
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 6

Artikel: Fünfzig Jahre Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach

Autor: Wirz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-332777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-332777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hätte und nun einen langsameren Kurs einzuschlagen beabsichtigte.
Dem Kapital mehr Ellenbogenfreiheit zu geben, ist die heutige Parole.
Angesichts der steigenden Produktion führte diese Politik zum
Ausbruch der neuen großen Streikwelle, die, in Verbindung mit neuen
industriellen Organisationsversuchen, jetzt im Gange ist. Aber die
Macht des Kapitals ist so groß, daß die Aussichten der jetzigen Streiks
nicht sehr versprechend sind. Die noch immer heikle Lage des Kapitals
zwingt dieses, die Hilfe des Staates mehr als zuvor, in bezug auf die
Auseinandersetzungen mit der Arbeiterschaft in Anspruch zu nehmen.
So wird bei diesen Auseinandersetzungen die Phrase vom Roosevelt-
schen Klassenfrieden bald wieder zugrunde gehen.

Fünfzig Jahre Friedrich Engels,
Ludwig Feuerbach

Von Hans W i r z.

Fünfzig Jahre sind vergangen seit der ersten Veröffentlichung der
Schrift von Friedrich Engels: Ludwig Feuerbach und der Ausgang der
klassischen deutschen Philosophie. Dieses Werk wurde, mit dem neun
Jahre zuvor veröffentlichten Anti-Dühring von Engels, zur wichtigsten
und umfassenden Darlegung des dialektischen Materialismus, der
Philosophie der marxistischen Weltanschauung, Sein Studium ist
heute noch zum eingehenden und tiefern Verständnis des Marxismus
unerläßlich. Es verdient deshalb, daß wir seines fünfzigsten Geburtstages

eingehender gedenken, als es üblicherweise mit dem Geburtstage

eines Buches zu geschehen pflegt.
Der Engelssche »Feuerbach« wurde zuerst veröffentlicht in dem

April- und Maiheft des IV. Jahrgangs (1886) der »Neuen Zeit«, der
theoretischen Zeitschrift der alten deutschen Sozialdemokratie, Die
Buchausgabe erschien als revidierter Sonderabdruck zwei Jahre
später, ihr Vorwort von Engels ist vom 21. Februar 1888 datiert. Der
Anlaß zur Niederschrift des Werkes war folgender: Im Jahre 1885

erschien ein biographisches und philosophisches Buch von einem
Dr, C. N. Starcke über Ludwig Feuerbach. Die Redaktion der »Neuen
Zeit« bat Engels um eine kritische Besprechung desselben. Engels,
der Freund und Kampfgefährte von Karl Marx, der geniale
Mitbegründer des Marxismus, benützte diese Gelegenheit zur populären
Darlegung des Verhältnisses des Marxismus zur Hegeischen
Philosophie einerseits, zur Anerkennung und Herausarbeitung des
Einflusses, den Feuerbach, der große Philosoph des deutschen
Materialismus, auf die Weltanschauung von Marx und Engels ausgeübt
hat, anderseits. Seine Arbeit wurde deshalb weit mehr als eine
gewöhnliche Buchbesprechung, Wie der Engelssche Anti-Dühring,
beabsichtigt als ausführliche Polemik gegen den kleinbürgerlichen
Sozialismus des Privatdozenten Eugen Dühring, über diese ursprüng-

208



liehe Bestimmung und Absicht hinausgewachsen ist zur ersten
umfassenden und populären Darlegung des Marxismus in seiner Gesamtheit

als Philosophie, geschichtlich-politische Lehre und Oekonomie,
als einer geschlossenen Weltanschauung, — so ist auch der »Feuerbach«

die erste populäre Darstellung der geschichtlichen Entwicklung
des dialektischen Materialismus geworden, eine literarisch einzigartige

und glänzende Darlegung der geschichtlichen Herauskristal-
lisierung der Philosophie des Marxismus aus der von Marx und
Engels vollzogenen Auseinandersetzung mit der gesamten klassischen
deutschen Philosophie. Engels weist in dieser Schrift nach, daß die
Philosophie Kants, Fichtes, Hegels und Feuerbachs eine geschichtliche

Entwicklungsreihe darstellt, und daß der dialektische Materialismus

als Abschluß und Krönung dieser deutschen philosophischen
Entwicklung erscheint.

Vielleicht ist es fruchtbar, diesen letzten Gedanken etwas weiter
auszuführen, da er die historische Stellung der Philosophie innerhalb
der Gesamtentwicklung des menschlichen Wissens anzeigt. Diesem
Gedanken zufolge erscheint die Philosophie als eine ganz bestimmte
historische Stufe in dem gesellschaftlich-kollektiven Entwicklungsprozeß

des menschlichen Wissens, und zwar als eine Stufe zwischen
der religiösen und der wissenschaftlichen Weltbetrachtung und
Wirklichkeitserfassung. Außerdem scheint es, daß die Philosophie in ihrem
Anfange, im Idealismus, Religion und Wissenschaft zu versöhnen
sucht, in ihrem Ende, im dialektischen Materialismus, zur Wissenschaft

übergeht und in die Wissenschaft eingeht.
Die Entwicklung des menschlichen Wissens, der menschlichen

Wirklichkeitserfassung, ist eine fortschreitende Klärung des Verhältnisses

zwischen menschlichem Ich und Umwelt, Subjekt und Objekt,
eine fortschreitende Einsicht in das Wesen und die Struktur der
Umwelt, und damit rückwirkend in das Wesen und die Struktur auch
des Ichs selbst, das als ein besonderer, abgesonderter Teil der
Umwelt erkannt wird. In diesem Klärungsprozeß gibt es historische
Stufungen.

Eine dieser Stufen in der Entwicklung der menschlichen
Wirklichkeitserkenntnis, und zwar eine historisch frühe und primitive, ist
die religiöse Weltanschauung, das religiöse Weltbild. Es ist von
unvergleichlicher Geschlossenheit, wie das Weltbild eines Kindes. Es
zeichnet sich dadurch aus, daß es den Gegensatz zwischen Ich und
Umwelt nicht erlebt und nicht sieht, — daß in ihm Ich und Umwelt
ineinander übergehen. Die Religion kennt ursprünglich gar nicht einen
wirklichen Begriff, eine klare Begriffstrennung von Subjekt und
Objekt, sie hat keine Erkenntnistheorie, erwirbt sie erst als Reaktion
auf die philosophische Besinnung. Sie fragt ursprünglich nicht
nach der Möglichkeit oder Richtigkeit menschlicher Erkenntnis, sie
erkennt, sie schaut einfach. Und zwar tut sie das so, daß sie das
eigene Ich des Menschen in alle Dinge und Erscheinungen
hineinverlegt und dem eigenen menschlichen Innenerlebnis analoge
Vorgänge und Kräfte in die Welt hineinprojiziert. In allen Erscheinungen

209



der Welt sieht sie einen menschenähnlichen Schöpfer wirken. Wie
im psychologischen Innenerlebnis des Menschen eine Handlung zu
folgen scheint auf den Gedanken, dies oder jenes tun zu wollen, auf
die Vorstellung eines Zieles, so glaubt die Religion, daß hinter allen
Vorgängen der Welt der Gedanke, die Absicht und das Ziel eines
Schöpfers steht. Es ist unschwer, zu erkennen, daß dieser Gott-
Schöpfer die entwicklungsgeschichtlich letzte Verdichtung all der
zahllosen Dämonen ist, die die dämonistisch-religiöse Anschauung,
das vorreligiöse oder magische Weltbild, hinter allen Erscheinungen
der Welt wirken sah.

Die Zerlegung dieser Dinge und Erscheinungen durch die Wissenschaft,

das Experiment mit ihnen, ihre Verwendung für die Technik,
bewies aber, daß sie nicht analog dem menschlichen subjektiven
Innenerlebnis erklärt werden können, sondern daß sie aus sich selbst,
aus ihrer eigenen Natur erklärt werden müssen. Es erwies sich außerdem,

daß die Dinge unabhängig vom betrachtenden Subjekt,
unabhängig vom menschlichen Denken existieren. Damit begann das
Bewußtwerden der Trennung zwischen Ich und Umwelt, die Einsicht in
die verschiedene Natur von Subjekt und Objekt. Damit erhob sich
die Frage nach dem Wesen der Dinge und Erscheinungen der Umwelt,
die Frage nach dem Wesen der »Materie«, wie man die außerhalb des
Ichs bestehende Umwelt nannte. Es erhob sich auch die Frage nach
der Möglichkeit des Erkennens durch das menschliche Denken, die
Frage: Kann das Ich die Welt überhaupt erkennen? Sieht das Subjekt
die Dinge und Erscheinungen der Umwelt richtig, sieht es das wahre
Wesen der Dinge? Es begann, durch die Wissenschaft, durch die
Zerlegung der Dinge und durch das Experiment mit ihnen angeregt, die
philosophisch-erkenntnistheoretische Fragestellung. In der Entwicklung

dieser philosophischen Fragestellung können wir ebenfalls
historische Stufen unterscheiden, Entwicklungsphasen, die in Deutschland
durch Kant, Fichte, Hegel, Feuerbach, Marx und Engels repräsentiert
werden.

Die erste dieser philosophischen Stufen ist der Kritizismus,
vertreten in Deutschland durch Kant (1724—1804). Der Kritizismus stellt
die Frage nach dem Wesen der Dinge und nach der Möglichkeit der
menschlichen Erkenntnis. Er beantwortet diese Frage dahin: Das Ich
nimmt die Dinge der Umwelt, der gegenständlichen Welt, durch seine
Sinne wahr, sie geben ihm von ihnen Kunde. Aber es müssen zwei
Ursachen sein, die diese Erkenntnis ermöglichen: erstens die
Eigenschaften der Dinge, die auf die Sinne des Ichs wirken, in ihm Erkenntnisse,

Vorstellungen, Bilder und Begriffe hervorrufen; zweitens die
Eigenschaften dieses Ichs selbst. Es folgt daraus, daß die Dinge, wie
sie dem Ich erscheinen, etwas ganz anderes sind als die Dinge, wie
sie wirklich sind, wie sie außerhalb des Ichs, wie sie an sich sind.
Dieses An-sich-Sein der Dinge, ihre wahre Gestalt, ist uns ewig
unerkennbar.

Das ist der berüchtigte Dualismus der Kantschen Philosophie,
Von ihm gehen die beiden unterschiedlichen Richtungen der folgenden

210



philosophischen Entwicklungsstufen, die idealistische und die
materialistische Richtung, aus. Die idealistische Richtung legt das
entscheidende Moment ihrer erkenntnistheoretischen Betrachtungsweise
in das psychologische Innenerlebnis des erkennenden Subjekts, Sie
geht in einigen ihrer Vertreter so weit, zu behaupten, daß es
überhaupt nichts als dieses Innenerlebnis gebe, daß die ganze Welt die
Schöpfung des Subjekts, des Ichs und seines Bewußtseins, sei. Die
materialistische Richtung legt das Schwergewicht ihrer Betrachtungsweise

in die Außenwelt, sie behauptet und beweist durch die
praktische Fruchtbarkeit ihrer Erkenntnisse, durch ihre Verbindung mit
der Wissenschaft, daß das menschliche Bewußtsein sehr wohl imstande
ist, das Wesen der Umwelt zu erkennen, daß die menschliche
Erkenntnis sich in ihrem kollektiven Entwicklungsprozeß immer mehr
der Erfassung des Kantschen unfaßbar sein sollenden Dings an sich
annähert.

Wir verstehen nunmehr auch, was der Kantsche Dualismus
bedeutet. Nämlich einen Kompromiß zwischen der religiösen und der
wissenschaftlichen Weltbetrachtung. Der Kritizist Kant anerkannte
die Außenwelt, er nahm die wirkliche Existenz der Dinge der Umwelt
außerhalb und unabhängig vom erkennenden Ich und Bewußtsein des
Menschen an. In dieser Hinsicht war er Materialist. Zugleich aber
ließ er sich die Türe zur Anerkennung der religiösen Anschauung, der
Gottes- und Schöpferidee, offen, — vollzog sie dann auch praktisch
in seiner weitern philosophischen Entwicklung, Weil diese religiösen
Ideen dem menschlichen Bewußtsein angeboren, immanent, seien,
müßten sie auch der Wirklichkeit entsprechen, müsse doch etwas daran
sein, behauptete er und kehrte damit wieder zurück zur religiösen
Projektion des seelischen Innenerlebnisses des menschlichen Ichs in
die Welt hinein. Kant ist der typische Repräsentant des Schwankens
des kleinbürgerlichen Menschen zwischen Wissenschaft und Religion.
Er war auch in seinem Leben eine unerquickliche Gestalt, philiströs
und ängstlich, ein richtiger Duckmäuser, Lafargue, der Schwiegersohn
von Karl Marx, nannte ihn einen »bürgerlichen Sophisten«, Nietzsche
spricht heiter und gelassen von ihm als von einer »Vogelscheuche«

Die nachkantische Entwicklung der deutschen klassischen Philo
sophie neigte zur Richtung des Idealismus, wie es der geschichtlichen
Rückständigkeit Deutschlands entsprach, und zwar zu derjenigen, die
nur das Ich, das Subjekt sieht, hierin das entscheidende Moment der
menschlichen Wirklichkeitsbetrachtung zu finden glaubt. Da alle
menschliche Erkenntnis sich im Bewußtsein des Einzelnen vollziehe,
sei es dieses Bewußtsein einzig und allein, das die gesamte Welt
schaffe, die Umwelt des Ichs sei nichts als eine Schöpfung des subjektiven

Bewußtseins. Diese Philosophie ist der subjektive Idealismus,
dessen großer deutscher Vertreter Fichte (1762—1814) ist.

Nach ihm kam Hegel, der größte deutsche Philosoph, eine
großartige und glänzende Gestalt in der Entwicklungsgeschichte des
menschlichen Wissens, Auch Hegel (1770—1831) war Idealist, er
verlegte das entscheidende Moment seiner Wirklichkeitsbetrachtung in

211



das Bewußtsein, in die »Idee«, Aber er objektivierte, versachlichte
diese »Idee«, führte das Bewußtsein über den einzelnen Menschen,
das einzelne Subjekt hinaus, sah es in allen Dingen der Welt schaffend
und wirkend, sah es in allen Erscheinungen und Geschehnissen der
Wirklichkeit sich offenbarend, sich kristallisierend. Es ist unschwer,
in dieser Philosophie und diesem Weltbild den letzten Abglanz der
Theologie, des Glaubens an die geistige Schöpferkraft eines Gottes
zu erkennen,

Bei der Darlegung dieser Hegeischen Philosophie setzt Engels
»Feuerbach« ein. Der erste Teil des Buches heißt: Von Hegel zu
Feuerbach. In ihm führt Engels aus, was das Große und Einzigartige
an der Philosophie Hegels war. Nicht seine idealistische Erkenntnistheorie,

sein objektiver Idealismus, sondern die Methode ihrer
Anwendung auf die Wirklichkeitsbetrachtung, seine
entwicklungsgeschichtliche Betrachtungsweise. Das gesamte Geschehen, alle
Erscheinungen der Außenwelt und des eigenen Ichs erschienen Hegel
als Kristallisationen des ewigen, göttlichen Bewußtseins, und zwar als
geschichtliche, als sich fortwährend verändernde und revolutionierende
Kristallisationen. Er betrachtete Umwelt und Ich, die gesamte
Wirklichkeit, als einen einzigen zusammenhängenden Entwicklungsprozeß.
Diese entwicklungsgeschichtliche Betrachtungsweise nannte er Dialektik.

Es ist unnötig, zu sagen, daß diese dialektische Methode das
Revolutionäre an Hegel ist, das, was ihm die feudale und vor allem
die bürgerliche Klasse nie verzieh. Denn diese Betrachtungsweise
sieht in allen Dingen, allen Erscheinungen, auch in der menschlichen
Geschichte, den Fluß des Geschehens, beweist die Vergänglichkeit von
allem, die Notwendigkeit der Aufhebung alles Bestehenden.

Eine solche Betrachtungsweise scheint uns heute selbstverständlich.
Sie war es aber damals nicht, auch nicht für die materialistische

Wissenschaft. Man betrachtete das Geschehen nicht als Prozeß und
Entwicklung, sondern als starr, stillstehend, bestenfalls als
immerwährende Wiederholung des Gleichen. Diese Betrachtungsweise nennt
man eine metaphysische, d. h. übersinnliche, weil sie glaubt, hinter
der Bewegung und Veränderung, die uns die Sinne zeigen, den ewigen
Stillstand, das Unveränderliche, das Wahre und ewig Gleiche sehen
zu können. Auch der naturwissenschaftliche Materialismus jener Tage
war in dieser Hinsicht metaphysisch. Er sah in der Natur keine
Entwicklungsprozesse, keine geschichtlichen Vorgänge, er isolierte die
Dinge einzeln aus ihrem Gesamtzusammenhang, aus ihren
Wechselwirkungen mit allen andern Dingen und Erscheinungen der Welt, und
hielt an dieser starren Isolierung absolut fest, sah daher in der ganzen
Natur unverrückbare, unveränderliche und sich immer gleichbleibende
Einzeldinge. Die revolutionäre Tat Hegels bestand in der Aufdeckung
und dem Nachweis der Unmöglichkeit einer solchen Betrachtungsweise.

Der zweite Teil des Engelsschen Buches heißt: Idealismus und
Materialismus. Engels legt in ihm dar, worin sich der philosophische
Materialismus vom philosophischen Idealismus unterscheidet. Er zeigt,
daß der Idealismus die Projektion des Bewußtseins des Menschen in

212



die Außenwelt hinein ist, daß ihm der Geist das Erste und Ursprüngliche,

die Außenwelt, die »Materie« und Natur nur als vom Geiste
Abgeleitetes oder durch den Geist Geschaffenes erscheint. Der
Materialismus ist die entgegengesetzte, durch die gesamte wissenschaftliche
und technische Entwicklung bestätigte Ansicht, daß die Natur
unabhängig vom Subjekt, vom erkennenden Geiste und historisch vor ihm
bestanden hat, daß der menschliche Geist selbst ein Naturprodukt ist,
eine historisch späte Naturerscheinung. Die materialistische Erkenntnistheorie

beweist, daß die Erkenntnisse dieses Naturproduktes Geist
den Dingen, die er abbildet, entspricht, — daß der Mensch die Dinge
und Erscheinungen der Umwelt richtig erkennen kann. Eine andere
Bedeutung haben die Ausdrücke Idealismus und Materialismus in
philosophischer Hinsicht nicht. Engels warnt hier das Proletariat, auf
den alten Trick der bürgerlichen Philosophen hereinzufallen, die diese
Begriffe mit den Begriffen des moralischen oder ethischen Idealismus
und Materialismus vermischen. Moralisch heißt Idealismus die
Aufopferungsfähigkeit eines Menschen für eine Idee oder für seine
Ueberzeugung. Moralischer Materialismus ist Genußsucht und kurzsichtiger
Egoismus. Mit den entsprechenden philosophischen Begriffen haben
diese ethischen Urteile nicht das geringste zu tun. Durch die ständige
Verwischung dieses Unterschiedes aber suchen die bürgerlichen
Philosophen den durch die Wissenschaft gestützten und bewiesenen
philosophischen Materialismus in den Augen der proletarischen Massen zu
diskreditieren.

Der dritte Teil des Engelsschen Buches ist Feuerbach gewidmet,
dem Philosophen, der den Sprung vom Hegeischen Idealismus zum
Materialismus vollzog, Feuerbach (1804—1872) wies nach, daß das
Sein, die Natur und die Umwelt des Subjekts unabhängig von dem
Denken desselben und vor ihm bestanden hat. Er deckte in seiner
Analyse der Religion auf, daß die religiöse Anschauung nur eine
Projektion des innern Wesens des Menschen in die Außenwelt hinein
sei, daß der Mensch bei noch unentwickelter und primitiver, bei
vorwissenschaftlicher Wirklichkeitsbetrachtung hinter allen Erscheinungen
der Welt gleiche Kräfte wie in seinem eigenen psychologischen Ich
wirken sieht. Darüber hinaus ging aber Feuerbach nicht. Er wandle
seine materialistische Erkenntnistheorie nicht auf die Naturwissenschaft,

auf die entwicklungsgeschichtliche Auffassung der Natur und
schon gar nicht auf die menschliche Geschichte an. Auch die
Konsequenzen aus seiner Kritik der Religion zog er nicht.

Marx (1818—1883) und Engels (1818—1895) vollendeten das Werk
Feuerbachs und schlössen damit die gesamte Entwicklungsreihe der
deutschen Philosophie, Sie wandten die materialistische Erkenntnisphilosophie

entwicklungsgeschichtlich, dialektisch an und dehnten sie
sowohl auf die Naturgeschichte, als auch auf die Geschichte der
menschlichen Entwicklung aus. Sie schufen den dialektischen
Materialismus. Seiner Darlegung ist der vierte und letzte Teil des Engelsschen

Werkes gewidmet.
Der wesentliche Inhalt der dialektisch-materialistischen Erkennt-

213



nistheorie, dieser Grundlage des marxistisch-wissenschaftlichen
Weltbildes, ist folgender: Die Außenwelt, die Natur und Umwelt des
Ichs, besteht unabhängig vom Geiste und von der Erkenntnis des
Subjekts. Der menschliche Geist selbst ist ein Naturprodukt. Er kann
daher die außer ihm bestehenden, unabhängig von ihm existierenden
Dinge der Welt, die auch Naturprodukte sind, richtig abbilden. Mit
anderen Worten: die menschliche Erkenntnis kann das Wesen der
Dinge erfassen. Die wissenschaftliche Zerlegung bringt uns diesem
»An sich« immer näher. Und zwar ist diese Erforschung der Struktur
und des Wesens der Dinge ein gesellschaftlich-geschichtlicher Prozeß.
Der einzelne Mensch kann sich irren, kann in seinem erkennenden
Geiste die Dinge falsch abbilden, kann zurückfallen in primitive, in
religiöse oder magische Erkenntnisformen, Die menschliche Gesellschaft

aber als Gesamtheit nähert sich immer mehr der totalen
Erfassung der Wirklichkeit, kommt immer näher der umfassenden
Einsicht in das Wesen und die Struktur der Dinge, wie die praktische
Nutzbarmachung und Fruchtbarkeit dieser Erkenntnisse im
wissenschaftlichen Experiment und der Technik beweist.

Die Methode der Anwendung dieser materialistischen Erkenntnistheorie

durch den Marxismus, ihre Beziehung auf alle Dinge, auf
Natur, Geschichte des Menschen und Denken des einzelnen Menschen,
ist dialektisch, d. h. entwicklungsgeschichtlich. Das Geschehen in der
Außenwelt, in Natur und Geschichte, das Geschehen im eigenen Ich,
wird als Entwicklungsprozeß erlebt und erkannt. Alles Geschehen
ist ein unendlicher Bewegungsprozeß, eine ewige Verwandlung und
Veränderung der Formen. Alles, was besteht, muß zugrunde gehen!

In diesen zusammenhängenden Prozessen des gesamten Seins
können wir drei große Gebiete unterscheiden; die anorganische und
die organische Natur und die menschliche Geschichte. Auf allen diesen
Gebieten gilt die entwicklungsgeschichtliche, dialektische Betrachtung,
gelten ihre Gesetze, die sie in den Dingen als wirkend entdeckt, nicht
ihnen vorschreibt. Nur müssen wir für diese drei Gebiete qualitativ
modifizierte Entwicklungsgesetze annehmen, eine jeweils besondere
Form der Gesetze, die für das vorhergehende Gebiet gelten. So ist
die organische Natur, das gesamte Tier- und Pflanzenreich, in ihrer
Entwicklungsgeschichte nur ein Sonderfall, eine besondere Qualität
des entwicklungsmäßigen Geschehens in der anorganischen Natur.
Auch in ihr hören die physikalischen und chemischen Gesetze der
anorganischen Entwicklung, herausgearbeitet durch die modernen
Atomtheorien, nicht zu gelten auf, nehmen aber eine besondere, qualitativ

veränderte Form an. Die Entwicklungsgeschichte der Tierart
Mensch, diese Entwicklung der menschlichen Gesellschaft, ist
wiederum nur ein Sonderfall, ein modifizierter, qualitativ besonders
gearteter Fall der Entwicklung eines Teils der organischen Natur, Die
Gesetze dieses komplizierten organischen Geschehens in der
Geschichte und Entwicklung der Menschheit gibt der Marxismus in
seiner Theorie des historischen Materialismus, dessen wesentlichen
Inhalt Engels im letzten Teil seines Werkes populär darlegt,

214



Das sind die Grundzüge der Lehre der entwicklungsgeschichtlich-
materialistischen Erkenntnistheorie, des dialektischen Materialismus,
die Engels in seinem Buche über Feuerbach in glänzender und
einfacher Darstellung ausbreitet.

Das Fundament der Kenntnis der marxistischen Theorie wird,
wie durch kein zweites Werk, durch die Lektüre und das eingehende
Studium des Engelsschen Feuerbach vermittelt. Wenn das heutige
Jubiläum dieses Werkes dazu führen sollte, daß der eine oder andere
proletarische oder dem Proletariat nahestehende Leser nach ihm greift,
sich für die theoretischen Fragen des Marxismus, für die Theorie
des proletarischen Emanzipationskampfes, wieder zu interessieren
beginnt, so ist der Zweck dieses Artikels erreicht.

BUCHBESPRECHUNGEN

Menne, Bernhard, Krupp,
Deutschlands Kanonenkönige,
(Europa-Verlag, Zürich.) Das Buch gibt, auf
gründlicher Quellenforschung aufgebaut,

ein großartiges Bild der
Entwicklung der Weltfirma.

K i 1 i a n Hs., Der politische Mord.
(Europa-Verlag, Zürich.)

O e r i, Dr. Albert, Probleme der
Verantwortlichkeit. (Herausgegeben
von der Basler Handelskammer.)

»Ich selbst bin nicht Jurist, sondern
ein in die Politik verirrter Historiker«,
sagt Nationalrat Oeri von sich im
gleichen Augenblick, da er als
manchesterlich-liberaler Politiker mit Bedauern
feststellt, wie wenig die ausgezeichneten

Juristen des Parlamentes für
eine rechtlich saubere, konsequente
Abgrenzung der Wirtschaftsbefugnisse

des Staates einsetzen. Hinter
der etwas dunklen Titelbezeichnung
des Vortrages kommt eine scharfe
Auseinandersetzung über die
Wirtschaftskompetenz des Staates zum
Vorschein, die in den Ruf nach Freiheit

ausklingt.
Der vor der Abwertung gehaltene

Vortrag enthält Gedanken, die auch
nach der Abwertung noch Beachtung
verdienen: »Solange das Schweizervolk

nicht durch den Sumpf der
Abwertung gejagt worden ist, wird es
immer ein gewisses Verständnis für
die Wahrung der Rechtssicherheit auf
dem Wirtschaftsgebiet behalten. Im
Ausland ist die Verluderung der
öffentlichen Gesinnung in den breiten
Schichten der Bourgeoisie und der

Arbeiterschaft erst eingetreten, als die
Abwertungsmanöver den Sinn für das
Eigentumsrecht zerstört hatten. Wer
selbst vom Staat bestohlen worden
ist, wehrt sich nicht mehr dagegen,
daß die kapitalistischen Unternehmungen

und Organisationen vom
Staate auch bestohlen und geknechtet
werden. Das mag grob ausgedrückt
sein. Aber es drückt eben doch eine
volkspsychologische Wahrheit aus.
Und die Abwertungsfrage ist ein
volkspsychologisches Problem
allererster Ordnung, nicht nur ein
banktechnisches Rechenexempel, wie manche

Nur-Fachmänner meinen. Ganz
nebenbei sei übrigens auch darauf
hingewiesen, daß die Ergänzungsbotschaft

sehr überzeugende Darlegungen
über die Hemmung der Anpassung
durch das schleichende Abwertungsgespenst

enthält. Solange dieses nicht
vertrieben ist, sondern von hochmögenden

Herren im Lande herum
spazieren geführt wird, kann man es der
Gewerkschaftsleitung nicht verübeln,
daß sie sich wie die Katze am Hälsig
gegen die Anpassung des schweizerischen

Lohnniveaus wehrt. Sie will
ihren Arbeitern nicht eine doppelte
Lohnherabsetzung zumuten, zuerst
eine freiwillige durch Anpassung und
dann erst noch eine automatische
durch Abwertung.«

Mann Thomas, Ein
Briefwechsel. (Verlag Oprecht, 1937.)

Nach der Ausbürgerung des Schriftstellers

Thomas Mann ist diesem von
der Philosophischen Fakultät der

215


	Fünfzig Jahre Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach

