Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 16 (1936-1937)

Heft: 6

Artikel: Funfzig Jahre Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach
Autor: Wirz, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-332777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-332777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hitte und nun einen langsameren Kurs einzuschlagen beabsichtigte.
Dem Kapital mehr Ellenbogenfreiheit zu geben, ist die heutige Parole.
Angesichts der steigenden Produktion fiihrte diese Politik zum Aus-
bruch der neuen groBen Streikwelle, die, in Verbindung mit neuen
industriellen Organisationsversuchen, jetzt im Gange ist. Aber die
Macht des Kapitals ist so grof3, daB die Aussichten der jetzigen Streiks
nicht sehr versprechend sind. Die noch immer heikle Lage des Kapitals
zwingt dieses, die Hilfe des Staates mehr als zuvor, in bezug auf die
Auseinandersetzungen mit der Arbeiterschaft in Anspruch zu nehmen.
So wird bei diesen Auseinandersetzungen die Phrase vom Roosevelt-
schen Klassenfrieden bald wieder zugrunde gehen.

Fiinizig Jahre Friedrich Engels,
Ludwig Feuerbach

Von Hans Wirz.

Fiinfzig Jahre sind vergangen seit der ersten Veroéffentlichung der
Schrift von Friedrich Engels: Ludwig Feuerbach und der Ausgang der
klassischen deutschen Philosophie. Dieses Werk wurde, mit dem neun
Jahre zuvor verdffentlichten Anti-Diihring von Engels, zur wichtigsten
und umfassenden Darlegung des dialektischen Materialismus, der
Philosophie der marxistischen Weltanschauung. Sein Studium ist
heute noch zum eingehenden und tiefern Verstdndnis des Marxismus
unerldBlich. Es verdient deshalb, daBl wir seines fiinfzigsten Geburts-
tages eingehender gedenken, als es iiblicherweise mit dem Geburts-
tage eines Buches zu geschehen pflegt.

Der Engelssche »Feuerbach« wurde zuerst verdffentlicht in dem
April- und Maiheft des IV. Jahrgangs (1886) der »Neuen Zeit«, der
theoretischen Zeitschrift der alten deutschen Sozialdemokratie. Die
Buchausgabe erschien als revidierter Sonderabdruck zwei Jahre
spater, ihr Vorwort von Engels ist vom 21. Februar 1888 datiert. Der
AnlaBl zur Niederschrift des Werkes war folgender: Im Jahre 1885
erschien ein biographisches und philosophisches Buch von einem
Dr. C. N. Starcke iiber Ludwig Feuerbach. Die Redaktion der »Neuen
Zeit« bat Engels um eine kritische Besprechung desselben. Engels,
der Freund und Kampfgefihrte von Karl Marx, der geniale Mit-
hegriinder des Marxismus, beniitzte diese Gelegenheit zur populdren
Darlegung des Verhiltnisses des Marxismus zur Hegelschen Philo-
sophie einerseits, zur Anerkennung und Herausarbeitung des Ein-
flusses, den Feuerbach, der groBe Philosoph des deutschen Mate-
rialismus, auf die Weltanschauung von Marx und Engels ausgeiibt
hat, anderseits. Seine Arbeit wurde deshalb weit mehr als eine
gewdhnliche Buchbesprechung. Wie der Engelssche Anti-Diihring,
beabsichtigt als ausfiihrliche Polemik gegen den kleinbiirgerlichen
Sozialismus des Privatdozenten Eugen Diihring, {iber diese urspriing-

208



liche Bestimmung und Absicht hinausgewachsen ist zur ersten um-
fassenden und populidren Darlegung des Marxismus in seiner Gesamt-
heit als Philosophie, geschichtlich-politische Lehre und Oekonomie,
als einer geschiossenen Weltanschauung, — so ist auch der »Feuer-
bach« die erste populidre Darstellung der geschichtlichen Entwicklung
des dialektischen Materialismus geworden, eine literarisch einzig-
artige und glinzende Darlegung der geschichtlichen Herauskristal-
lisierung der Philosophie des Marxismus aus der von Marx und
Engels vollzogenen Auseinandersetzung mit der gesamten klassischen
deutschen Philosophie. Engels weist in dieser Schrift nach, dal3 die
Philosophie Kants, Fichtes, Hegels und Feuerbachs eine geschicht-
liche Entwicklungsreihe darstellt, und dall der dialekiische Materialis-
mus als AbschluB und Krénung dieser deutschen philosophischen Ent-
wicklung erscheint.

Vielleicht ist es fruchtbar, diesen letzten Gedanken etwas weiter
auszufithren, da er die historische Stellung der Philosophie innerhalk
der Gesamtentwicklung des menschlichen Wissens anzeigt. Diesem
Gedanken zulolge erscheint die Philosophie als eine ganz bestimmte
historische Stufe in dem gesellschaftlich-kollektiven Entwicklungs-
prozel3 des menschlichen Wissens, und zwar als eine Stufe zwischen
der religiésen und der wissenschaftlichen Weltbetrachtung und Wirk-
lichkeitserfassung. AuBlerdem scheint es, dafl die Philosophie in ihrem
Anfange, im Idealismus, Religion und Wissenschaft zu verséhnen
sucht, in ihrem Ende, im dialektischen Materialismus, zur Wissen-
schaft iibergeht und in die Wissenschalt eingeht.

Die Entwicklung des menschlichen Wissens, der menschlichen
Wirklichkeitserfassung, ist eine fortschreitende Klarung des Verhilt-
nisses zwischen menschlichem Ich und Umwelt, Subjekt und Objekt,
eine fortschreitende Einsicht in das Wesen und die Struktur der Um-
welt, und damit riickwirkend in das Wesen und die Struktur auch
des Ichs selbst, das als ein besonderer, abgesonderter Teil der Um-
welt erkannt wird. In diesem Klarungsproze3 gibt es historische
Stufungen.

Fine dieser Stufen in der Entwicklung der menschlichen Wirk-
lichkeitserkenntnis, und zwar eine historisch frithe und primitive, ist
die religiose Weltanschauung, das religiose Weltbild. Es ist von
unvergleichlicher Geschlossenheit, wie das Weltbild eines Kindes. Es
zeichnet sich dadurch aus, dal es den Gegensatz zwischen Ich und
Umwelt nicht erlebt und nicht sieht, — dalB3 in ihm Ich und Umwelt
ineinander libergehen. Die Religion kennt urspriinglich gar nicht einen
wirklichen Begriff, eine klare Begrifistrennung von Subjekt und
Objekt, sie hat keine Erkenntnistheorie, erwirbt sie erst als Reaktion
aut die philosophische Besinnung. Sie fragt urspriinglich nicht
nach der Méglichkeit oder Richtigkeit menschlicher Erkenntnis, sie
erkennt, sie schaut einfach. Und zwar tut sie das so, daBl sie das
eigene Ich des Menschen in alle Dinge und Erscheinungen hinein-
verlegt und dem eigenen menschlichen Innenerlebnis analoge Vor-
gange und Krifte in die Welt hineinprojiziert. In allen Erscheinungen

209



der Welt sieht sie einen menschendhnlichen Schépfer wirken. Wie
im psychologischen Innenerlebnis des Menschen eine Handlung zu
folgen scheint aul den Gedanken, dies oder jenes tun zu wollen, auf
die Vorstellung eines Zieles, so glaubt die Religion, dafl hinter allen
Vorgiangen der Welt der Gedanke, die Absicht und das Ziel eines
Schépfers steht. Es ist unschwer, zu erkennen, dall dieser Gott-
Schopfer die entwicklungsgeschichtlich letzte Verdichtung all der
zahllosen Ddmonen ist, die die didmonistisch-religiose Anschauung,
das vorreligitse oder magische Weltbild, hinter allen Erscheinungen
der Welt wirken sah.

Die Zerlegung dieser Dinge und Erscheinungen durch die Wissen-
schaft, das Experiment mit ihnen, ihre Verwendung fiir die Technik,
bewies aber, daf3 sie nicht analog dem menschlichen subjektiven
Innenerlebnis erklidrt werden kénnen, sondern dal3 sie aus sich selbst,
aus ihrer eigenen Natur erklart werden miissen. Es erwies sich auller-
dem, daBl die Dinge unabhingig vom betrachtenden Subjekt, unab-
hingig vom menschlichen Denken existieren. Damit begann das Be-
wulitwerden der Trennung zwischen Ich und Umwelt, die Einsicht in
die verschiedene Natur von Subjekt und Objekt. Damit erhob sich
die Frage nach dem Wesen der Dinge und Erscheinungen der Umwelt,
die Frage nach dem Wesen der »Materie«, wie man die auflerhalb des
Ichs bestehende Umwelt nannte. Es erhob sich auch die Frage nach
der Moglichkeit des Erkennens durch das menschliche Denken, die
Frage: Kann das Ich die Welt iiberhaupt erkennen? Sieht das Subjekt
die Dinge und Erscheinungen der Umwelt richtig, sieht es das wahre
Wesen der Dinge? Es begann, durch die Wissenschaft, durch die Zer-
legung der Dinge und durch das Experiment mit ihnen angeregt, die
philosophisch-erkenntnistheoretische Fragestellung. In der Entwick-
lung dieser philosophischen Fragestellung kénnen wir ebenfalls histo-
rische Stufen unterscheiden, Entwicklungsphasen, die in Deutschland
durch Kant, Fichte, Hegel, Feuerbach, Marx und Engels reprisentiert
werden,

Die erste dieser philosophischen Stufen ist der Kritizismus, ver-
treten in Deutschland durch Kant (1724-—1804). Der Kritizismus stellt
die Frage nach dem Wesen der Dinge und nach der Méoglichkeit der
menschlichen Erkenntnis. Er heantwortet diese Frage dahin: Das ich
nimmt die Dinge der Umwelt, der gegenstindlichen Welt, durch seine
Sinne wahr, sie geben ihin von ihnen Kunde. Aber es miissen zwei
Ursachen sein, die diese Erkenntnis ermdglichen: erstens die Eigen-
schaften der Dinge, die auf die Sinne des Ichs wirken, in ihm Erkennt-
nisse, Vorstellungen, Bilder und Begriffe hervorrufen; zweitens die
Eigenschaften dieses Ichs selbst. Es folgt daraus, dali die Dinge, wie
sie dem Ich erscheinen, etwas ganz anderes sind als die Dinge, wie
sie wirklich sind, wie sie auBerhalb des Ichs, wie sie an sich sind.
Dieses An-sich-Sein der Dinge, ihre wahre Gestalt, ist uns ewig un-
erkennbar.

Das ist der beriichtigte Dualismus der Kantschen Philosophie.
Von ihm gehen die beiden unterschiedlichen Richtungen der folgenden

210



philosophischen Entwicklungsstufen, die idealistische und die mate-
rialistische Richtung, aus. Die idealistische Richtung legt das ent-
scheidende Moment ihrer erkenntnistheoretischen Betrachtungsweise
in das psychologische Innenerlebnis des erkennenden Subjekts. Sie
geht in einigen ihrer Vertreter so weit, zu behaupten, dafl es iiber-
haupt nichts als dieses Innenerlebnis gebe, dall die ganze Welt die
Schopfung des Subjekts, des Ichs und seines BewuBtseins, sei. Die
materialistische Richtung legt das Schwergewicht ihrer Betrachtungs-
weise in die AuBenwelt, sie behauptet und beweist durch die prak-
tische Fruchtbarkeit ihrer Erkenntnisse, durch ihre Verbindung mit
der Wissenschaft, dafl das menschliche BewuBtsein sehr wohl imstande
ist, das Wesen der Umwelt zu erkennen, dall die menschliche Er-
kenntnis sich in ihrem kollektiven Entwicklungsprozel immer mehr
der Erfassung des Kantschen unfafibar sein sollenden Dings an sich
annihert.

Wir verstehen nunmehr auch, was der Kantsche Dualismus be-
deutet. Namlich einen Kompromifl zwischen der religisen und der
wissenschaftlichen Weltbetrachtung, Der Kritizist Kant anerkannte
die AuBenwelt, er nahm die wirkliche Existenz der Dinge der Umwelt
auBerhalb und unabhingig vom erkennenden Ich und BewuBtsein des
Menschen an. In dieser Hinsicht war er Materialist. Zugleich aber
lief} er sich die Tiire zur Anerkennung der religitsen Anschauung, der
Gottes- und Schépfieridee, offen, — vollzog sie dann auch praktisch
in seiner weitern philosophischen Entwicklung. Weil diese religitsen
Ideen dem menschlichen Bewuflltsein angeboren, immanent, seien,
miilten sie auch der Wirklichkeit entsprechen, miisse doch etwas daran
sein, behauptete er und kehrte damit wieder zuriick zur religisen
Projektion des seelischen Innenerlebnisses des menschlichen Ichs in
die Welt hinein. Kant ist der typische Représentant des Schwankens
des kleinbiirgerlichen Menschen zwischen Wissenschaft und Religion.
Er war auch in seinem Leben eine unerquickliche Gestalt, philistrés
und &angstlich, ein richtiger Duckmé&user. Lafargue, der Schwiegersohn
von Karl Marx, nannte ihn einen »biirgerlichen Sophisten«, Nietzsche
spricht heiter und gelassen von ihm als von einer »Vogelscheuche«

Die nachkantische Entwicklung der deutschen klassischen Philc
sophie neigte zur Richtung des Idealismus, wie es der geschichtlichen
Riickstindigkeit Deutschlands entsprach, und zwar zu derjenigen, die
nur das Ich, das Subjekt sieht, hierin das entscheidende Moment der
menschlichen Wirklichkeitsbetrachtung zu finden glaubt. Da alle
menschliche Erkenntnis sich im Bewulltsein des Einzelnen vcllziehe,
sei es dieses BewuBtsein einzig und allein, das die gesamte Welt
schaffe, die Umwelt des Ichs sei nichts als eine Schépiung des subjek-
tiven BewuBtseins. Diese Philosophie ist der subjektive Idealismus,
dessen grofler deutscher Vertreter Fichte (1762—1814) ist.

Nach ihm kam Hegel, der gr5fte deutsche Philosoph, eine grof3-
artige und glinzende Gestalt in der Entwicklungsgeschichte des
menschlichen Wissens. Auch Hegel (1770—1831) war [dealist, er ver-
legte das entscheidende Moment seiner Wirklichkeitsbetrachtung in

211



das BewuBtsein, in die »Idee«. Aber er objektivierte, versachlichte
diese »ldee«, fiihrte das BewuBtsein iiber den einzelnen Menschen,
das einzelne Subjekt hinaus, sah es in allen Dingen der Welt schaffend
und wirkend, sah es in allen Erscheinungen und Geschehnissen der
Wirklichkeit sich offenbarend, sich kristallisierend. Es ist unschwer,
in dieser Philosophie und diesem Weltbild den letzten Abglanz der
Theologie, des Glaubens an die geistige Schopferkraft eines Gottes
zu erkennen.

Bei der Darlegung dieser Hegelschen Philosophie setzt Engels
»Feuerbach« ein. Der erste Teil des Buches heifit: Von Hegel zu
Feuerbach., In ihm fiihrt Engels aus, was das Grofle und Einzigartige
an der Philosophie Hegels war. Nicht seine idealistische Erkenntnis-
theorie, sein objektiver Idealismus, sondern die Methode ihrer
Anwendung auf die Wirklichkeitsbetrachtung, seine entwicklungs-
geschichtliche Betrachtungsweise. Das gesamte Geschehen, alle Er-
scheinungen der AuBlenwelt und des eigenen Ichs erschienen Hegel
als Kristallisationen des ewigen, géttlichen Bewulltseins, und zwar als
geschichtliche, als sich fortwihrend verdndernde und revolutionierende
Kristallisationen. Er betrachtete Umwelt und Ich, die gesamte Wirk-
lichkeit, als einen einzigen zusammenhingenden EntwicklungsprozeB.
Diese entwicklungsgeschichtliche Betrachtungsweise nannte er Dialek-
tik. Es ist unnoétig, zu sagen, dal} diese dialektische Methode dus
Revolutiondre an Hegel ist, das, was ihm die feudale und vor allem
die biirgerliche Klasse nie verzieh. Denn diese Betrachtungsweise
sieht in allen Dingen, allen Erscheinungen, auch in der menschlichen
Geschichte, den FluBl des Geschehens, beweist die Vergdnglichkeit von
allem, die Notwendigkeit der Aufhebung alles Bestehenden.

Eine solche Betrachtungsweise scheint uns heute selbstverstind-
lich. Sie war es aber damals nicht, auch nicht fiir die materialistische
Wissenschaft. Man betrachtete das Geschehen nicht als ProzeB und
Entwicklung, sondern als starr, stillstehend, bestenfalls als immer-
wihrende Wiederholung des Gleichen. Diese Betrachtungsweise nennt
man eine metaphysische, d. h. tibersinnliche, weil sie glaubt, hinter
der Bewegung und Verinderung, die uns die Sinne zeigen, den ewigen
Stillstand, das Unverinderliche, das Wahre und ewig Gleiche sehen
zu kénnen. Auch der naturwissenschaftliche Materialismus jener Tage
war in dieser Hinsicht metaphysisch. Er sah in der Natur keine Ent-
wicklungsprozesse, keine geschichtlichen Vorginge, er isolierte die
Dinge einzeln aus ihrem Gesamtzusammenhang, aus ihren Wechsel-
wirkungen mit allen andern Dingen und Erscheinungen der Welt, und
hielt an dieser starren Isolierung absolut fest, sah daher in der ganzen
Natur unverriickbare, unverinderliche und sich immer gleichbleibende
Einzeldinge. Die revolutionire Tat Hegels bestand in der Aufdeckung
und dem Nachweis der Unméglichkeit einer solchen Betrachtungsweise.

Der zweite Teil des Engelsschen Buches heillt: Idealismus und
Materialismus, Engels legt in ihm dar, worin sich der philosophische
Materialismus vom philosophischen Idealismus unterscheidet. Er zeigt,
daBl der Idealismus die Projektion des BewuBtseins des Menschen in

212



die Aullenwelt hinein ist, daB ihm der Geist das Erste und Urspriing-
liche, die AuBlenwelt, die »Materie« und Natur nur als vom Geiste
Abgeleitetes oder durch den Geist Geschaffenes erscheint. Der Mate-
rialismus ist die entgegengesetzte, durch die gesamte wissenschaftliche
und technische Entwicklung bestdtigte Ansicht, dal} die Natur unab-
hingig vom Subjekt, vom erkennenden Geiste und historisch vor ihm
bestanden hat, daB} der menschliche Geist selbst ein Naturprodukt ist,
eine historisch spite Naturerscheinung. Die materialistische Erkenntnis-
theorie beweist, dall die Erkenntnisse dieses Naturproduktes Geist
den Dingen, die er abbildet, entspricht, — dafl der Mensch die Dinge
und Erscheinungen der Umwelt richtig erkennen kann. Eine andere
Bedeutung haben die Ausdriicke Idealismus und Materialismus in
philosophischer Hinsicht nicht. Engels warnt hier das Proletariat, auf
den alten Trick der biirgerlichen Philosophen hereinzufallen, die diese
Begriffe mit den Begriffen des moralischen oder ethischen Idealismus
und Materialismus vermischen. Moralisch heiflt Idealismus die Auf-
opferungsfihigkeit eines Menschen fiir eine Idee oder fiir seine Ueber-
zeugung. Moralischer Materialismus ist Genuflsucht und kurzsichtiger
Egoismus. Mit den entsprechenden philosophischen Begriffen haben
diese ethischen Urteile nicht das geringste zu tun. Durch die stindige
Verwischung dieses Unterschiedes aber suchen die biirgerlichen Philo-
sophen den durch die Wissenschaft gestiitzten und bewiesenen philo-
sophischen Materialismus in den Augen der proletarischen Massen zu
diskreditieren.

Der dritte Teil des Engelsschen Buches ist Feuerbach gewidmet,
dem Philosophen, der den Sprung vom Hegelschen Idealismus zum
Materialismus vollzog. Feuerbach (1804—1872) wies nach, daB} das
Sein, die Natur und die Umwelt des Subjekts unabhingig von dem
Denken desselben und vor ihm bestanden hat. Er deckte in seiner
Analyse der Religion auf, dafl die religiose Anschauung nur eine
Projektion des innern Wesens des Menschen in die Aullenwelt hinein
sei, dal der Mensch bei noch unentwickelter und primitiver, bei vor-
wissenschaftlicher Wirklichkeitsbetrachtung hinter allen Erscheinungen
der Welt gleiche Krifte wie in seinem eigenen psychologischen Ich
wirken sieht. Dariiber hinaus ging aber Feuerbach nicht. Er wandte
seine materialistische Erkenntnistheorie nicht auf die Naturwissen-
schaft, auf die entwicklungsgeschichtliche Auffassung der Natur und
schon gar nicht auf die menschliche Geschichte an. Auch die Konse-
quenzen aus seiner Kritik der Religion zog er nicht.

Marx (1818—1883) und Engels (1818—1895) vollendeten das Werk
Feuerbachs und schlossen damit die gesamte Entwicklungsreihe der
deutschen Philosophie. Sie wandten die materialistische Erkenntnis-
philosophie entwicklungsgeschichtlich, dialektisch an und dehnten sie
sowohl auf die Naturgeschichte, als auch auf die Geschichte der
menschlichen Entwicklung aus. Sie schufen den dialektischen Mate-
rialismus. Seiner Darlegung ist der vierte und letzte Teil des Engels-
schen Werkes gewidmet.

Der wesentliche Inhalt der dialektisch-materialistischen Erkennt-

213



nistheorie, dieser Grundlage des marxistisch-wissenschaftlichen Welt-
bildes, ist folgender: Die AuBenwelt, die Natur und Umwelt des
Ichs, besteht unabhingig vom Geiste und von der Erkenntnis des Sub-
jekts. Der menschliche Geist selbst ist ein Naturprodukt. Er kann
daher die auller ihm bestehenden, unabhingig von ihm existierenden
Dinge der Welt, die auch Naturprodukte sind, richtig abbilden. Mit
anderen Worten: die menschliche Erkenntnis kann das Wesen der
Dinge erfassen. Die wissenschaltliche Zerlegung bringt uns diesem
»An sich« immer niher. Und zwar ist diese Erforschung der Struktur
und des Wesens der Dinge ein gesellschaftlich-geschichtlicher Prozef.
Der einzelne Mensch kann sich irren, kann in seinem erkennenden
Geiste die Dinge falsch abbilden, kann zuriickfallen in primitive, in
religiose oder magische Erkenntnisformen. Die menschliche Gesell-
schait aber als Gesamtheit nidhert sich immer mehr der totalen Er-
fassung der Wirklichkeit, kommt immer niher der umfassenden Ein-
sicht in das Wesen und die Struktur der Dinge, wie die praktische
Nutzbarmachung und Fruchtbarkeit dieser Erkenntnisse im wissen-
schaftlichen Experiment und der Technik beweist.

Die Methode der Anwendung dieser materialistischen Erkenntnis-
theorie durch den Marxismus, ihre Beziehung auf alle Dinge, auf
Natur, Geschichte des Menschen und Denken des einzelnen Menschen,
ist dialektisch, d. h. entwicklungsgeschichtlich. Das Geschehen in der
AuBenwelt, in Natur und Geschichte, das Geschehen im eigenen Ich,
wird als EntwicklungsprozeB erlebt und erkannt. Alles Geschehen
ist ein unendlicher Bewegungsprozell, eine ewige Verwandlung und
Verianderung der Formen., Alles, was besteht, mul zugrunde gehen!

In diesen zusammenhingenden Prozessen des gesamten Seins
koénnen wir drei groBe Gebiete unterscheiden: die anorganische und
die organische Natur und die menschliche Geschichte. Auf allen diesen
Gebieten gilt die entwicklungsgeschichtliche, dialektische Betrachtung,
gelten ihre Gesetze, die sie in den Dingen als wirkend entdeckt, nicht
ihnen vorschreibt. Nur miissen wir fiir diese drei Gebiete qualitativ
modifizierte Entwicklungsgesetze annehmen, eine jeweils besondere
Form der Gesetze, die fiir das vorhergehende Gebiet gelten. So ist
die organische Natur, das gesamte Tier- und Pflanzenreich, in ihrer
Entwicklungsgeschichte nur ein Sonderfall, eine besondere Qualitit
des entwicklungsmiBigen Geschehens in der anorganischen Natur.
Auch in ihr héren die physikalischen und chemischen Gesetze der
anorganischen Entwicklung, herausgearbeitet durch die modernen
Atomtheorien, nicht zu gelten auf, nehmen aber eine besondere, quali-
tativ verinderte Form an. Die Entwicklungsgeschichte der Tierart
Mensch, diese Entwicklung der menschlichen Gesellschaft, ist wie-
derum nur ein Sonderfall, ein modifizierter, qualitativ besonders
gearteter Fall der Entwicklung eines Teils der organischen Natur. Die
Gesetze dieses komplizierten organischen Geschehens in der Ge-
schichte und Entwicklung der Menschheit gibt der Marxismus in
seiner Theorie des historischen Materialismus, dessen wesentlichen
Inhalt Engels im letzten Teil seines Werkes populidr darlegt.

214



Das sind die Grundziige der Lehre der entwicklungsgeschichtlich-
materialistischen Erkenntnistheorie, des dialektischen Materialismus,
die Engels in seinem Buche iiber Feuerbach in glinzender und ein-
facher Darstellung ausbreitet.

Das Fundament der Kenntnis der marxistischen Thecrie wird,
wie durch kein zweites Werk, durch die Lektiire und das eingehende
Studium des Engelsschen Feuerbach vermittelt. Wenn das heutige
Jubildum dieses Werkes dazu fithren sollte, daBl der eine oder andere
proletarische oder dem Proletariat nahestehende Leser nach ihm greift,
sich fiir die theoretischen Fragen des Marxismus, fiir die Theorie
des proletarischen Emanzipationskampfes, wieder zu interessieren be-
ginnt, so ist der Zweck dieses Artikels erreicht.

BUCHBESPRECHUNGEN

Menne, Bernhard, Krupp, Arbeiterschaft erst eingetreten, als die

Deutschlands Kanonenkénige. (Euro-
pa-Verlag, Ziirich.) Das Buch gibt, auf
griindlicher Quellenforschung aufge-
baut, ein groBartiges Bild der Ent-
wicklung der Weltfirma.

Kilian, Hs., Der politische Mord.
(Europa-Verlag, Ziirich.)

Oeri,Dr. Albert, Probleme der
Verantwortlichkeit. (Herausgegeben
von der Basler Handelskammer.)

»Ich selbst bin nicht Jurist, sondern
ein in die Politik verirrter Historiker«,
sagt Nationalrat Oeri von sich im glei-
chen Augenblick, da eralsmanchester-
lich-liberaler Politiker mit Bedauern
feststellt, wie wenig die ausgezeich-
neten Juristen des Parlamentes fiir
eine rechtlich saubere, konsequente
Abgrenzung der Wirtschaftsbefug-
nisse des Staates einsetzen. Hinter
der etwas dunklen Titelbezeichnung
des Vortrages kommt eine scharfe
Auseinandersetzung iiber die Wirt-
schaftskompetenz des Staates zum
Vorschein, die in den Ruf nach Frei-
heit ausklingt.

Der vor der Abwertung gehaltene
Vortrag enthilt Gedanken, die auch
nach der Abwertung noch Beachtung
verdienen: »Solange das Schweizer-
volk nicht durch den Sumpf der Ab-
werfung gejagt worden ist, wird es
immer ein gewisses Verstdndnis fiir
die Wahrung der Rechtssicherheit auf
dem Wirtschaftsgebiet behalten. Im
Ausland ist die Verluderung der &i-
fentlichen Gesinnung in den breiten
Schichten der Bourgeoisie und der

Abwertungsmanéver den Sinn fiir das
Eigentumsrecht zerstort hatten. Wer
selbst vom Staat bestohlen worden
ist, wehrt sich nicht mehr dagegen,
dafl die kapitalistischen Unterneh-
mungen und Organisationen vom
Staate auch bestohlen und geknechtet
werden. Das mag grob ausgedriickt
sein. Aber es driickt eben doch eine
volkspsychologische Wahrheit aus.
Und die Abwertungsirage ist ein
volkspsychologisches Problem aller-
erster Ordnung, nicht nur ein bank-
technisches Rechenexempel, wie man-
che Nur-Fachminner meinen. Ganz
nebenbei sei iibrigens auch darauf hin-
gewiesen, daBl die Erginzungsbot-
schaft sehr iiberzeugende Darlegungen
iiber die Hemmung der Anpassung
durch das schleichende Abwertungs-
gespenst enthilt. Solange dieses nicht
vertrieben ist, sondern von hochmé-
genden Herren im Lande herum spa-
zieren gefiihrt wird, kann man es der
Gewerkschaftsleitung nicht veriibeln,
daB sie sich wie die Katze am Hilsig
gegen die Anpassung des schweize-
rischen Lohnniveaus wehrt. Sie will
ihren Arbeitern nicht eine doppelte
Lohnherabsetzung zumuten, zuerst
eine freiwillige durch Anpassung und
dann erst noch eine automatische

durch Abwertung.«

Mann Thomas, Ein Briei-
wechsel, (Verlag Oprecht, 1937.)

Nach der Ausbiirgerung des Schrift-
stellers Thomas Mann ist diesem von
der Philosophischen Fakultdt der

215



	Fünfzig Jahre Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach

