Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 1

Artikel: Marxismus und Materialismus : eine Antwort an den Genossen
Gitermann

Autor: Rudolph, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-332419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-332419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Personlichkeit dieser drei Mianner festgehalten und ihre theoretischen
Anschauungen im Zusammenhange dargestellt haben.

Im vierten Abschnitt behandelt Gridazzi den religiésen Sozialismus,
wie er namentlich durch L. Ragaz und den vor einigen Jahren verstor-
benen Pfarrer Kutter vertreten wird. Dieses Kapitel liest man deshalb
mit besonderem Nutzen, weil dem Fernstehenden die Literatur iiber
den religiosen Sozialismus nicht so leicht zuginglich ist wie diejenige
iiber die theoretischen Anschauungen des Marxismus. Dadurch, dal
er diesen Seitenzweig der sozialistischen Bewegung mit in seine Dar-
stellung einbezogen hat, hat sich der Verfasser ein Verdienst erworben.
Aufl Einzelheiten hier einzugehen, verbietet der Raum. Wir miissen
den Leser auf das Buch selbst verweisen, das auch in diesem Teile wie
in den andern Abschnitten wohldokumentiert ist.

Wie schon bemerkt, hat der Verfasser die Entwicklung der sozia-
listischen Ideen nur bis zum Weltkrieg verfolgt. Diese zeitliche Be-
schriankung findet eine ausreichende Erklarung in dem Umstande, daf
der Krieg in dieser Entwicklung eine neue Epoche eingeleitet hat. Die
Nachkriegszeit und die wirtschaftliche Krise mit ihren Begleiterschei-
nungen hat die Sozialdemokratie vor neue Aufgaben gestellt und sie
dadurch zu einer Ueberpriifung der iiberlieferten Anschauungen ge-
notigt. Die Schilderung dieser Wandlungen hitte aber den Umfang des
Werkes stark erweitert.

Marxismus und Materialismus

Eine Antwort an den Genossen Gitermann
Von G. Rudolph

Genosse Gitermann hat im Juliheft der »Roten Revue« die Frage
aufgeworfen, ob der Marxismus materialistisch sei. Er kommt zu dem
Ergebnis, die Antwort miisse verneinend ausfallen. Gewil} ist soviel
richtig, daB die Marxsche Theorie weder mit dem ethischen noch mit
dem abstrakten Materialismus gleichgesetzt werden kann. Trotzdem
sie sich dessen selbst bewuf3t waren, haben Marx und Engels ihre Ge-
schichtsauffassung und tiberhaupt ihre Weltanschauung als materia-
listische und nicht nur als 6konomische bezeichnet. Zunachst soll kurz
umrissen werden, warum sie das getan haben. Danach werden die Ar-
gumente, die Gitermann fiir seine Auffassung anfiihrt, auf ihre Stich-
haltigkeit zu priifen und schlieBlich wird nachzuweisen sein, worin eine
wirkliche Identitit zwischen Idealismus und Marxismus besteht.

L
Wodurch wird die Marxsche Geschichtsauffassung charakterisiert?
Sie findet die in letzter Instanz bestimmenden Krifte der geschicht-
lichen Entwicklung in den jedesmaligen Formen, worin die Menschen
ihren Lebensunterhalt unmittelbar produzieren'. Diesen gesellschaft-

1 Marx: Kapital, Bd.III, 2, S.842, Ausgabe des Ring-Verlages; Engels: Brief
an Starkenburg in Bernsteins »Dokumente des Sozialismus«, Bd. II, S. 65 {f.

34



lichen Prozell nennt Marx materiell. Wenn wir feststellen wollen, ob
die Bestimmung »materiell« mit der Wirklichkeit {ibereinstimmt, miis-
sen wir diesen Vorgang analysieren, den Marx und Engels als die
Existenzbedingung jeder menschlichen Gesellschaft ansehen.

Produktion ist eine menschliche Titigkeit, ist Arbeit. Sie besteht
unmittelbar in einem »aktiven Verhalten des Menschen zur Natur«,
das heiflt in der titigen Einwirkung auf die auBermenschliche Materie?,
Die Notwendigkeit der Arbeit, die Notwendigkeit, Naturstoffe in Ge-
brauchsgegenstinde umzuwandeln, ist eine allen Entwicklungsstufen
gemeine, also allgemeine Bestimmung der menschlichen Gesellschaften.
Die besonderen Eigentiimlichkeiten jeder einzelnen kénnen daher nur
in den spezifischen geschichtlichen Formen des Arbeitsprozesses ihre
Grundlage finden?®. Das unterscheidende Merkmal kann nur die be-
sondere Art und Weise sein, worin gearbeitet wird. Dieses »Wie« wird
in erster Linie durch die Besonderheiten der jedesmaligen materiellen
Produktivkrdfte bestimmt®, Produktivkraft ist die Arbeitskraft des
einzelnen; Produktivkraft ist weiter die Kooperation der Teilarbeiter,
zum Beispiel in der Manufaktur; Produktivkraft, und zwar die groBte,
ist die gesamte Arbeiterklasse®. Produktivkridfte sind schlieBlich alle
Arbeitsmittel, die der Mensch selbst produziert, Werkzeuge, Maschinen
usw. Weder Menschen noch Dinge sind an und fiir sich Produktivkrifte,
sie werden es nur im Arbeitszusammenhang. Ihre spezifischen geschicht-
lichen Entwicklungsformen entspringen dem Produktionsprozel selbst.
Auch auf die menschliche Arbeitskraft trifft das zu®, Die Gesamtheit
der materiellen Produktionsbedingungen, wie die kapitalistischen Pro-
duktionsverhédltnisse selbst, »sind einerseits Voraussetzungen, ander-
seits Resultate und Schépfungen des kapitalistischen Produktionspro-
zesses«’, Die Weiterentwicklung der Gesellschaft wird also bestimmt
durch die von ihr selbst geschaffene Art und Weise der Arbeit, die in
den besonderen Produktivkriften einer Epoche zum Ausdruck kommt.
Der Mensch beziehungsweise die Gesellschaft ist Subjekt und Objekt
der eigenen Tatigkeit,

Versuchen wir zunichst, Klarheit dariiber zu schaffen, ob das At-
tribut »materiell« den Produktivkraften mit Recht zukommt, ob iiber-
haupt die Produktion ein materieller Vorgang ist. Produktion besteht
auf der einen Seite in der durch physiologische Prozesse bewirkten
Bewegung korperlicher Organe des Menschen und der dadurch ver-
mittelten Bewegung dinglich-technischer Arbeitsinstrumente. Ander-
seits besteht die Wirkung dieser Vorginge in der Verénderung von
Naturstoffen. Beim unmittelbaren Produktionsprozefl handelt es sich
ganz sicher um materielle Vorgéinge, die durch die stoffliche Produktiv-
kraft Mensch und die von ihm benutzten dinglichen Arbeitsmittel her-

Kapital I, S. 185, S. 389 Anm.

Marx: Theorien iiber den Mehrwert I, S. 381,
Kapital I, S. 188.

Marx: Elend der Philosophie, S. 163.
Kapital I, S. 185.

Kapital III, 2, S. 872.

£ D=~ R - S N JC R )

35



vorgerufen werden. Die Bestimmung »materiell« kommt also den ge-
nannten wirtschaftlichen Kategorien mit vollem Recht zu.

Wo bleibt aber das sogenannte Psychische, der Wille usw.? Wir
werden im Verlauf unserer Untersuchung noch darauf eingehen, ob die
psychischen Faktoren, die sich in Wirklichkeit nie ohne organische Ma-
terie, mittelbar auch nie ohne anorganische Materie, finden, als »Im-
materielles« im eigentlichen Sinne angesprochen werden kénnen®, Wir
wollen hier nur feststellen, daBl nach Marx das konkrefe Bewulltsein,
zum Beispiel das spezifische technische Wissen, welches zweiiellos ein
Element der Arbeitskraft, selbst nur ein Produkt langer Entwicklung
der gesellschaftlichen Arbeitstiatigkeit ist?, und daB es ferner nur tiiber
korperliche Organe und dingliche Mechanismen in die Produktion und
Reproduktion des menschlichen Lebens eingeht.

Marx und Engels nehmen fiir ihre Geschichtsauffassung die Vor-
ginde des unmittelbaren Produktionsprozesses zum Ausgangspunkt;
sie sehen darin materielle Vorginge und bezeichnen ihre Gesellschafts-
theorie aus diesem Grunde als materialistische. Genosse Gitermann
ist gegenteiliger Auffassung. Wir wollen daher im folgenden priifen,
ob ihm der Nachweis gelungen ist, »wie unmaterialistisch Marx als Na-
tionalokonom die Hauptbegriffe seiner Volkswirtschaftslehre definiert«,

IL

Das erste Argument gegen die Auffassung des Marxismus als Ma-
terialismus soll die Definition der Arbeif im »Kapital« sein. Wir haben
schon darauf hingewiesen, daB die Arbeitskraft fiir Marx eine Einheit
von physischen und geistigen Fahigkeiten ist, die »in der Leiblichkeit«
eines Menschen existieren'®, Zwar ist es eine Eigentiimlichkeit der
menschlichen Arbeit, daBl das Resultat derselben schon bei Beginn des
Arbeitsprozesses vorgestellt wird. Aber das alles ist kein Beweismittel
gegen den Materialismus. Denn ohne die physiologische Ursachenreihe
Sinnesreiz—Nervenerregung—Gehirnzustand, die durch den Kontakt
mit der Natur hervorgerufen wird, gibt es nichts »Geistiges«. Auch ein
Bauplan zum Beispiel kann im Kopf des Menschen nur entsiehen auf
Grund bestimmter korperlicher, insbesondere gehirnlicher Anlagen
und des besonderen Wissens, das selbst erst das Produkt der eigenen
oder iibermitteltes Ergebnis der Arbeit anderer ist. Wenn diese Vor-
bedingungen nicht erfiillt sind, kann der Mensch ein Haus in seinem
Kopfe nicht gebaut haben, bevor er es in Stein und Holz wirklich baut.
Fiir Marx jedenfalls ist auch die Vorstellung, das »Ideelle«, das gewil3
zur Arbeit gehért, Verausgabung physiologischer Substanz!l. Es ist
also fehl am Platze, aus dem Gebrauch der Worte »geistigse Fihig-
keiten«, »Vorstellung«, »ideell« zu schlieBen, Marx sei nicht Materialist
gewesen,

8 Kapital I, S. 175, heilit es ausdriicklich, das geistige Element der Arbeits-
kraft existiere »in der Leiblichkeit«!

9 Kapital I, S. 389 Anm.

10 Kapital I, S. 175.

11 Kapital I, S. 48, 49,

36



Das zweite Argument findet Gitermann darin, dal der Wert »kein
Atom Naturstoff« enthalte!'?, sondern ein gesellschaftliches Verhiltnis
ausdriicke. Die Tatsache, dall etwas als Beziehung (Verhiltnis) exi-
stiert, ist kein Beweismittel gegen den Materialismus. Die Wirklich-
keit selbst ist eine Verkettung von Beziehungen, aber niemand kann
daraus schlieBen, daB die wirklichen Dinge nicht materiell sind. Ver-
hialtnisse, Beziehungen enthalten als solche nie ein Atom Naturstoff,
aber sie haben zur Voraussetzung, daBl zwei materielle Gegebenheiten
da sind, die sich zueinander verhalten. Diese Gegebenheiten, auf die
sich das Verhiltnis griindet, das im Wert zum Ausdruck kommt, sind
nicht Geister, sondern leibliche Menschen. Zweitens mul} dies Ver-
haltnis hergestellt werden. Dies geschieht durch Arbeit. Arbeit aber,
gleich ob konkrete oder wertbildende »abstrakte«, ist ein materieller
ProzeB3, der in der Verausgabung von menschlicher Arbeitskrait im
physiologischen Sinne besteht'®. Wie man die Sache also auch drehen
und wenden mag, es kann nicht bezweifelt werden, dall der Wert nach
Marx einem materiellen Vorgang, dem Produktionsprozel3, entspringt.

Dies Miflverstehen des Marxschen Wertbegriffs hat zur Folge, dal
Gitermann ihn schlieBlich auf eine ewige »ethische Idee«, auf das
»transzendente Wesen der menschlichen Persénlichkeit« und ihren
»Anspruch auf Rechtsgleichheit« zuriickfiihren méchte, Dies alles mag
man bei Proudhon finden, aber Marx sagt das strikte Gegenteil. Fiir
ihn ist der Warenwert und seine Ausdrucksform, der Tauschwert, nur
eine historische, mit der Warenproduktion verschwindende Kategorie.
Sie tritt in der sozialistischen Gesellschaft von der geschichtlichen
Biihne ab, weil dann niitzliche Arbeit unmittelbar gesellschaftlichen
Charakter besitzt!®,

Aber ist nun nicht doch wenigstens die Tatsache unmaterialistisch
zu deuten, dafl Marx den Warenfetischismus enthiillt? Deckt er denn
nicht auf, daB die Verkettungen von selbstindigen Dingen, die hier
im Vordergrunde agieren, gesellschaftliche Beziehungen wverhiillen?
DaB} also die scheinbar selbstandigen dinglichen Wesenheiten, die zum
Beispiel im Austauschakt als Ware und Geld einander gegeniibertreten,
nur Charaktermasken sind, welche die gesellschaftlichen Produktions-
verhdltnisse verdecken? Gewil} ist das alles richtig, und doch 148t sich
daraus keinesfalls der Schlul} ziehen, dafl Marx damit aus den »Sachen«
des 8konomischen Lebens »immaterielle Funktionen«, »geistige Be-
ziehungen« als »ihren wesentlichen Kern« herausschile. Marx tut das
gerade Gegenteil. Er schilt als Kern den Wert heraus und reduziert
die Fetische, die 6konomischen Sachen, auf den Tatbestand, »daf} sie
den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigenen Arbeit
als gegenstiandliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesell-
schaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zuriickspiegeln, daher auch
das gesellschaftliche Verhdltnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als

12 Kapital I, S. 52.
13 Kapital I, S. 48.
14 Kapital I, S. 84.

37



ein auBler ihnen existierendes gesellschaftliches Verhiltnis von Gegen-
stinden«!®, Der Inhalt der »Fetische« besteht also nicht in geistigen
Funktionen, sondern, da sie Ausdrucksformen des Wertes sind, in ge-
sellschaftlicher, »abstrakter« Arbeit., Arbeit aber ist eine durchaus
materielle »Funktion« oder Wirksamkeit, vermittels derer iiberhaupt
erst das konkrete Wissen, das selbst im Arbeitszusammenhange ent-
steht, in den gesellschaftlichen Lebensprozel3 eingeht.

Ebensowenig wie der Wertbegriff hat der der »Ausbeutung« bei
Marx einen unmaterialistischen Gehalt. Denn der Sachverhalt, den er
damit kennzeichnet, ist ja wiederum nichts »Immaterielles«, sondern
durch ein bestimmtes Entwicklungsniveau der materiellen Produktiv-
kriafte bedingt. Ausbeutung gibt es nur dann, wenn die Produktivitat
der Arbeit sich so weit entwickelt hat, dal ein Mensch oder eine Gruppe
von Menschen auf Grund der Arbeit anderer leben kénnen. Die Aus-
beutung des Sklaven wie des Lohnarbeiters ist ein Produkt der Arbeit
selbst, eine Entwicklungsform der Produktivkrifte auf einer bestimmten
Stufe der Entwicklung. Marx sagt so ausdriicklich, daB bestimmte
Formen des Produktionsprozesses durch ihren eigenen Vorgang die
Ausbeutung stindig produzieren und reproduzieren'®, dal3 sich jedes
weitere Wort iiber den in Wirklichkeit materiellen Inhalt dieses Be-
griffes eriibrigt.

I11.

Aus dem Voraufgehenden ist zu ersehen, dafl der Nachweis nicht
gefiihrt werden kann, Marx habe seine volkswirtschaftlichen Begriife
unmaterialistisch definiert. Trotzdem ist in den Gitermannschen Aus-
fiihrungen Richtiges enthalten. Richtig ist vor allem, daB der Marxsche
Materialismus nicht mit dem &den naturwissenschaftlichen Materialis-
mus identisch ist, der die bléde Behauptung aufstellte, das Denken ver-
halte sich zum Gehirn wie die Galle zur Leber und der Harn zur Niere.
Marx und Engels haben den Unferschied zwischen Materiellem und
Geistigem nie annulliert. Sie haben nie bestritten, daB das Geistige
eine wirkende Kraft sei. Aber sie sahen darin eine Kraft von nur
relativer Selbstindigkeit. Fiir sie ist der Denkprozel nicht, wie fir
Hegel, der Schopfer des Wirklichen. Die Materie existiert vielmehr
bereits vor dem BewufBtsein. Es steht in einem Abhingigkeitsverhiltnis
zum Stofflichen, wihrend dieses sich als vom Bewultsein unabhéingige
Realitdt erweist. Der Geist blitht nur auf, wenn aus der Wechsel-
wirkung der Stoffe sich bestimmte Umwandlungen in der Organisation
der Materie ergeben haben. Dieses stofflich bedingte und durch die
gesellschaftliche Arbeit entwickelte BewuBtsein bestimmt in der Ge-
schichte seinerseits wieder auch alle Lebensprozesse mit. Wirkung und
Ursache stellen im Proze des Werdens einen in sich geschlungenen
Kreis dar, »in dessen Anfang, den einfachen Grund, die Vermittlung

das Ende zuriickschlingt«'’. Auf diese Weise wird im Ablauf des Ge-

15 Kapital I, S. 77.
16 Kapital I, S. 606; Kapital III, 2, S. 872.
17 Hegel: Logik II, S. 378.

38



schichtsprozesses das geistige Element, obzwar selbst durch stoffliche
Prozesse bedingt, dem spezifisch Materiellen gegeniiber zu einem immer
gewichtigeren Faktor.

Der innerste Kern des Marxschen Materialismus ist also die klare
Einsicht, daB auf der Grundlage der vom Menschen bewirkten stoff-
lichen Prozesse, also auf materieller Basis, sich immer méachtiger und
umfasender der erkennende und fithlende Geist des Menschen ent-
wickelt'®, Daraus ergibt sich fiir Marx und Engels eine Sinndeutung
des menschlichen Daseins und der Entwicklung der menschlichen Ge-
sellschait, die sich von der, welche der Idealismus gibt, {iberhaupt nicht
unterscheidet. Der letzte Sinn des menschlichen Daseins besteht fiir den
Marxismus in der Vergeistigung, was der Auffassung des klassischen
Idealismus gleichkommt. Dieser letzte Sinn offenbart und verwirklicht
sich in immer dichterer Anniherung an das wahre Reich der Freiheit,
in dem »die menschliche Selbstentwicklung, die sich selbst als Selbst-
zweck gilt«, immer gréfleren Raum gewinnt, in der das blinde BewuBt-
sein sich immer mehr zum sich selbst als Menschen und die auller-
menschliche Natur begreifenden Bewulltsein wandelt!?. Das wahre Reich
der Freiheit ist das Reich des Geistes. Es kann aber nur auf dem Reich
der Notwendigkeit, die in materieller Arbeit besteht, aufbliihen, »Die
Verkiirzung der Arbeitszeit ist die Grundbedingung'?.

Die Sinnerfiillung menschlichen Daseins besteht also fiir Marx und
Engels in der wachsenden Zuriickdrangung des spezifisch materiellen
Sektors des Lebens und in der daraus entspringenden Méglichkeit zu
immer schrankenloserer geistiger und seelischer Entwicklung. Sie hat
die Errichtung des Sozialismus zur Voraussetzung®®. Denn nicht in der
Sinndeutung unterscheiden sich echter philosophischer respektive
ethischer Idealismus und echter Marxismus voneinander, sondern
darin, daBl dieser iiber die bloBe Interpretation der Welt hinausgeht
und den Weg zur Sinnverwirklichung aufweist, der iiber die menschliche
Praxis geht. Es ist im Grunde die Fichtesche Tathandlung, die im
Marxismus zu neuer Geltung kommt.

So sind wir auf anderen Wegen als Gitermann zu dem Resultat ge-
kommen, daB der Marxismus mit dem Schreckgespenst »Materialis-
mus«, das die schriitstellernden Interessenvertreter des Kapitalismus
zum Zweck der Abschreckung von der Arbeiterbewegung aufgerichtet
haben, gar nichts zu schaffen hat. Der Marxsche Materialismus um-
schlieBt vielmehr den Kern des idealistischen Gedankenguts. Er ist
in dem aufgezeigten Sinne die reifste und schénste Frucht des klas-
sischen Idealismus.

18 Engels: Anti-Diihring, S. 112 f.
19 Kapital III, 2, S. 874,

52



	Marxismus und Materialismus : eine Antwort an den Genossen Gitermann

