
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 1

Artikel: Marxismus und Materialismus : eine Antwort an den Genossen
Gitermann

Autor: Rudolph, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-332419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-332419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Persönlichkeit dieser drei Männer festgehalten und ihre theoretischen
Anschauungen im Zusammenhange dargestellt haben.

Im vierten Abschnitt behandelt Gridazzi den religiösen Sozialismus,
wie er namentlich durch L. Ragaz und den vor einigen Jahren verstorbenen

Pfarrer Kutter vertreten wird. Dieses Kapitel liest man deshalb
mit besonderem Nutzen, weil dem Fernstehenden die Literatur über
den religiösen Sozialismus nicht so leicht zugänglich ist wie diejenige
über die theoretischen Anschauungen des Marxismus, Dadurch, daß
er diesen Seitenzweig der sozialistischen Bewegung mit in seine
Darstellung einbezogen hat, hat sich der Verfasser ein Verdienst erworben.
Auf Einzelheiten hier einzugehen, verbietet der Raum. Wir müssen
den Leser auf das Buch selbst verweisen, das auch in diesem Teile wie
in den andern Abschnitten wohldokumentiert ist.

Wie schon bemerkt, hat der Verfasser die Entwicklung der
sozialistischen Ideen nur bis zum Weltkrieg verfolgt. Diese zeitliche
Beschränkung findet eine ausreichende Erklärung in dem Umstände, daß
der Krieg in dieser Entwicklung eine neue Epoche eingeleitet hat. Die
Nachkriegszeit und die wirtschaftliche Krise mit ihren Begleiterscheinungen

hat die Sozialdemokratie vor neue Aufgaben gestellt und sie
dadurch zu einer Ueberprüfung der überlieferten Anschauungen
genötigt. Die Schilderung dieser Wandlungen hätte aber den Umfang des
Werkes stark erweitert.

Marxismus und Materialismus
Eine Antwort an den Genossen Gitermann

Von G, Rudolph
Genosse Gitermann hat im Juliheft der »Roten Revue« die Frage

aufgeworfen, ob der Marxismus materialistisch sei. Er kommt zu dem
Ergebnis, die Antwort müsse verneinend ausfallen. Gewiß ist soviel
richtig, daß die Marxsche Theorie weder mit dem ethischen noch mit
dem abstrakten Materialismus gleichgesetzt werden kann. Trotzdem
sie sich dessen selbst bewußt waren, haben Marx und Engels ihre
Geschichtsauffassung und überhaupt ihre Weltanschauung als materialistische

und nicht nur als ökonomische bezeichnet. Zunächst soll kurz
umrissen werden, warum sie das getan haben. Danach werden die
Argumente, die Gitermann für seine Auffassung anführt, auf ihre
Stichhaltigkeit zu prüfen und schließlich wird nachzuweisen sein, worin eine
wirkliche Identität zwischen Idealismus und Marxismus besteht.

I.
Wodurch wird die Marxsche Geschichtsauffassung charakterisiert?

Sie findet die in letzter Instanz bestimmenden Kräfte der geschichtlichen

Entwicklung in den jedesmaligen Formen, worin die Menschen
ihren Lebensunterhalt unmittelbar produzieren1. Diesen gesellschaft-

1 Marx: Kapital, Bd.III, 2, S,842, Ausgabe des Ring-Verlages; Engels: Brief
an Starkenburg in Bernsteins »Dokumente des Sozialismus«, Bd, II, S. 65 ff.

34



liehen Prozeß nennt Marx materiell. Wenn wir feststellen wollen, ob
die Bestimmung »materiell« mit der Wirklichkeit übereinstimmt, müssen

wir diesen Vorgang analysieren, den Marx und Engels als die
Existenzbedingung jeder menschlichen Gesellschaft ansehen,

Produktion ist eine menschliche Tätigkeit, ist Arbeit, Sie besteht
unmittelbar in einem »aktiven Verhalten des Menschen zur Natur«,
das heißt in der tätigen Einwirkung auf die außermenschliche Materie2.
Die Notwendigkeit der Arbeit, die Notwendigkeit, Naturstoffe in
Gebrauchsgegenstände umzuwandeln, ist eine allen Entwicklungsstufen
gemeine, also allgemeine Bestimmung der menschlichen Gesellschaften.
Die besonderen Eigentümlichkeiten jeder einzelnen können daher nur
in den spezifischen geschichtlichen Formen des Arbeitsprozesses ihre
Grundlage finden3. Das unterscheidende Merkmal kann nur die
besondere Art und Weise sein, worin gearbeitet wird. Dieses »Wie« wird
in erster Linie durch die Besonderheiten der jedesmaligen materiellen
Produktivkräfte bestimmt4. Produktivkraft ist die Arbeitskraft des
einzelnen; Produktivkraft ist weiter die Kooperation der Teilarbeiter,
zum Beispiel in der Manufaktur; Produktivkraft, und zwar die größte,
ist die gesamte Arbeiterklasse5. Produktivkräfte sind schließlich alle
Arbeitsmittel, die der Mensch selbst produziert, Werkzeuge, Maschinen
usw. Weder Menschen noch Dinge sind an und für sich Produktivkräfte,
sie werden es nur im Arbeitszusammenhang. Ihre spezifischen geschichtlichen

Entwicklungsformen entspringen dem Produktionsprozeß selbst.
Auch auf die menschliche Arbeitskraft trifft das zuG, Die Gesamtheit
der materiellen Produktionsbedingungen, wie die kapitalistischen
Produktionsverhältnisse selbst, »sind einerseits Voraussetzungen, anderseits

Resultate und Schöpfungen des kapitalistischen Produktionsprozesses«7.

Die Weiterentwicklung der Gesellschaft wird also bestimmt
durch die von ihr selbst geschaffene Art und Weise der Arbeit, die in
den besonderen Produktivkräften einer Epoche zum Ausdruck kommt.
Der Mensch beziehungsweise die Gesellschaft ist Subjekt und Objekt
der eigenen Tätigkeit,

Versuchen wir zunächst, Klarheit darüber zu schaffen, ob das
Attribut »materiell« den Produktivkräften mit Recht zukommt, ob
überhaupt die Produktion ein materieller Vorgang ist. Produktion besteht
auf der einen Seite in der durch physiologische Prozesse bewirkten
Bewegung körperlicher Organe des Menschen und der dadurch
vermittelten Bewegung dinglich-technischer Arbeitsinstrumente, Anderseits

besteht die Wirkung dieser Vorgänge in der Veränderung von
Naturstoffen, Beim unmittelbaren Produktionsprozeß handelt es sich
ganz sicher um materielle Vorgänge, die durch die stoffliche Produktivkraft

Mensch und die von ihm benutzten dinglichen Arbeitsmittel her-

Kapital I, S. 185, S. 389 Anm.
Marx: Theorien über den Mehrwert I, S. 381.
Kapital I, S. 188.
Marx: Elend der Philosophie, S. 163.
Kapital I, S. 185.
Kapital III, 2, S. 872.

35



vorgerufen werden. Die Bestimmung »materiell« kommt also den
genannten wirtschaftlichen Kategorien mit vollem Recht zu.

Wo bleibt aber das sogenannte Psychische, der Wille usw,? Wir
werden im Verlauf unserer Untersuchung noch darauf eingehen, ob die
psychischen Faktoren, die sich in Wirklichkeit nie ohne organische
Materie, mittelbar auch nie ohne anorganische Materie, finden, als
»Immaterielles« im eigentlichen Sinne angesprochen werden können8. Wir
wollen hier nur feststellen, daß nach Marx das konkrete Bewußtsein,
zum Beispiel das spezifische technische Wissen, welches zweifellos ein
Element der Arbeitskraft, selbst nur ein Produkt langer Entwicklung
der gesellschaftlichen Arbeitstätigkeit ist9, und daß es ferner nur über
körperliche Organe und dingliche Mechanismen in die Produktion und
Reproduktion des menschlichen Lebens eingeht.

Marx und Engels nehmen für ihre Geschichtsauffassung die
Vorgänge des unmittelbaren Produktionsprozesses zum Ausgangspunkt;
sie sehen darin materielle Vorgänge und bezeichnen ihre Gesellschaftstheorie

aus diesem Grunde als materialistische. Genosse Gitermann
ist gegenteiliger Auffassung. Wir wollen daher im folgenden prüfen,
ob ihm der Nachweis gelungen ist, »wie unmaterialistisch Marx als
Nationalökonom die Hauptbegriffe seiner Volkswirtschaftslehre definiert«,

IL
Das erste Argument gegen die Auffassung des Marxismus als

Materialismus soll die Definition der Arbeit im »Kapital« sein. Wir haben
schon darauf hingewiesen, daß die Arbeitskraft für Marx eine Einheit
von physischen und geistigen Fähigkeiten ist, die »in der Leiblichkeit«
eines Menschen existieren10. Zwar ist es eine Eigentümlichkeit der
menschlichen Arbeit, daß das Resultat derselben schon bei Beginn des

Arbeitsprozesses vorgestellt wird, Aber das alles ist kein Beweismittel
gegen den Materialismus, Denn ohne die physiologische Ursachenreihe
Sinnesreiz—Nervenerregung—Gehirnzustand, die durch den Kontakt
mit der Natur hervorgerufen wird, gibt es nichts »Geistiges«, Auch ein
Bauplan zum Beispiel kann im Kopf des Menschen nur entstehen auf
Grund bestimmter körperlicher, insbesondere gehirnlicher Anlagen
und des besonderen Wissens, das selbst erst das Produkt der eigenen
oder übermitteltes Ergebnis der Arbeit anderer ist. Wenn diese
Vorbedingungen nicht erfüllt sind, kann der Mensch ein Haus in seinem
Kopfe nicht gebaut haben, bevor er es in Stein und Holz wirklich baut.
Für Marx jedenfalls ist auch die Vorstellung, das »Ideelle«, das gewiß
zur Arbeit gehört, Verausgabung physiologischer Substanz11. Es ist
also fehl am Platze, aus dem Gebrauch der Worte »geistige
Fähigkeiten«, »Vorstellung«, »ideell« zu schließen, Marx sei nicht Materialist
gewesen,

8 Kapital I, S, 175, heißt es ausdrücklich, das geistige Element der Arbeitskraft

existiere »in der Leiblichkeit«!
9 Kapital I, S. 389 Anm.
10 Kapital I, S. 175.
11 Kapital I, S. 48, 49.

36



Das zweite Argument findet Gitermann darin, daß der Wert »kein
Atom Naturstoff« enthalte12, sondern ein gesellschaftliches Verhältnis
ausdrücke. Die Tatsache, daß etwas als Beziehung (Verhältnis)
existiert, ist kein Beweismittel gegen den Materialismus. Die Wirklichkeit

selbst ist eine Verkettung von Beziehungen, aber niemand kann
daraus schließen, daß die wirklichen Dinge nicht materiell sind.
Verhältnisse, Beziehungen enthalten als solche nie ein Atom Naturstoff,
aber sie haben zur Voraussetzung, daß zwei materielle Gegebenheiten
da sind, die sich zueinander verhalten, Diese Gegebenheiten, auf die
sich das Verhältnis gründet, das im Wert zum Ausdruck kommt, sind
nicht Geister, sondern leibliche Menschen. Zweitens muß dies
Verhältnis hergestellt werden. Dies geschieht durch Arbeit, Arbeit aber,
gleich ob konkrete oder wertbildende »abstrakte«, ist ein materieller
Prozeß, der in der Verausgabung von menschlicher Arbeitskraft im
physiologischen Sinne besteht11'. Wie man die Sache also auch drehen
und wenden mag, es kann nicht bezweifelt werden, daß der Wert nach
Marx einem materiellen Vorgang, dem Produktionsprozeß, entspringt.

Dies Mißverstehen des Marxschen Wertbegriffs hat zur Folge, daß
Gitermann ihn schließlich auf eine ewige »ethische Idee«, auf das
»transzendente Wesen der menschlichen Persönlichkeit« und ihren
»Anspruch auf Rechtsgleichheit« zurückführen möchte. Dies alles mag
man bei Proudhon finden, aber Marx sagt das strikte Gegenteil. Für
ihn ist der Warenwert und seine Ausdrucksform, der Tauschwert, nur
eine historische, mit der Warenproduktion verschwindende Kategorie.
Sie tritt in der sozialistischen Gesellschaft von der geschichtlichen
Bühne ab, weil dann nützliche Arbeit unmittelbar gesellschaftlichen
Charakter besitzt14.

Aber ist nun nicht doch wenigstens die Tatsache unmaterialistisch
zu deuten, daß Marx den Warenfetischismus enthüllt? Deckt er denn
nicht auf, daß die Verkettungen von selbständigen Dingen, die hier
im Vordergrunde agieren, gesellschaftliche Beziehungen verhüllen?
Daß also die scheinbar selbständigen dinglichen Wesenheiten, die zum
Beispiel im Austauschakt als Ware und Geld einander gegenübertreten,
nur Charaktermasken sind, welche die gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse

verdecken? Gewiß ist das alles richtig, und doch läßt sich
daraus keinesfalls der Schluß ziehen, daß Marx damit aus den »Sachen«
des ökonomischen Lebens »immaterielle Funktionen«, »geistige
Beziehungen« als »ihren wesentlichen Kern« herausschäle. Marx tut das
gerade Gegenteil, Er schält als Kern den Wert heraus und reduziert
die Fetische, die ökonomischen Sachen, auf den Tatbestand, »daß sie
den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigenen Arbeit
als gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als
gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegeln, daher auch
das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als

12 Kapital I, S, 52.
13 Kapital I, S. 48.
14 Kapital I, S. 84.

37



ein außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von
Gegenständen«15. Der Inhalt der »Fetische« besteht also nicht in geistigen
Funktionen, sondern, da sie Ausdrucksformen des Wertes sind, in
gesellschaftlicher, »abstrakter« Arbeit. Arbeit aber ist eine durchaus
materielle »Funktion« oder Wirksamkeit, vermittels derer überhaupt
erst das konkrete Wissen, das selbst im Arbeitszusammenhange
entsteht, in den gesellschaftlichen Lebensprozeß eingeht.

Ebensowenig wie der Wertbegriff hat der der »Ausbeutung« bei
Marx einen unmaterialistischen Gehalt, Denn der Sachverhalt, den er
damit kennzeichnet, ist ja wiederum nichts »Immaterielles«, sondern
durch ein bestimmtes Entwicklungsniveau der materiellen Produktivkräfte

bedingt, Ausbeutung gibt es nur dann, wenn die Produktivität
der Arbeit sich so weit entwickelt hat, daß ein Mensch oder eine Gruppe
von Menschen auf Grund der Arbeit anderer leben können. Die
Ausbeutung des Sklaven wie des Lohnarbeiters ist ein Produkt der Arbeit
selbst, eine Entwicklungsform der Produktivkräfte auf einer bestimmten
Stufe der Entwicklung. Marx sagt so ausdrücklich, daß bestimmte
Formen des Produktionsprozesses durch ihren eigenen Vorgang die
Ausbeutung ständig produzieren und reproduzieren16, daß sich jedes
weitere Wort über den in Wirklichkeit materiellen Inhalt dieses
Begriffes erübrigt.

III.
Aus dem Voraufgehenden ist zu ersehen, daß der Nachweis nicht

geführt werden kann. Marx habe seine volkswirtschaftlichen Begriffe
unmaterialistisch definiert. Trotzdem ist in den Gitermannschen
Ausführungen Richtiges enthalten. Richtig ist vor allem, daß der Marxsche
Materialismus nicht mit dem öden naturwissenschaftlichen Materialismus

identisch ist, der die blöde Behauptung aufstellte, das Denken
verhalte sich zum Gehirn wie die Galle zur Leber und der Harn zur Niere.
Marx und Engels haben den Unterschied zwischen Materiellem und
Geistigem nie annulliert. Sie haben nie bestritten, daß das Geistige
eine wirkende Kraft sei, Aber sie sahen darin eine Kraft von nur
relativer Selbständigkeit, Für sie ist der Denkprozeß nicht, wie für
Hegel, der Schöpfer des Wirklichen. Die Materie existiert vielmehr
bereits vor dem Bewußtsein, Es steht in einem Abhängigkeitsverhältnis
zum Stofflichen, während dieses sich als vom Bewußtsein unabhängige
Realität erweist. Der Geist blüht nur auf, wenn aus der Wechselwirkung

der Stoffe sich bestimmte Umwandlungen in der Organisation
der Materie ergeben haben. Dieses stofflich bedingte und durch die
gesellschaftliche Arbeit entwickelte Bewußtsein bestimmt in der
Geschichte seinerseits wieder auch alle Lebensprozesse mit, Wirkung und
Ursache stellen im Prozeß des Werdens einen in sich geschlungenen
Kreis dar, »in dessen Anfang, den einfachen Grund, die Vermittlung
das Ende zurückschlingt«17. Auf diese Weise wird im Ablauf des Ge-

15 Kapital I, S. 77.
16 Kapital I, S. 606; Kapital III, 2, S. 872.
17 Hegel: Logik II, S. 378.

38



Schichtsprozesses das geistige Element, obzwar selbst durch stoffliche
Prozesse bedingt, dem spezifisch Materiellen gegenüber zu einem immer
gewichtigeren Faktor,

Der innerste Kern des Marxschen Materialismus ist also die klare
Einsicht, daß auf der Grundlage der vom Menschen bewirkten
stofflichen Prozesse, also auf materieller Basis, sich immer mächtiger und
umfasender der erkennende und fühlende Geist des Menschen
entwickelt18. Daraus ergibt sich für Marx und Engels eine Sinndeutung
des menschlichen Daseins und der Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft, die sich von der, welche der Idealismus gibt, überhaupt nicht
unterscheidet. Der letzte Sinn des menschlichen Daseins besteht für den
Marxismus in der Vergeistigung, was der Auffassung des klassischen
Idealismus gleichkommt. Dieser letzte Sinn offenbart und verwirklicht
sich in immer dichterer Annäherung an das wahre Reich der Freiheit,
in dem »die menschliche Selbstentwicklung, die sich selbst als Selbstzweck

gilt«, immer größeren Raum gewinnt, in der das blinde Bewußtsein

sich immer mehr zum sich selbst als Menschen und die
außermenschliche Natur begreifenden Bewußtsein wandelt19. Das wahre Reich
der Freiheit ist das Reich des Geistes. Es kann aber nur auf dem Reich
der Notwendigkeit, die in materieller Arbeit besteht, aufblühen, »Die
Verkürzung der Arbeitszeit ist die Grundbedingung19,

Die Sinnerfüllung menschlichen Daseins besteht also für Marx und
Engels in der wachsenden Zurückdrängung des spezifisch materiellen
Sektors des Lebens und in der daraus entspringenden Möglichkeit zu
immer schrankenloserer geistiger und seelischer Entwicklung. Sie hat
die Errichtung des Sozialismus zur Voraussetzung19. Denn nicht in der
Sinndeutung unterscheiden sich echter philosophischer respektive
ethischer Idealismus und echter Marxismus voneinander, sondern
darin, daß dieser über die bloße Interpretation der Welt hinausgeht
und den Weg zur Sinnverwirklichung aufweist, der über die menschliche
Praxis geht. Es ist im Grunde die Fichtesche Tathandlung, die im
Marxismus zu neuer Geltung kommt.

So sind wir auf anderen Wegen als Gitermann zu dem Resultat
gekommen, daß der Marxismus mit dem Schreckgespenst »Materialismus«,

das die schriftstellernden Interessenvertreter des Kapitalismus
zum Zweck der Abschreckung von der Arbeiterbewegung aufgerichtet
haben, gar nichts zu schaffen hat. Der Marxsche Materialismus
umschließt vielmehr den Kern des idealistischen Gedankenguts. Er ist
in dem aufgezeigten Sinne die reifste und schönste Frucht des
klassischen Idealismus.

18 Engels: Anti-Dühring, S. 112 f.
19 Kapital III, 2, S. 874.

39


	Marxismus und Materialismus : eine Antwort an den Genossen Gitermann

