
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 3

Artikel: Rousseau als politischer Denker

Autor: Gitermann, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-332432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-332432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rousseau als politischer Denker
Von Valentin Gitermann

Die Geschichtsschreibung des Liberalismus hat Rousseau, den
großen Theoretiker der Demokratie, zum ausschließlichen Verfechter
bürgerlicher Ideale gestempelt und aus seinem Bildnis (ähnlich wie
bei Lessing, Pestalozzi u. a,) durch entstellende Retouche alle Züge
entfernt, die neben einer ausgesprochen anti-aristokratischen eine nicht
minder deutliche anti-kapitalistische Gesinnung hätten erkennen lassen.
Wir haben heutzutage, da wir vor der welthistorisch bedeutsamen Aufgabe

stehen, die bloß formale, politische Demokratie vertiefend und
erweiternd in eine mit sozialem Gehalt erfüllte, wirtschaftliche Demokratie

überzuführen, das Recht und die Pflicht, die gesellschaftskritischen
Ideen des Genfer Philosophen in ihrer ursprünglichen Gestalt

und in ihrem ungemilderten Radikalismus wiederherzustellen, selbst
auf die »Gefahr« hin, daß sich dabei Konsequenzen von überraschender
Aktualität ergeben sollten.

Die erste politische Abhandlung Rousseaus erschien im Jahre 1750,
Sie war veranlaßt worden durch ein Preisausschreiben der Akademie
von Dijon, welche eine Arbeit zu erhalten wünschte über die Frage,
»06 der Fortschritt der Wissenschaften und Künste dazu heigetragen
habe, die Sittlichkeit der Menschen zu verderben oder zu läutern«.
Die von Rousseau eingereichte Schrift wurde mit dem ersten Preise
ausgezeichnet. Der aufsehenerregende Erfolg, den dieser »Discours«
davontrug, beruhte nicht etwa auf einer überzeugend logischen
Beweisführung, sondern in der Hauptsache darauf, daß Rousseau in rhetorisch
blendender Form eine Stimmung zum Ausdruck brachte, die damals
in weiten Kreisen der französischen Nation latent vorhanden war, und
nun, gleichsam zur Flamme entfacht, offen emporloderte.

Die französische Gesellschaft des 18. Jahrhunderts gliederte sich
in rechtlich und ökonomisch verschieden situierte Stände, deren gegenseitige

Beziehungen durch die Staatsform des Absolutismus stabilisiert
wurden, Adel und Klerus waren durch Steuerfreiheit privilegiert, ihre
Existenz war durch den Ertrag feudalen Großgrundbesitzes, durch
Abgaben und Frondienste höriger Untertanen und durch reichlich
fließende Pensionen aus der königlichen Kasse sichergestellt. Alle
finanziellen Lasten dieses Systems wurden von den Angehörigen des
»Dritten Standes«, das heißt von den Bauern und Bürgern Frankreichs,
getragen. Die sozialen Verhältnisse waren also offenbar dadurch
charakterisiert, daß eine müßig lebende, um den prunkvollen Hof des
Monarchen gruppierte aristokratische Schicht ihren Lebensunterhalt
aus dem Ertrag der produktiven Arbeit des Volkes schöpfte. Diese
Verteilung des nationalen Einkommens hatte im Mittelalter einer
gewissen Berechtigung nicht entbehrt, weil damals Adel und Kirche
zugunsten des Volksganzen bestimmte Gegenleistungen vollbrachten: das
Rittertum erfüllt die Funktion der Landesverteidigung, während der
Geistlichkeit die Pflege der Wissenschaft und der Volkswohlfahrt ob-

113



lag. In späteren Jahrhunderten aber waren diese »Gegenleistungen«
der bevorrechteten Stände allmählich reduziert oder gar abgeschafft
worden: die Kriege wurden mehr und mehr durch Söldnerheere
geführt, deren Kosten aus den Steuern des »Dritten Standes« bestritten
wurden, und die Wissenschaft ging, in dem Maße, als in ihr moderne
Ideen zur Herrschaft gelangten, vorwiegend in die Obhut weltlicher
Gelehrtenkreise über. So bekam der Bürgerstand nach und nach das
Bewußtsein, er allein erfülle alle lebensnotwendigen Tätigkeiten der
Nation, und die Bevorzugung der aristokratischen und kirchlichen
Kreise durch das geltende absolutistische Recht wurde deshalb in
zunehmendem Grade als drückendes Unrecht empfunden.

Die Aristokratie, im Bestreben, ihre angefochtene Position zu
verteidigen, griff nun zu einer andern Rechtfertigung ihrer Privilegien,
indem sie geltend machte, der Luxus, in welchem sie lebe, bilde eine
unentbehrliche Grundlage für alle Fortschritte der Wissenschaften
und der Künste: für unsere Schlösser und Paläste, hieß es nun, schaffen
die Maler herrliche Bilder, für unsere Parkanlagen meißeln die
Bildhauer wundervolle Statuen, in unsern Salons treffen sich Künstler
und Gelehrte zu geistreich anregender Unterhaltung. Nehmt der
Aristokratie ihre vornehme, sorglose Daseinsform, und ihr vernichtet
damit die schönsten Blüten unserer verfeinerten Kultur!

Und just in diese Phase der Diskussion griff Rousseau mit seiner
preisgekrönten Abhandlung ein, indem er der parasitären Oberschicht
Frankreichs die Frage entgegenschleuderte: Was ist eure überraffinierte

Kultur, im Grunde genommen, denn wert, und wie sehen die
moralischen Opfer aus, mit denen sie erkauft wird? An dieser
kulturphilosophisch-ethischen Problemstellung sich geradezu berauschend,
verfocht Rousseau mit leidenschaftlicher Beredsamkeit die These, daß
immer und überall, wo Künste und Wissenschaften in Blüte standen,
der wesentliche Kern der Menschen, nämlich ihr sittlicher Charakter,
einer zersetzenden Vergiftung zum Opfer gefallen sei. An einer langen
Reihe weltgeschichtlicher Beispiele (von denen manche durchaus
unpassend gewählt oder auch falsch sind) suchte Rousseau seine
Behauptung zu erhärten, daß der Luxus, als ständige Begleiterscheinung
sich entfaltender Wissenschaften und Künste, zu sittlichem Verfall
und zu politischem Niedergang führe, Völker dagegen, die sich den
Luxus vom Leibe zci halten wußten, hätten zwar weder bedeutende
Gelehrte noch große Künstler hervorgebracht, seien aber dafür im
vollen Besitze ihrer ursprünglichen Reinheit geblieben und von den
Lastern der Zivilisation nicht im mindesten angesteckt worden. Die
ganze Kulturgeschichte der Menschheit wollte Rousseau keineswegs
als fortschrittlich aufsteigende Entwicklung gelten lassen, sondern er
erblickt in ihr einen »permanenten Sündenfall«, durch den sich die
Menschheit von ihrem wahren Ideal, dem Naturzustand der Unver-
dorbenheit, immer weiter entferne. »Zurück zur Natur!« rief Rousseau
deshalb seinen Zeitgenossen zu, und dieses geschickt formulierte
Schlagwort erntete rauschenden Beifall, weil ein politisch-revolutionärer

Unterton darin mitschwang; weil es die verschleierte und doch

114



sehr deutliche Aufforderung enthielt, die überraffinierte Kultur der
aristokratischen Müßiggänger zu verwerfen, dafür aber Wesen und
Art des einfachen, naturnahen und sittenreinen Volkes zum Vorbild
der gesamten Nation zu proklamieren. In der zornigen Anklagerede
Rousseaus gegen den Luxus spürt man gleichsam ein fernes Donnerrollen

der großen Revolution, in deren Verlauf ein fanatischer Schüler
Rousseaus, Robespierre, versuchen wird, Frankreich von den
wurmstichigen Trägern aristokratischer Lasterhaftigkeit mit Hilfe der
Guillotine zu »säubern«, um die Herrschaft der »Tugend« für ewige Zeiten
aufzurichten.

Im Jahre 1753 gab die Akademie zu DiJon Rousseau zum zweiten
Male Gelegenheit, kulturphilosophische Probleme zu behandeln, indem
sie, wiederum in Form eines Preisausschreibens, die Frage zur
Diskussion stellte, welches der Ursprung der unter den Menschen
herrschenden gesellschaftlichen Ungleichheit sei, und ob diese Ungleichheit
mit den Forderungen des Naturrechtes in Einklang stehe oder nicht.
Die von Rousseau vorgelegte Untersuchung erschien 1754 im Druck,
freilich diesmal ohne von der Akademie preisgekrönt worden zu sein,

Rousseaus »Discours sur l'origine de l'inegalite parmi les hommes«
stellt, verglichen mit der ersten Abhandlung, ein viel besser ausgereiftes
und viel gründlicher durchdachtes Werk dar. Bei der Lektüre spürt
man, daß der Verfasser in der Zwischenzeit eine tiefe weltanschauliche
Klärung erlebt und daß er gelernt hat, dem Gefühl einen geringeren,
dem logisch konstruierenden Verstand einen vorherrschenden Anteil
an der Gestaltung seiner Ideen einzuräumen.

Rousseau geht, wie die meisten Philosophen der Aufklärungsperiode,

von der Annahme aus, daß die Menschen, bevor ihre geschichtliche

Entwicklung begann, in einem paradiesischen »Naturzustande«
gelebt haben, und er bemüht sich, ein möglichst anschauliches Bild
dieses Naturzustandes zu entwerfen. Dieser Zustand ist, nach Rousseau,

vor allem dadurch gekennzeichnet, daß unter den Menschen noch
keinerlei Abhängigkeitsverhältnisse existieren, daß sie also in
vollkommener Freiheit einander gleichgestellt sind. Unentwickelt ist vor
allem der Begriff des Privateigentums, so daß es auch keine
Unterschiede hinsichtlich des Besitzes geben kann. Jedes Individuum hat
das angeborene Recht, in freier Natur Nahrung und Rohstoffe zu
gewinnen und die Produkte selbstgeleisteter Arbeit für eigenen Bedarf
zu verwenden. Der von Rousseau vorausgesetzte Naturmensch hält
sich an den Satz: »Dieses Wild gehört mir, weil ich es erbeutet, dieses
Getreide, weil ich es gepflanzt habe.« Er sagt aber niemals: Wild und
Getreide sind mein, weil ich der Grundherr dieses Waldes oder Ackers
bin. Denn Erwerb hat im Naturzustand nur Geltung, sofern er
erarbeitet worden ist; dagegen kann keinerlei Einkommen aus bloßer
»Herrschaft« über ein Objekt, insbesondere über Grund und Boden,
abgeleitet werden.

Auf welche Weise — fragt nun Rousseau — hat dieser Naturzustand
ein Ende gefunden? Welche Umstände haben bewirkt, daß die
ursprüngliche Ungebundenheit des Daseins abgelöst wurde durch ein

115



System von Standes- und Besitzesunterschieden, in das jeder einzelne
von Geburt an hineingezwängt wird? Und auf welche Weise wurde
es möglich, aus bloßen Eigentumsrechten, ohne selbstgeleistete Arbeit,
Einkommen zu erzielen?

Rousseau beantwortet diese Fragen wie folgt: Solange die Zahl
der Menschen noch relativ klein war und jedermann ohne besondere
Schwierigkeit sich Nahrung beschaffen konnte, blieb der Naturzustand
erhalten. Die Benutzung des Grund und Bodens stand allen Individuen
in gleicher Weise frei, Im Laufe der Zeit jedoch mußte die
Bevölkerungsdichte zunehmen, produktives Land gab es nicht mehr in Ueberfluß,

und infolgedessen fingen die Menschen an, vorteilhafte Grundstücke

aus dem Allgemeingut auszuscheiden und als persönliches
Privateigentum in Besitz zu nehmen. (»Privatum« heißt auf Lateinisch:
das Geraubte, das heißt das der Allgemeinheit entzogene Gut.) »Der
erste, der ein Grundstück einhegte und sich's herausnahm, zu sagen:
das gehört mir! und Leute fand, die einfältig genug waren, es ihm zu
glauben, war der wahre Begründer der bürgerlichen Gesellschaft. Wie
viele Verbrechen, Kriege und Mordtaten, wieviel Elend und Schrecken
würde dem Menschengeschlecht derjenige erspart haben, welcher, die
Einhegung beseitigend, ausgerufen hätte; Hütet euch davor, diesem
Betrüger zu glauben! Ihr seid verloren, wenn ihr vergesset, daß die
Früchte des Bodens allen gehören, der Boden aber niemandem1'

In der Errichtung des Privateigentums über Grund und Boden
erblickt Rousseau den Ursprung alles Unrechts, also gewissermaßen
einen Sündenfall, durch den die Menschheit ihren Naturzustand für
immer verlor. Das verfügbare produktive Land wurde aufgeteilt, die
Menschheit aber fuhr fort, sich zu vermehren, und so mußte sich
notwendigerweise eine Schicht von Besitzlosen bilden, die nicht wußten,
wo sie sich ihre Nahrungsmittel beschaffen könnten. Es blieb ihnen
nichts anderes übrig, als entweder dem Hungertode ins Auge zu blicken
oder ihre Arbeitskraft den Grundbesitzern zur Verfügung zu stellen,
um als Gegenleistung einen lebensnotwendigen Teil des Ertrages zu
bekommen. Damit aber gliederte sich die menschliche Gesellschaft
in Besitzende und Besitzlose, in Herren und Knechte, in feudale
Grundrentenbezieher und proletarische Taglöhner, In der Errichtung des
Privateigentums über das wichtigste Produktionsmittel, die Erdscholle,
liegt der Ursprung der sozialen Ungleichheit unter den Menschen, Das
ist die Rousseausche Lösung des von der Akademie zu Dijon zur
Diskussion gestellten Problems,

Hatte schon die erste Abhandlung unseres Philosophen revolutionäre

Tendenzen erkennen lassen, so schlägt die zweite Schrift
womöglich noch aggressivere Töne an. Denn hier wird nicht nur der
»Luxus« des Adels kritisiert, sondern die Quelle dieses Luxus: der
Großgrundbesitz selbst wird aufs Korn genommen und in heftigster
Weise für alle Mißstände, unter denen die menschliche Gesellschaft
leidet, verantwortlich gemacht. Mit der Parole »Zurück zur Natur!«
hatte Rousseau lediglich eine Vereinfachung des Lebensstiles gefordert,
Jetzt aber, im »Discours sur l'inegalite parmi les hommes«, brandmarkt

116



er die wirtschaftliche und rechtliche Existenzgrundlage der Aristokraten:

ihre feudale Grundherrschaft, als die Wurzel aller Knechtschaft

und aller Ungerechtigkeit.
Wenn wir bedenken, daß die bevorrechtete Oberschicht Frankreichs

damals kaum 2 Prozent der Bevölkerung ausmachte, dabei aber
mindestens 60 Prozent des französischen Bodens in ihren Händen
monopolisiert hatte, so begreifen wir, welche Resonanz die radikale Anklage
Rousseaus in weitesten Kreisen finden mußte. Und wir begreifen auch,
daß die Akademie zu Dijon es nicht wagte, den Verfasser einer so
kühnen Schrift durch Verleihung eines Preises zu noch kühneren Taten
anzuspornen, sondern es vorzog, die harmlose Abhandlung eines
gewissen Talbert zu prämiieren.

Durch die im Wettbewerb erlittene Niederlage ließ sich Rousseau
nicht im geringsten entmutigen. Unentwegt fuhr er fort, seine
sozialkritischen Gedanken zu entwickeln; um 1762 veröffentlichte er seinen
»Contrat social« — ein Werk, das ihn den größten politischen Denkern
aller Zeiten ebenbürtig an die Seite stellte und sowohl auf die
Französische als auch auf die Russische Revolution nicht ohne Einfluß
geblieben ist.

Die Staatstheorien des Mittelalters hatten die Existenz des Staates
dadurch zu rechtfertigen gesucht, daß sie ihn als integrierenden
Bestandteil der göttlichen Schöpfung erklärten. Auch Luther hielt
unerschütterlich fest am Prinzip, daß alle Obrigkeit als von Gott
eingesetzt zu gelten habe, und daß mithin alle Staatsgewalt ihren
Ursprung aus dem Willen Gottes herzuleiten befugt sei. Der Florentiner
Machiavelli vertrat als einer der ersten die Auffassung, daß der
Staat nicht als übernatürlich-göttliche, sondern als menschliche
Einrichtung zu betrachten sei. Seine realistische Staatstheorie führte
begreiflicherweise dazu, daß man die Frage aufwarf, wie denn die
Menschen dazu gekommen seien, die Institution des Staates zu schaffen,
und nun versuchten mehrere Philosophen (wie Locke, Hobbes u. a,),
dieses Problem rationalistisch zu lösen, indem sie die Hypothese
aufstellten, der Staat sei durch einen besonderen Vertrag, den die
Menschen unter sich abgeschlossen hätten, ins Leben gerufen worden.
Locke zum Beispiel nahm an, ein solcher staatsgründender Pakt sei
zwischen dem Herrscher einerseits, den Untertanen anderseits besiegelt
worden, wobei der Herrscher versprach, für das Wohl der Untertanen
zu sorgen, und die Untertanen hinwiederum sich verpflichteten, den
Befehlen des Herrschers zu gehorchen,

Es war Jean-Jacques Rousseau, der scharfsinnig darauf aufmerksam

machte, daß die Lockesche Vertragstheorie einen Widerspruch in
sich schließe: stünden sich Herrscher und Untertanen schon vor
Inkrafttreten des Vertrages als verschiedene Parteien gegenüber, so sei
damit die Existenz des Staates eigentlich schon gegeben und der Vertrag,

durch den der Staat erst gegründet werden solle, schon
überflüssig. Wolle man die Entstehung des Staates wirklich durch einen
Vertrag verständlich machen, so müsse man von einem völlig staatenlosen

Zustande ausgehen, in welchem es weder Herrscher noch Unter-

117



tanen gebe, sondern nur gleichberechtigte, unabhängige, in anarchischem

Naturzustand lebende Individuen. Locke setze voraus, was erst
zu beweisen sei, Rousseau unternimmt es nun, die Theorie vom
staatsgründenden Vertrag unter Vermeidung dieses Fehleres aufs neue zu
konstruieren:

Jedes im Naturzustande lebende Individuum besitzt von Natur aus
bestimmte angeborene Rechte, Praktische Erfahrung bringt die
Menschen zur Einsicht, daß sie durch solidarisches Zusammenwirken im
Lebenskampfe mancherlei Vorteile erreichen könnten. Sie beschließen
deshalb, miteinander hinfort eine Gemeinschaft zu bilden, wobei jeder
einzelne auf seine angeborenen Naturrechte zugunsten der Gemeinschaft

verzichtet, die Gemeinschaft aber ihrerseits sich verpflichtet,
für das allgemeine Wohl besorgt zu sein. Diesen Beschluß, der auf
die Gründung eines Staatswesens hinausläuft, nennt Rousseau den
»Contrat social«, den Gesellschaftsvertrag, als dessen Kontrahenten
nicht mehr, wie bei Locke, Herrscher und Untertanen, sondern Einzelwille

und Gemeinschaftswille fungieren, »volonte individuelle« und
»volonte generale«. Dadurch, daß jede einzelne Person auf ihre
bisherige Unabhängigkeit zugunsten der Gemeinschaft verzichtet, wird
die Gemeinschaft zur Trägerin einer obersten Regierungsgewalt, zur
Trägerin der Souveränität. Und als Entgelt für den geleisteten
Verzicht bekommt jeder einzelne das Recht, an der Willensbildung des
souveränen Volkes durch sein Stimm- und Wahlrecht mitzuwirken
sowie an den Wohlfahrtsleistungen der Gemeinschaft zu partizipieren.

Es ist klar, daß der Staat, wenn er auf diese Weise konstruiert wird,
seinem Wesen nach nur eine Demokratie sein kann; und überall, wo
er etwa andere Formen angenommen hat, muß er seinem ursprünglichen

Wesen entfremdet, muß er verfälscht worden sein.
Das durch den Staatsvertrag zusammengefaßte Volk bildet seinen

Willen durch Abstimmung, also durch Mehrheitsbeschluß, Zur
Ausführung seines Willens bestellt sich das Volk seine Behörden, auf
welche durch Zuweisung bestimmt umschriebener Kompetenzen das
Recht übertragen wird, im Namen der Volkssouveränität zu handeln.
Die Behörden, die Organe des Staates, sind also Beauftragte des
Volkes, »les commissaires du peuple«, Volkskommissare. Für richtige
und sinngemäße Amtsführung sind sie dem Volke verantwortlich und
können, wenn sie ihre Amtsgewalt mißbrauchen, abgesetzt und bestraft
werden. Auch ein König ist für Rousseau nichts anderes als ein
Beauftragter des Volkes; denn so sehr die Monarchen auch geneigt sind,
diesen Tatbestand zu vergessen oder zu verschleiern — es gibt keine
Staatsgewalt, die nicht im Willen des Volkes ihren Ursprung hätte.
Auch ein König kann also abgesetzt und bestraft werden. Die
Französische Revolution, für die Rousseaus »Contrat social« geradezu eine
staatsrechtliche Bibel bedeutete, hat, in praktischer Anwendung dieses
theoretischen Satzes, Ludwig XVI, entthront und vor Gericht gestellt.

Soweit es sich um die rein formale Konstruktion der Demokratie
handelt, ist Rousseaus Gedankengang ebenso klar als konsequent,
Schwierigkeiten ergeben sich jedoch — und Rousseau selbst hat sie

118



in ihrer vollen Tragweite erkannt —, sobald wir an die konkrete
Verwirklichung der Demokratie herantreten. Mögen die Menschen im
feierlichen Momente der Staatsgründung auf ihre angeborenen Rechte
verzichtet haben — auf die Geltendmachung ihrer Interessen verzichten
sie nicht! Und diese Interessen sind infolge der ungleichen
ökonomischen und gesellschaftlichen Situation so oft einander diametral
entgegengesetzt! Wie soll da die Sachlichkeit der Volksbeschlüsse
gewährleistet, wie soll eine Zersplitterung des Volkswillens vermieden
werden können?

Rousseau hat diese Probleme gesehen, aber er hat sich ihnen nicht
ganz gewachsen gezeigt. Er erhob die Forderung, daß jeder zur
Abstimmung schreitende Bürger nicht seinen persönlichen Vorteil,
sondern das Wohl der Allgemeinheit im Auge haben solle; aber von diesem
platonischen Wunsche konnte er sich eine genügende praktische
Wirkung freilich nicht versprechen, und er gelangte deshalb zu einem
weiteren Postulate, dahin lautend, daß in einer wahren Demokratie
weder Reichtum noch Armut, sondern lauter »mittlere
Vermögensverhältnisse« (fortunes moyennes) existieren sollten. Wie man diese
Nivellierung des Besitzes erreichen und vor allem auch dauernd
aufrechterhalten könne, darüber gibt uns Rousseau keine Auskunft, Ueber-
aus bedeutungsvoll bleibt nichtsdestoweniger die Tatsache, daß Rousseau,

der bedeutendste Theoretiker der demokratischen Staatsform,
erkannt hat, wie unvollkommen die Demokratie funktionieren muß,
wenn sie sich auf rein formale, juristische Institutionen beschränkt.
Rousseau hat geahnt, daß das Prinzip der Demokratie, um lebensfähig
zu sein, in der Sphäre des Wirtschaftslebens verwurzelt sein müsse,
wobei er freilich noch nicht in der Lage war, das notwendige ökonomische

Fundament der Demokratie genauer zu beschreiben. Für die
Bearbeitung dieses Problems war im Rahmen der Weltanschauung des
18, Jahrhunderts noch keine Möglichkeit vorhanden. Und Rousseau,
der in so mancher Beziehung bahnbrechend gewirkt hatte, vermochte
sich in diesem Punkte über die Schranken seiner Zeit nicht zu erheben,

Wie nahe er aber daran war, zum Begriffe des Sozialismus
vorzudringen, liegt auf der Hand, Die historische Erscheinung der
Klassenbildung und der Ausbeutung war ihm schon vollkommen klar. Die
Institution des monopolisierten Privateigentums an den Produktionsmitteln

(worunter er freilich in erster Linie den Grund und Boden
meint) unterzog er einer überaus scharfen und gerechten Kritik. Im
»Gesellschaftsvertrag« entwickelte er deutliche Ansätze zu kollektivistischen

Ideen, Und was er vom Unternehmergewinn gedacht hat, zeigt
ein sarkastischer Satz, den er (im »Discours sur l'Economie politique«)
einem Prinzipal in den Mund legte: »Ich werde euch (den Arbeitern)
die Ehre zuteil werden lassen, mir zu dienen, unter der Bedingung,
daß ihr mir das wenige, was euch bleibt, für die Mühe gebt, die es
mir macht, euch zu kommandieren.« Daß Rousseau, wenn er heute
lebte, nicht für, sondern gegen die kapitalistische Wirtschaftsordnung
Partei ergreifen würde, steht demnach für jeden objektiven Beurteiler
außer Zweifel.

119


	Rousseau als politischer Denker

