Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 15 (1935-1936)

Heft: 3

Artikel: Rousseau als politischer Denker
Autor: Gitermann, Valentin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-332432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-332432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rousseau als politischer Denker

Von Valentin Gitermann

Die Geschichtsschreibung des Liberalismus hat Rousseau, den
groBen Theoretiker der Demokratie, zum ausschlieBlichen Verfechter
biirgerlicher Ideale gestempelt und aus seinem Bildnis (dhnlich wie
bei Lessing, Pestalozzi u. a.] durch entstellende Retouche alle Ziige
entfernt, die neben einer ausgesprochen anti-aristokratischen eine nicht
minder deutliche anti-kapitalistische Gesinnung hitten erkennen lassen.
Wir haben heutzutage, da wir vor der welthistorisch bedeutsamen Auf-
gabe stehen, die bloB formale, politische Demokratie vertiefend und
erweiternd in eine mit sozialem Gehalt erfiillte, wirtschaftliche Demo-
kratie iiberzufiihren, das Recht und die Pflicht, die gesellschaftskriti-
schen Ideen des Genfer Philosophen in ihrer urspriinglichen Gestalt
und in ihrem ungemilderten Radikalismus wiederherzustellen, selbst
auf die »Gefahr« hin, daB} sich dabei Konsequenzen von iiberraschender
Aktualitdt ergeben sollten.

Die erste politische Abhandlung Rousseaus erschien im Jahre 1750.
Sie war veranlaflt worden durch ein Preisausschreiben der Akademie
von Dijon, welche eine Arbeit zu erhalten wiinschte iiber die Frage,
»ob der Fortschritt der Wissenschaften und Kiinste dazu beigetragen
habe, die Sittlichkeit der Menschen zu verderben oder zu ldutern.
Die von Rousseau eingereichte Schrift wurde mit dem ersten Preise
ausgezeichnet, Der aufsehenerregende Erfolg, den dieser »Discours«
davontrug, beruhte nicht etwa auf einer iiberzeugend logischen Beweis-
fiihrung, sondern in der Hauptsache darauf, da} Rousseau in rhetorisch
blendender Form eine Stimmung zum Ausdruck brachte, die damals
in weiten Kreisen der franzdsischen Nation latent vorhanden war, und
nun, gleichsam zur Flamme entfacht, offen emporloderte.

Die franzésische Gesellschaft des 18. Jahrhunderts gliederte sich
in rechtlich und 6konomisch verschieden situierte Stinde, deren gegen-
seitige Beziehungen durch die Staatsform des Absolutismus stabilisiert
wurden. Adel und Klerus waren durch Steuerfreiheit privilegiert, ihre
Existenz war durch den Ertrag feudalen GroBgrundbesitzes, durch
Abgaben und Frondienste hériger Untertanen und durch reichlich
flieBende Pensionen aus der koniglichen Kasse sichergestellt., Alle
finanziellen Lasten dieses Systems wurden von den Angehdrigen des
»Dritten Standes«, das heif}t von den Bauern und Biirgern Frankreichs,
getragen. Die sozialen Verhiltnisse waren also offenbar dadurch cha-
rakterisiert, daBl eine miilig lebende, um den prunkvollen Hof des
Monarchen gruppierte aristokratische Schicht ihren Lebensunterhalt
aus dem Ertrag der produktiven Arbeit des Volkes schépfte. Diese
Verteilung des nationalen Einkommens hatte im Mittelalter einer ge-
wissen Berechtigung nicht entbehrt, weil damals Adel und Kirche zu-
gunsten des Volksganzen bestimmte Gegenleistungen vollbrachten: das
Rittertum erfiillt die Funktion der Landesverteidigung, wihrend der
Geistlichkeit die Pflege der Wissenschaft und der Volkswohlfahrt ob-

113



lag. In spiteren Jahrhunderten aber waren diese »Gegenleistungen«
der bevorrechteten Stinde allmihlich reduziert oder gar abgeschafit
worden: die Kriege wurden mehr und mehr durch S&ldnerheere ge-
tihrt, deren Kosten aus den Steuern des »Dritten Standes« bestritten
wurden, und die Wissenschaft ging, in dem Male, als in ihr moderne
Ideen zur Herrschaft gelangten, vorwiegend in die Obhut weltlicher
Gelehrtenkreise iiber. So bekam der Biirgerstand nach und nach das
Bewulltsein, er allein erfiille alle lebensnotwendigen Tdtigkeiten der
Nation, und die Bevorzugung der aristokratischen und kirchlichen
Kreise durch das geltende absolutistische Recht wurde deshalb in zu-
nehmendem Grade als driickendes Unrecht empfunden.

Die Aristokratie, im Bestreben, ihre angefochtene Position zu ver-
teidigen, griff nun zu einer andern Rechtfertigung ihrer Privilegien,
indem sie geltend machte, der Luxus, in welchem sie lebe, bilde eine
unentbehrliche Grundlage fiir alle Fortschritte der Wissenschaften
und der Kiinste: fiir unsere Schlésser und Paléste, hiel3 es nun, schaffen
die Maler herrliche Bilder, fiir unsere Parkanlagen meileln die Bild-
hauer wundervolle Statuen, in unsern Salons treffen sich Kiinstler
und Gelehrte zu geistreich anregender Unterhaltung. Nehmt der Ari-
stokratie ihre vornehme, sorglose Daseinsform, und ihr vernichtet da-
mit die schonsten Bliiten unserer verfeinerten Kultur!

Und just in diese Phase der Diskussion griff Rousseau mit seiner
preisgekronten Abhandlung ein, indem er der parasitiren Oberschicht
Frankreichs die Frage entgedgenschleuderte: Was ist eure iiberraffi-
nierte Kultur, im Grunde genommen, denn wert, und wie sehen die
moralischen Opfer aus, mit denen sie erkauft wird? An dieser kultur-
philosophisch-ethischen Problemstellung sich geradezu berauschend,
verfocht Rousseau mit leidenschaftlicher Beredsamkeit die These, dal
immer und iiberall, wo Kiinste und Wissenschaften in Bliite standen,
der wesentliche Kern der Menschen, ndmlich ihr sittlicher Charakter,
einer zersetzenden Vergiftung zum Opfer gefallen sei. An einer langen
Reihe weltgeschichtlicher Beispiele {von denen manche durchaus un-
passend gewihlt oder auch falsch sind) suchte Rousseau seine Be-
hauptung zu erhirten, dafl der Luxus, als stindige Begleiterscheinung
sich entfaltender Wissenschaften und Kiinste, zu sittlichem Verfall
und zu politischem Niedergang fiihre. Voélker dagegen, die sich den
Luxus vom Leibe za halten wuBten, hitten zwar weder bedeutende
Gelehrte noch groBe Kiinstler hervorgebracht, seien aber dafiir im
vollen Besitze ihrer urspriinglichen Reinheit geblieben und von den
Lastern der Zivilisation nicht im mindesten angesteckt worden. Die
ganze Kulturgeschichte der Menschheit wollte Rousseau keineswegs
als fortschrittlich aufsteigende Entwicklung gelten lassen, sondern er
erblickt in ihr einen »permanenten Siindenfall«, durch den sich die
Menschheit von ihrem wahren Ideal, dem Naturzustand der Unver-
dorbenheit, immer weiter entferne. »Zuriick zur Natur!« rief Rousseau
deshalb seinen Zeitgenossen zu, und dieses geschickt formulierte
Schlagwort erntete rauschenden Beifall, weil ein politisch-revolutio-
nirer Unterton darin mitschwang; weil es die verschleierte und doch

114



sehr deutliche Aufforderung enthielt, die iiberraffinierte Kultur der
aristokratischen Miiliggdnger zu verwerfen, dafiir aber Wesen und
Art des einfachen, naturnahen und sittenreinen Volkes zum Vorbild
der gesamten Nation zu proklamieren. In der zornigen Anklagerede
Rousseaus gegen den Luxus spiirt man gleichsam ein fernes Donner-
rollen der groBen Revolution, in deren Verlauf ein fanatischer Schiiler
Rousseaus, Robespierre, versuchen wird, Frankreich von den wurm-
stichigen Tragern aristokratischer Lasterhaftigkeit mit Hilfe der Guil-
lotine zu »sdubern«, um die Herrschaft der »Tugend« fiir ewige Zeiten
aufzurichten.

Im Jahre 1753 gab die Akademie zu Dijon Rousseau zum zweiten
Male Gelegenheit, kulturphilosophische Probleme zu behandeln, indem
sie, wiederum in Form eines Preisausschreibens, die Frage zur Dis-
kussion stellte, welches der Ursprung der unter den Menschen herr-
schenden gesellschaftlichen Ungleichheit sei, und ob diese Ungleichheit
mit den Forderungen des Naturrechtes in Einklang stehe oder nicht.
Die von Rousseau vorgelegte Untersuchung erschien 1754 im Druck,
freilich diesmal ohne von der Akademie preisgekrént worden zu sein,

Rousseaus »Discours sur l'origine de 1'inégalité parmi les hommes«
stellt, verglichen mit der ersten Abhandlung, ein viel besser ausgereiftes
und viel griindlicher durchdachtes Werk dar. Bei der Lektiire spiirt
man, daBB der Verfasser in der Zwischenzeit eine tiefe weltanschauliche
Klarung erlebt und daB} er gelernt hat, dem Gefiihl einen geringeren,
dem logisch konstruierenden Verstand einen vorherrschenden Anteil
an der Gestaltung seiner Ideen einzurdumen.

Rousseau geht, wie die meisten Philosophen der Aufklirungs-
periode, von der Annahme aus, dafl die Menschen, bevor ihre geschicht-
liche Entwicklung begann, in einem paradiesischen »Naturzustande«
gelebt haben, und er bemiiht sich, ein méglichst anschauliches Bild
dieses Naturzustandes zu entwerfen. Dieser Zustand ist, nach Rous-
seau, vor allem dadurch gekennzeichnet, daB3 unter den Menschen noch
keinerlei Abhingigkeitsverhiltnisse existieren, dall sie also in voll-
kommener Freiheit einander gleichgestellt sind. Unentwickelt ist vor
allem der Begriff des Privateigentums, so dall es auch keine Unter-
schiede hinsichtlich des Besitzes geben kann. Jedes Individuum hat
das angeborene Recht, in freier Natur Nahrung und Rohstoffe zu ge-
winnen und die Produkte selbstgeleisteter Arbeit fiir eigenen Bedarf
zu verwenden. Der von Rousseau vorausgesetzte Naturmensch hilt
sich an den Satz: »Dieses Wild gehért mir, weil ich es erbeutet, dieses
Getreide, weil ich es gepflanzt habe.« Er sagt aber niemals: Wild und
Getreide sind mein, weil ich der Grundherr dieses Waldes oder Ackers
bin. Denn Erwerb hat im Naturzustand nur Geltung, sofern er er-
arbeitet worden ist; dagegen kann keinerlei Einkommen aus bloBer
»Herrschaft« {iber ein Objekt, insbesondere iiber Grund und Boden,
abgeleitet werden.

Auf welche Weise — fragt nun Rousseau — hat dieser Naturzustand
ein Ende gefunden? Welche Umstinde haben bewirkt, daB die ur-
spriingliche Ungebundenheit des Daseins abgelést wurde durch ein

115



System von Standes- und Besitzesunterschieden, in das jeder einzelne
von Geburt an hineindezwingt wird? Und auf welche Weise wurde
es moglich, aus bloen Eigentumsrechten, ohne selbstgeleistete Arbeit,
Einkommen zu erzielen?

Rousseau beantwortet diese Fragen wie folgt: Solange die Zahl
der Menschen noch relativ klein war und jedermann ohne besondere
Schwierigkeit sich Nahrung beschaffen konnte, blieb der Naturzustand
erhalten. Die Benutzung des Grund und Bodens stand allen Individuen
in gleicher Weise frei. Im Laufe der Zeit jedoch muBlite die Bevélke-
rungsdichte zunehmen, produktives Land gab es nicht mehr in Ueber-
fluB, und infolgedessen fingen die Menschen an, vorteilhafte Grund-
stiicke aus dem Allgemeingut auszuscheiden und als persénliches
Privateigentum in Besitz zu nehmen. (»Privatum« heiBt auf Lateinisch:
das Geraubte, das heiit das der Allgemeinheit entzogene Gut.) »Der
erste, der ein Grundstiick einhegte und sich's herausnahm, zu sagen:
das gehorf mir! und Leute fand, die einfiltis genug waren, es ihm zu
glauben, war der wahre Begriinder der biirgerlichen Gesellschaft, Wie
viele Verbrechen, Kriege und Mordtaten, wieviel Elend und Schrecken
wiirde dem Menschengeschlecht derienige erspart haben, welcher, die
Einhegung beseitigend, ausgerufen hitte: Hiitet euch davor, diesem
Betriiger zu glauben! Ilhr seid verloren, wenn ihr vergesset, dafl die
Friichte des Bodens allen gehiren, der Boden aber niemandem!-

In der Errichtung des Privateigentums iiber Grund und Boden er-
blickt Rousseau den Ursprung alles Unrechts, also gewissermafien
einen Siindenfall, durch den die Menschheit ihren Naturzustand fiir
immer verlor. Das verfiigbare produktive Land wurde aufgeteilt, die
Menschheit aber fuhr fort, sich zu vermehren, und so muBte sich not-
wendiderweise eine Schicht von Besifzlesen bilden, die nicht wuflten,
wo sie sich ihre Nahrungsmittel beschaffen kénnten. Es blieb ihnen
nichts anderes iibrig, als entweder dem Hungertode ins Auge zu blicken
oder ihre Arbeitskraft den Grundbesitzern zur Verfiigung zu stellen,
um als Gegenleistung einen lebensnotwendigen Teil des Ertrages zu
bekommen. Damit aber gliederte sich die menschliche Gesellschaft
in Besitzende und Besitzlose, in Herren und Knechte, in feudale Grund-
rentenbezieher und proletarische Tagléhner. In der Errichtung des
Privateigentums iiber das wichtigste Produktionsmittel, die Erdscholle,
liegt der Ursprung der sozialen Ungleichheit unter den Menschen. Das
ist die Rousseausche Lasung des von der Akademie zu Dijon zur Dis-
kussion gestellten Problems. '

Hatte schon die erste Abhandlung unseres Philosophen revolutio-
nire Tendenzen erkennen lassen, so schligt die zweite Schrift wo-
mdglich noch adgressivere Téne an. Denn hier wird nicht nur der
»Luxus« des Adels kritisiert, sondern die Quelle dieses Luxus: der
GroB3grundbesitz selbst wird aufs Korn genommen und in heftigster
Weise fiir alle MiBstinde, unter denen die menschliche Gesellschaft
leidet, verantwortlich gemacht. Mit der Parole »Zuriick zur Natur!«
hatte Rousseau lediglich eine Vereinfachung des Lebensstiles gefordert.
Jetzt aber, im »Discours sur 'inégalité parmi les hommes«, brandmarkt

116



er die wirtschaftliche und rechtliche Existenzgrundlage der Aristo-
kraten: ihre feudale Grundherrschaft, als die Wurzel aller Knecht-
schaft und aller Ungerechtigkeit.

Wenn wir bedenken, dal3 die bevorrechtete Oberschicht Frankreichs
damals kaum 2 Prozent der Bevilkerung ausmachte, dabei aber min-
destens 60 Prozent des franzésischen Bodens in ihren Hinden mono-
polisiert hatte, so begreifen wir, welche Resonanz die radikale Anklage
Rousseaus in weitesten Kreisen finden mufite. Und wir begreifen auch,
daB die Akademie zu Dijon es nicht wagte, den Verfasser einer so
kiihnen Schrift durch Verleihung eines Preises zu noch kiihneren Taten
anzuspornen, sondern es vorzog, die harmlose Abhandlung eines ge-
wissen Talbert zu primiieren.

Durch die im Wettbewerb erlittene Niederlage liel sich Rousseau
nicht im geringsten entmutigen. Unentwegt fuhr er fort, seine sozial-
kritischen Gedanken zu entwickeln; um 1762 verdéffentlichte er seinen
»Contrat social« — ein Werk, das ihn den groBten politischen Denkern
aller Zeiten ebenbiirtig an die Seite stellte und sowohl auf die Fran-
zosische als auch auf die Russische Revolution nicht ohne EinfluBl ge-
blieben ist.

Die Staatstheorien des Mittelalters hatten die Existenz des Staates
dadurch zu rechtfertigen gesucht, daB sie ihn als integrierenden Be-
standteil der gottlichen Schopfung erklirten. Auch Luther hielt un-
erschiitterlich fest am Prinzip, daBl alle Obrigkeit als von Gott ein-
gesetzt zu gelten habe, und da mithin alle Staatsgewalt ihren Ur-
sprung aus dem Willen Gottes herzuleiten befugt sei. Der Florentiner
Machiavelli vertrat als einer der ersten die Auffassung, dall der
Staat nicht als iibernatiirlich-gottliche, sondern als menschliche Ein-
richtung zu betrachten sei. Seine realistische Staatstheorie fiihrte be-
greiflicherweise dazu, dal man die Frage aufwarf, wie denn die Men-
schen dazu gekommen seien, die Institution des Staates zu schaffen,
und nun versuchten mehrere Philosophen (wie Locke, Hobbes u. a.),
dieses Problem rationalistisch zu l6sen, indem sie die Hypothese auf-
stellten, der Staat sei durch einen besonderen Vertrag, den die Men-
schen unter sich abgeschlossen hatten, ins Leben gerufen worden.
Locke zum Beispiel nahm an, ein solcher staatsgriindender Pakt sei
Zzwischen dem Herrscher einerseits, den Untertanen anderseits besiegelt
worden, wobei der Herrscher versprach, fiir das Wohl der Untertanen
zu sorgen, und die Untertanen hinwiederum sich verpflichteten, den
Befehlen des Herrschers zu gehorchen.

Es war Jean-Jacques Rousseau, der scharfsinnig darauf aufmerk-
sam machte, daBl die Lockesche Vertragstheorie einen Widerspruch in
sich schlieBe; stiinden sich Herrscher und Untertanen schon vor In-
krafttreten des Vertrages als verschiedene Parteien gegeniiber, so sei
damit die Existenz des Staates eigentlich schon gegeben und der Ver-
trag, durch den der Staat erst gegriindet werden solle, schon iiber-
fliisssig. Wolle man die Entstehung des Staates wirklich durch einen
Vertrag verstindlich machen, so miisse man von einem vollig staaten-
losen Zustande ausgehen, in welchem es weder Herrscher noch Unter-

117



tanen gebe, sondern nur gleichberechtigte, unabhingige, in anarchi-
schem Naturzustand lebende Individuen. Locke setze voraus, was erst
zu beweisen sei. Rousseau unternimmt es nun, die Theorie vom staats-
griindenden Vertrag unter Vermeidung dieses Fehleres aufs neue zu
konstruieren:

Jedes im Naturzustande lebende Individuum besitzt von Natur aus
bestimmte angeborene Rechte, Praktische Erfahrung bringt die Men-
schen zur Einsicht, dall sie durch solidarisches Zusammenwirken im
Lebenskampfe mancherlei Vorteile erreichen kénnten., Sie beschlieBen
deshalb, miteinander hinfort eine Gemeinschaft zu bilden, wobei jeder
einzelne auf seine angeborenen Naturrechte zugunsten der Gemein-
schaft verzichtet, die Gemeinschait aber ihrerseits sich verpflichtet,
fiir das allgemeine Wohl besorgt zu sein. Diesen BeschluB, der auf
die Griindung eines Staatswesens hinausliuft, nennt Rousseau den
»Contrat social«, den Gesellschaftsvertrag, als dessen Kontrahenten
nicht mehr, wie bei Locke, Herrscher und Untertanen, sondern Einzel-
wille und Gemeinschaftswille fungieren, »volonté individuelle« und
»volonté générale«. Dadurch, dall jede einzelne Person auf ihre bis-
herige Unabhidngigkeit zugunsten der Gemeinschaft verzichtet, wird
die Gemeinschaft zur Traderin einer obersten Regierungsgewalt, zur
Triigerin der Souverdnitit. Und als Entgelt fiir den geleisteten Ver-
zicht bekommt jeder einzelne das Recht, an der Willensbildung des
souverdnen Volkes durch sein Stimm- und Wahlrecht mitzuwirken
sowie an den Wohlfahrtsleistungen der Gemeinschaft zu partizipieren.

Es ist klar, dal3 der Staat, wenn er auf diese Weise konstruiert wird,
seinem Wesen nach nur eine Demokratie sein kann; und iiberall, wo
er etwa andere Formen angenommen hat, mull er seinem urspriing-
lichen Wesen entiremdet, muf} er verfidlscht worden sein.

Das durch den Staatsvertrag zusammengefalite Volk bildet seinen
Willen durch Abstimmung, also durch Mehrheitsbeschlufl, Zur Aus-
fiihrung seines Willens bestellt sich das Volk seine Behérden, auf
welche durch Zuweisung bestimmt umschriebener Kompetenzen das
Recht iibertragen wird, im Namen der Volkssouveridnitit zu handeln.
Die Behorden, die Organe des Staates, sind also Beauftragte des
Volkes, »les commissaires du peuple«, Volkskommissare. Fiir richtige
und sinngemiBe Amtsfiihrung sind sie dem Volke verantwortlich und
kénnen, wenn sie ihre Amtsgewalt milbrauchen, abgdesetzt und bestraft
werden. Auch ein Kénig ist fiir Rousseau nichts anderes als ein Be-
auftragter des Volkes; denn so sehr die Monarchen auch geneigt sind,
diesen Tatbestand zu vergessen oder zu verschleiern -— es gibt keine
Staatsgewalt, die nicht im Willen des Volkes ihren Ursprung hitte.
Auch ein Kénig kann also abgesetzt und bestraft werden. Die Fran-
zosische Revolution, fiir die Rousseaus »Contrat social« geradezu eine
staatsrechtliche Bibel bedeutete, hat, in praktischer Anwendung dieses
theoretischen Satzes, Ludwig XVI. entthront und vor Gericht gestellt.

Soweit es sich um die rein formale Konstruktion der Demokratie
handelt, ist Rousseaus Gedankengang ebenso klar als konsequent,
Schwierigkeiten ergeben sich jedoch — und Rousseau selbst hat sie

118



in ihrer vollen Tragweite erkannt —, sobald wir an die konkrete Ver-
wirklichung der Demokratie herantreten. Mogen die Menschen im
feierlichen Momente der Staatsgriindung auf ihre angeborenen Rechte
verzichtet haben — auf die Geltendmachung ihrer Interessen verzichten
sie nicht! Und diese Interessen sind infolge der ungleichen &kono-
mischen und gesellschaftlichen Situation so oft einander diametral
entgegengesetzt! Wie soll da die Sachlichkeit der Volksbeschliisse
gewihrleistet, wie soll eine Zersplitterung des Volkswillens vermieden
werden kénnen?

Rousseau hat diese Probleme gesehen, aber er hat sich ihnen nicht
ganz gewachsen gezeigt. Er erhob die Forderung, dall jeder zur Ab-
stimmung schreitende Biirger nicht seinen persénlichen Vorteil, son-
dern das Wohl der Allgemeinheit im Auge haben solle; aber von diesem
platonischen Wunsche konnte er sich eine geniigende praktische Wir-
kung freilich nicht versprechen, und er gelangte deshalb zu einem
weiteren Postulate, dahin lautend, dafl in einer wahren Demokratie
weder Reichtum noch Armut, sondern lauter »mittlere Vermdgens-
verhiltnisse« (fortunes moyennes) existieren sollten. Wie man diese
Nivellierung des Besitzes erreichen und vor allem auch dauernd auf-
rechterhalten konne, dariiber gibt uns Rousseau keine Auskunft. Ueber-
aus bedeutungsvoll bleibt nichtsdestoweniger die Tatsache, daB Rous-
seau, der bedeutendste Theoretiker der demokratischen Staatsform,
erkannt hat, wie unvollkommen die Demokratie funktionieren muf,
wenn sie sich auf rein formale, juristische Institutionen beschrinkt.
Rousseau hat geahnt, daB das Prinzip der Demokratie, um lebensfdhig
zu sein, in der Sphire des Wirtschaftslebens verwurzelt sein miisse,
wobei er freilich noch nicht in der Lage war, das notwendige 6kono-
mische Fundament der Demokratie genauer zu beschreiben. Fiir die
Bearbeitung dieses Problems war im Rahmen der Weltanschauung des
18. Jahrhunderts noch keine Méglichkeit vorhanden. Und Rousseau,
der in so mancher Beziechung bahnbrechend gewirkt hatte, vermochte
sich in diesem Punkte iiber die Schranken seiner Zeit nicht zu erheben.

Wie nahe er aber daran war, zum Begriffe des Sozialismus vor-
zudringen, liegt auf der Hand. Die historische Erscheinung der Klas-
senbildung und der Ausbeutung war ihm schon vollkommen klar, Die
Institution des monopolisierten Privateigentums an den Produktions-
mitteln (worunter er freilich in erster Linie den Grund und Boden
meint) unterzog er einer iiberaus scharfen und gerechten Kritik. Im
»Gesellschaftsvertrag« entwickelte er deutliche Ansédtze zu kollektivi-
stischen Ideen. Und was er vom Unternehmergewinn gedacht hat, zeigt
ein sarkastischer Satz, den er (im »Discours sur I'Economie politique«)
einem Prinzipal in den Mund legte: »Ich werde euch (den Arbeitern)
die Ehre zuteil werden lassen, mir zu dienen, unter der Bedingung,
dall ihr mir das wenige, was euch bleibt, fiir die Miihe gebt, die es
mir macht, euch zu kommandieren.« DaBl Rousseau, wenn er heute
lebte, nicht fiir, sondern gegen die kapitalistische Wirtschaftsordnung
Partei ergreifen wiirde, steht demnach fiir jeden objektiven Beurteiler
aufler Zweifel.

119



	Rousseau als politischer Denker

