
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 11

Artikel: Ist der Marxismus "materialistisch"?

Autor: Gitermann, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-332126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-332126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

14. JAHRGANG JULI 1935 HEFT 11

Ist der Marxismus „materialistisch"?
Von Valentin Gitermann,

Jede wissenschaftliche Lehre ist genötigt, ihren »Stoff«, das heißt
die darzustellende Wirklichkeit in definierbare Begriffe zu fassen und
diesen Begriffen bestimmte Namen, sozusagen technische Bezeichnungen,

zu geben.
Jedem Gelehrten steht es dabei grundsätzlich frei, entweder bereits

geprägte Begriffe mit ihren schon allgemein gebräuchlichen Bezeichnungen

zu übernehmen oder neue Begriffe mit einer neuen Terminologie

einzuführen. Ob er den einen oder den andern Weg beschreitet,
wird sich einzig und allein nach Gesichtspunkten der Zweckmäßigkeit
und Klarheit zu richten haben, und man wird darüber hinaus nur eine
durchgängig konsequente Anwendung des einmal gewählten
Vokabulars verlangen dürfen.

Neue Bezeichnungen zu erfinden, ohne an den hergebrachten
Begriffen inhaltlich etwas zu ändern, ist in den meisten Fällen nutzlose
Eigenbrötelei, Noch schlimmer aber ist es, für neugeschaffene Begriffe
alte Bezeichnungen zu verwenden, weil dadurch unheilvolle
Verwechslungsmöglichkeiten entstehen, unter denen die Exaktheit der sprachlichen

Verständigung notwendigerweise leiden muß.
Dieses Mißgriffs haben sich Marx und Engels in hohem Grade

schuldig gemacht, — in erster Linie durch die Art und Weise, wie sie
die Ausdrücke »Materialismus« und »materialistisch« gebrauchten.
Ganz abgesehen davon, ob die sogenannte »materialistische
Geschichtsauffassung« richtig sei oder nicht, — sie ist auf keinen Fall »materialistisch«,

und es »wäre unserer Zeit eine schier irreparable Konfusion
erspart geblieben, wenn die Urheber des Marxismus zur Kennzeichnung
dessen, was sie unter »materialistisch« verstanden wissen wollten, sich
eines passsenderen Wortes bedient hätten.

Es läßt sich ein schlüssiger Beweis dafür erbringen, daß Marxismus
mit Materialismus nichts zu tun hat, ja sogar, daß die Marxsche Lehre
in ihren wesentlichen Punkten mit Sinn und Wesen des Materialismus
geradezu unvereinbar ist. Auf den ersten Blick mag es vielleicht
grotesk erscheinen, wenn behauptet wird, daß Marx für seine eigene
Doktrin eine falsche, eine irreführende Bezeichnung gewählt habe;

361



und doch liegt dieser groteske Tatbestand unzweifelhaft vor; er kann
aus einer bestimmten geistesgeschichtlichen Situation auch erklärt
werden.

Im Sprachgebrauche der Philosophie kommt dem Ausdruck
»Materialismus« von jeher bekanntlich eine doppelte Bedeutung zu: Einerseits

wird darunter eine praktisch-ethische Willensrichtung verstanden,
die den Genuß materieller Güter als einzig erstrebenswertes Lebensziel

betrachtet; anderseits bezeichnet derselbe Ausdruck aber auch
einen theoretisch-weltanschaulichen Grundsatz, wonach nur die
materielle, körperliche Welt wirklich existiere, Immaterielles dagegen
nur scheinbar vorhanden und letzten Endes auf Stoffliches
zurückzuführen sei.

Ganz analog wird auch das Wort »Idealismus« für zwei durchaus
verschiedene Begriffsinhalte gebraucht: einerseits zur Bezeichnung
einer praktisch-ethischen Willensrichtung, die das Streben nach
geistigen Werten dem Genuß materieller Güter vorzieht, anderseits zur
Bezeichnung eines theoretisch-weltanschaulichen Grundsatzes, wonach
aller Wirklichkeit nicht eine materielle Substanz, sondern ein geistiges
Sein zugrunde liege.

»Materialismus I« und »Materialismus II« sind Homonyme, das
heißt gleichlautende Wörter von verschiedener Bedeutung das nämliche

gilt von »Idealismus I« und »Idealismus II«, Stellen wir also
»Materialismus« und »Idealismus« einander gegenüber, so ist nicht
von vornherein klar, ob wir dabei den Gegensatz der moralischen oder
den der theoretischen Begriffspaare im Auge haben.

In welchem Sinne hat nun Marx den Ausdruck »Materialismus«
verwendet?

Es läßt sich zeigen, daß er dem Wert noch eine dritte Bedeutung
verliehen hat, wodurch aus dem zweifachen ein dreifaches Homonym
entstanden ist. Die Unzweckmäßigkeit einer derartigen "Yerminologie
liegt auf der Hand,

Zunächst haben wir festzustellen, daß der Marxsche »Materialismus

III« mit dem »ethischen« Materialismus nichts zu tun hat. Marx
ist nicht nur weit davon entfernt, das Streben nach materiellen Gütern
als den wichtigsten Lebenszweck zu verherrlichen, — er macht im
Gegenteil gerade dem kapitalistischen Wirtschaftssystem immer wieder
den Vorwurf, es erhebe das Profitinteresse, mithin die »materialistische
Gesinnung«, zum Hauptmotiv alles gesellschaftlichen Handelns, Just
die Unterdrückung aller idealen Werte durch das herrschende
egoistische Gewinnstreben erfüllt Marx mit Haß gegen die bestehenden
sozialen Verhältnisse. Die bürgerliche Gesellschaft, heißt es im
Kommunistischen Manifest, hat »kein anderes Band zwischen Mensch
und Mensch übrig gelassen, als das nackte Interesse, als die gefühllose
,bare Zahlung'«, »Sie hat die persönliche Würde in den Tauschwert
aufgelöst und an die Stelle der zahllosen verbrieften und
wohlerworbenen Freiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit gesetzt,«
Sie hat »alle bisher ehrwürdigen und mit frommer Scheu betrachteten
Tätigkeiten ihres Heiligenscheines entkleidet. Sie hat den Arzt, den

362



Juristen, den Pfaffen, den Poeten, den Mann der Wissenschaft in ihre
bezahlten Lohnarbeiter verwandelt«. Sie hat »dem Familienverhältnis
seinen rührend-sentimentalen Schleier abgerissen und es auf ein reines
Geldverhältnis zurückgeführt«. Sie hat die Familie des Proletariers,
um die Ausbeutung auch auf Frauen und Kinder ausdehnen zu können,
zerstört, die Eheschließung der besitzenden Kreise zu einem Mittel
kalt berechnender Vermögensakkumulation herabgewürdigt und die
Unterwerfung des Liebeslebens unter die Herrschaft des Geldes durch
Schaffung (oder Zulassung) der öffentlichen Prostitution vollendet.

Ist solchen Anklagen (und sie lassen sich aus den Werken Marx'
beliebig vermehren) auch nur die leiseste Rechtfertigung »materialistischer«

Gesinnung zu entnehmen? Mit dem »ethischen« Materialismus
ist die Marxsche Lehre offenbar nicht identisch; vielmehr ist gerade
die Bekämpfung dieser Art von Materialismus der Hauptzweck, den sie
verfolgt, indem sie für die Befreiung der menschlichen Persönlichkeit
aus den Fesseln einer »materialistisch« orientierten Wirtschaft eintritt.

Zweitens haben wir festzustellen, daß der Marxismus auch mit dem
»theoretischen« Materialismus nichts zu tun hat.

Der theoretische, naturwissenschaftliche, ontologische Materialismus

(Ontologie Lehre vom Wesen der Wirklichkeit) beruht auf der
Annahme, daß alles Existierende stofflich sei, und daß alle in der
Welt stattfindenden Vorgänge — insbesondere auch die geistigen —
letzten Endes auf Bewegung von Stoffteilchen, das heißt auf eine
Mechanik der Atome reduziert werden können. Schon der griechische
Philosoph Demokrit von Abdera vertrat (etwa 400 Jahre v, Chr.) die
Ansicht, es gebe nur materielle Atome, die sich im Räume bewegen,
alles andere (das heißt die Existenz immaterieller Wesenheiten, wie
Geist, Seele usw.) sei »bloße Meinung«. Aber erst in der Neuzeit,
vornehmlich im 17. und 18. Jahrhundert, wurde der Materialismus zu
einer einflußreichen Strömung des europäischen Denkens. Durch die
vom Bürgertum getragene Aufklärung wurde versucht, nicht nur die
unbelebte Natur, sondern auch die Erscheinungen des organischen und
psychischen Lebens auf rein mechanistische Weise zu erklären, Des-
cartes stellte in Aussicht, jedes Lebewesen werde letzten Endes als
von Naturgesetzen beherrschter Mechanismus begriffen werden können;
Lamettrie schrieb sein Buch über »L'homme machine«, und Laplace
träumte gar von einer »Weltformel«, die uns gestatten würde,
ausgehend von einem gegebenen Anfangszustand aller Atome des Weltalls

sämtliche Situationen und Ereignisse der Wirklichkeit für jeden
beliebigen Zeitpunkt mathematisch abzuleiten.

Der naturwissenschaftlich-ontologische Materialismus ist also
dadurch charakterisiert, daß er zur Erklärung der totalen Realität keine
anderen Begriffe, verwendet, als die Bewegung des Stoffes. Und eben
daraus ergeben sich die grundsätzlichen Schwierigkeiten, an denen er
scheitern muß. Zur totalen Realität gehören erfahrungsgemäß auch
Phänomene des organischen und des geistigen Lebens, die jedoch
keinesfalls aus Atombewegungen deduziert werden können. Durch die
Dynamik unbelebter Materie kann Lebendiges niemals verständlich

363



werden. Mögen uns die stofflichen Vorgänge eines Nervensystems noch
so genau bekannt sein, — das Erlebnis des Empfindens, des Denkens
und Wollens wird uns so rätelhaft bleiben wie zuvor. Wie auch immer
die Atome des Gehirnes sich bewegen, es führt keine Brücke aus dem
Bereiche der Physik in denjenigen der Psychologie. Und wollten wir
etwa (sozusagen aus Verlegenheit) Leben und Geist als »Normaleigenschaften«

der Materie, ähnlich wie die räumliche Ausdehnung, in den
Begriff des »Stofflichen« a priori mit einbeziehen, so würde es uns
alsdann nicht geringere Schwierigkeiten bereiten, die tote und
unbeseelte Materie zu erklären, — ganz abgesehen davon, daß wir mit
einer derartigen vitalistisch-spiritualistischen Auffassung des Stoffes
die Position des eigentlichen Materialismus längst verlassen hätten.

Daß der ontologische Materialismus — man mag ihn drehen und
wenden, wie man will — zu unlösbaren Widersprüchen führt, liegt auf
der Hand.

Hat sich nun Marx nichtsdestoweniger zu dieser Art von Materialismus

bekannt?
Im »Kapital« (Bd. I, S. 317, Fußnote) spricht Marx ausdrücklich

von den »Mängeln des abstrakt naturwissenschaftlichen Materialismus«,

der außerstande sei, »das aktive Verhalten des Menschen zur
Natur« im historischen Entwicklungsprozeß zu begreifen. In den
»Thesen über Feuerbach« bezeichnet es Marx als »Hauptmangel alles
bisherigen Materialismus«, daß dieser die Wirklichkeit »nur unter der
Form des Objektes«, also äußerlich betrachte, dagegen die
innerlichsubjektive und tätige Seite des die Welt wahrnehmenden und aktiv
verändernden Menschen vergesse. Mit andern Worten: Marx übt am
naturwissenschaftlich-ontologischen Materialismus zutreffende Kritik,
indem er ihm vorhält, daß er eben doch nicht imstande sei, menschlichen

Geist und menschlichen Willen unter die Kategorie des rein
Materiellen zu subsumieren.

Sehr aufschlußreich ist es auch, zu beobachten, wie unmaterialistisch

Marx als Nationalökonom die Hauptbegriffe seiner
Volkswirtschaftslehre definiert. Das Wesen der Arbeit, des Wertes, der
Ware, des Geldes, des Kapitals wird nicht vom Stofflichen, sondern
vom Geistigen her gekennzeichnet. Die von Marx gebrauchten
Begriffe lassen sich deshalb ins naturwissenschaftliche System der Stoff-,
Kraft- und Energie-Einheiten gar nicht übersetzen. Unter »Arbeit«
versteht Marx doch nicht etwa im Sinne der Physik ein Produkt aus
Kraft und Weg. Neben den rein mechanischen berücksichtigt Marx in
vollem Umfange auch die irrationalen Faktoren der Arbeit, So
definiert er (»Kapital«, Bd. I, Kap. 4) die »Arbeitskraft« als »den Inbegriff
der physischen und geistigen Fähigkeiten, die in der Leiblichkeit, der
lebendigen Persönlichkeit eines Menschen existieren, und die er in
Bewegung setzt, so oft er Gebrauchswerte irgendeiner Art produziert«.
Und im 5, Kapitel hebt Marx hervor, daß menschliche Arbeit ein ihr
allein zukommendes Sondermerkmal besitze: »Eine Biene beschämt
durch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschlichen Baumeister,
Was aber von vornherein den schlechtesten Baumeister vor der besten

364



Biene auszeichnet, ist, daß er die Zelle in seinem Kopfe gebaut hat,
bevor er sie in Wachs baut. Am Ende des Arbeitsprozesses kommt
ein Resultat heraus, das beim Beginn desselben schon in der
Vorstellung des Arbeiters, also schon ideell vorhanden war.«

Ganz unmaterialistisch ist bei Marx auch der Begriff des Wertes
umschrieben. Für die Definition des Wertes (worunter Marx den
Tauschwert versteht) kommen »geometrische, physische, chemische«
oder »sonstige natürliche«, »körperliche Eigenschaften« der Waren
gar nicht in Betracht. Im Tauschwert sind keinerlei »sinnliche
Beschaffenheiten« der Güter enthalten. Der Tauschwert läßt sich durch
keinerlei »chemische Analyse« des Warenkörpers nachweisen, denn
der Wert selbst enthält »kein Atom Naturstoff«. Ein Gut »hat also
nur einen Wert, weil abstrakt menschliche Arbeit in ihm
vergegenständlicht ist« (»Kapital«, Bd. I, Kap, 1). Beachten wir, daß Marx hier
den Akzent nicht nur auf das Wort »abstrakt«, sondern auch auf den
Ausdruck »menschliche Arbeit« legt. Von Naturkräften, von
Maschinen oder von Tieren geleistete Arbeit läßt Marx im Prinzip nicht
als wertbildend gelten, weil es sich hier lediglich um Produktionsmittel,

also um unpersönliche Objekte handelt. Voraussetzung des
Wertes ist, daß die Mühe der Arbeit von einem Menschen, das heißt
von einem tauschberechtigten Subjekt getragen werde, und daß die
Gesellschaft die Mühewaltung aller Personen nach gleichen Gesichtspunkten

würdige. Wollten wir, wie der hl, Franz von Assisi, die Tiere
als Persönlichkeiten anerkennen, so müßten wir ihnen für ihre Arbeit
ein Recht auf äquivalente Entschädigung zusprechen und somit auch
tierische Arbeit als wertbildend betrachten. Umgekehrt wird, wo
Sklaverei besteht, die Arbeit der Sklaven derjenigen von Tieren und
Maschinen gleichgesetzt, so daß der Sklave den Wert seiner Arbeit
niemandem gegenüber geltend machen darf. Sehr feinsinnig bemerkt
deshalb Marx, daß Aristoteles das Wesen des Tauschwertes nicht habe
erkennen können, »weil die griechische Gesellschaft auf Sklavenarbeit
beruhte« und somit (aus Standesvorurteil) die Arbeitsmühe eines
Sklaven derjenigen eines Freien nicht gleichzusetzen vermochte. Geht
man also dem Marxschen Wertbegriff auf den Grund, so stellt sich
heraus, daß er letzten Endes in einer ethischen Idee, im transzendenten
Wesen der menschlichen Persönlichkeit und in ihrem Anspruch auf
Rechtsgleichheit verwurzelt ist.

Stellt der Wert eine immaterielle Größe dar, so kann natürlich
auch die Ware nicht als stoffliches Ding begriffen werden. Denn zur
Ware wird ein körperlicher Gebrauchsgegenstand erst mit Hinblick
auf seinen unkörperlichen Tauschwert. Die Ware besitzt deshalb außer
ihren konkreten Eigenschaften auch eine sozusagen »übersinnliche«
Qualität (eben die des Wertes), so daß ihr, wie Marx ganz konsequent
folgert, eine Art »Fetischcharakter« innewohnt (»Kapital«, Bd. I,
Kap.l). Das nämliche gilt vom Geld (ibidem, Kap. 2 und 3),

Der weitaus wichtigste Begriff aber, den Marx als Nationalökonom
verwendet, ist der Begriff des Kapitals. Wie definiert er ihn? Etwa
materialistisch, als den Inbegriff gewisser Substanzen, wie Lebens-

365



mittel, Rohstoffe, Maschinen? Oder setzt er das Kapital einer
konkreten Goldmenge gleich? Keineswegs, Auch das Kapital ist im
System der Marxschen Lehre ein abstractum. »Das Eigentum an Geld,
Lebensmitteln, Rohstoffen, Maschinen und andern Produktionsmitteln
stempelt einen Menschen noch nicht zum Kapitalisten, wenn die
Ergänzung fehlt, der Lohnarbeiter, der andere Mensch, der sich selbst
freiwillig zu verkaufen gezwungen ist«; denn das Kapital ist »nicht
eine Sache, sondern ein durch Sachen vermitteltes gesellschaftliches
Verhältnis zwischen Personen« (»Kapital«, Bd. I, Kap, 25). Und an
anderer Stelle heißt es: »Ein Neger ist ein Neger; in bestimmten
Verhältnissen wird er erst zum Sklaven. Eine Baumwollmaschine ist eine
Maschine zum Baumwollspinnen; nur in bestimmten Verhältnissen
wird sie zu Kapital«; denn dieses ist »ein gesellschaftliches
Produktionsverhältnis« (»Lohnarbeit und Kapital«, S. 24).

Zusammenfassend müssen wir feststellen, daß Marx eine geradezu
auffallende Neigung an den Tag legt, die Begriffe, mit denen er
operiert, also die »Gegenstände« der Nationalökonomie, eben nicht
materialistisch, nicht als stoffliche Objekte zu definieren, sondern hinter
ihrem »dinglichen« Schein den wesentlichen Tatbestand in geistigen
Beziehungen zu entdecken, Objekte, wie Ware, Geld, Kapital, werden
als Verkörperungen gesellschaftlicher Abhängigkeiten und Einrichtungen,

mithin als Symbole sozialer Verhältnisse gedeutet. In allen
seinen Forschungen, ohne Ausnahme, sucht Marx zu zeigen, welche
Vorstellungen die wirtschaftenden Menschen auf die Dinge der Außenwelt

projizieren; er sucht nachzuweisen, wie sie dann die Dinge mit
den Vorstellungen selbst verwechseln und infolgedessen konkrete
Tatbestände wahrzunehmen glauben, wo in Wirklichkeit nur nach außen
projizierte Beziehungen ihrer Bewußtseinsinhalte vorliegen. Der Marxschen

Volkswirtschaftslehre liegt deshalb als Fundament nicht etwa
der ontologische Materialismus zugrunde, sondern, ganz im Gegenteil,

das Bestreben, aus den »Sachen« des ökonomischen Lebens (Ware,
Geld, Kapital usw.) als ihren wesentlichen Kern immaterielle
Funktionen herauszuschälen.

Erst wenn wir dies erfaßt haben, kann uns klar werden, wie Marx
dazu kommt, in seine Darstellung des Kapitalismus beispielsweise den
Begriff der »Ausbeutung« einzuführen. Vom rein materialistischen
Standpunkte aus dürfte j a nicht einmal mit Hinblick auf das gedrückte
Dasein eines Sklaven von Ausbeutung gesprochen werden: ersetzt ihm
sein Besitzer durch Verabreichung von Nahrung ebenso viele »Kalorien«,

als er während des Arbeitsvorganges »abgibt«, so empfängt doch
der Sklave ein energetisches Aequivalent seiner Leistung, Nur unter
der Voraussetzung, daß wir dem Sklaven Persönlichkeit zugestehen,
daß wir nicht seinen Herrn, sondern ihn selbst als den Eigentümer
seiner Arbeitskraft betrachten, daß wir ihn als ebenbürtig
tauschberechtigtes Mitglied einer Gesellschaft freier Menschen gelten lassen,
wird die »Ausbeutung« (als Differenz zwischen dem Wert des
Arbeitsproduktes und dem Wert der Lebensmittel) unbestreitbar in Erscheinung

treten,

366



Vom rein materialistischen Standpunkt aus wäre es auch
vollkommen sinnlos, die Befreiung des Menschen von Ausbeutung und
Unterdrückung zu fordern, — genau so sinnlos, wie die »Befreiung«
einer Maschine von ihren Benutzern zu postulieren. Jedoch, gerade
die Befreiung des Menschen, die faktische Anerkennung seiner
Persönlichkeit, die Wiederherstellung seiner geistigen Souveränität über
sich selbst hat Marx als Sinn und Zweck der sozialistischen Gesellschaft

proklamiert, woraus noch einmal mit aller Deutlichkeit
hervorgeht, daß sich sein Denken nicht in den engen Kategorien des
Materialismus bewegt haben kann.

Genug der Argumente. Hier drängt sich uns eine neue Frage auf.
Wenn Marx, wie wir gesehen haben, weder im ethischen noch im
ontologischen Sinne des Wortes materialistisch gedacht hat, — warum
in aller Welt hat er sich denn als Vertreter einer »materialistischen
Methode« und einer »materialistischen Geschichtsauffassung«
bezeichnet? Gibt es eine Möglichkeit, diesen verblüffenden Widerspruch
aufzuklären?

Gewiß. Wir brauchen uns nur daran zu erinnern, daß jeder
Bestandteil der menschlichen Sprache geschichtlichen Wandlungen
unterworfen ist, und daß daher ein und derselbe Ausdruck, je nach der
historischen Situation, in der er gebraucht wird, verschiedene Inhalte
bezeichnen kann. Beispielsweise scheint die Behauptung, daß Paris
um 1750 wohl ein »Parlament«, aber keine »Volksvertretung«
besessen habe, auf den ersten Blick ganz widersinnig zu sein; sie stellt
sich aber als einwandfrei heraus, wenn wir bedenken, daß man damals
in Frankreich unter einem »Parlament« eben keine Volksvertretung,
sondern einen Gerichtshof verstand. So wird auch in unserem Falle
die Komödie der terminologischen Irrungen ein Ende nehmen, sobald
sich erweisen läßt, daß dem Worte »Materialismus« bei Marx nicht
die übliche, sondern eine spezielle, zeitbedingte Bedeutung zukam.

Auszugehen haben wir von der Tatsache, daß Marx seine Ideen um
die Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelt hat, und daß er dabei zur
damals herrschenden Philosophie Hegels in schroffsten Gegensatz
geriet. Segelte die Weltanschauung Hegels unter der Flagge des
»Idealismus«, so war es für Marx naheliegend, für seine Lehre das
konträre Losungswort, den »Materialismus«, in Anspruch zu nehmen.
»Materialistisch« bedeutet also bei Marx zunächst: den »idealistischen«
Anschauungen Hegels entgegengesetzt.

Das bedarf nun freilich der Präzisierung.
Hegels Deutung der weltgeschichtlichen Entwicklung beruhte auf

der »idealistischen« Annahme eines dialektisch denkenden, übernatürlich

wirkenden »Weltgeistes«, der durch »Offenbarung« seiner
»Mysterien« »uns auch den Schlüssel zur Weltgeschichte gegeben« habe,
Marx opponierte gegen diese Spekulation und forderte, daß die
Wissenschaft den historischen Prozeß nicht aus »religiösen
Nebelbildungen«, sondern aus den »wirklichen Lebensverhältnissen«
ableite. Ein solches Forschungsverfahren nannte er — wiederum im

367



Gegensatz zu Hegel — »materialistische Methode«, und er meinte
damit, daß die wissenschaftliche Erkenntnis sich nicht auf dogmatische
Metaphysik, sondern nur auf positive Erfahrungstatsachen stützen
dürfe. Hier bedeutet also das Wort »materialistisch« soviel wie:
antimetaphysisch, empirisch.

Aber auch diese Formulierung ist noch nicht präzis genug. Wir
sind berechtigt, zu fragen, was unter den »wirklichen Lebensverhältnissen«

eigentlich zu verstehen sei, da sie doch als »Grundlage« für
die Erklärung des historischen Prozesses dienen sollen.

Nun, mit den »wirklichen Lebensverhältnissen« meinte Marx
bekanntlich in erster Linie die wirtschaftlichen Verhältnisse, das heißt
alle Formen gesellschaftlicher Organisation, die in Zusammenhang
mit der Erzeugung und Verteilung von Gebrauchsgütern jeweilen
entstehen, — als »Produktionsverhältnisse« als Inbegriff aller
Beziehungen, welche mit Hinblick auf ökonomische Zwecke unter den
Menschen sich bilden, und dann auf die Gestaltung des Rechtes, der
Sitten, der Kultur überhaupt, grundlegend einwirken. Oekonomische
»Beziehungen« sind natürlich nichts »Materielles«, aber unglücklicherweise

ist es üblich, die Ausdrücke »ökonomisch« und »materiell« als
Synonyme zu verwenden, und gerade diese Laxheit des
Sprachgebrauchs hatte zur Folge, daß Marxens von »ökonomischen
Beziehungen« ausgehende Betrachtungsweise kurzerhand als »materialistisch«

bezeichnet werden konnte. Durch die höchst unlogische
Verquickung der beiden Begriffe »materiell« wirtschaftlich und
»materiell« stofflich entstand der absolut falsche Eindruck, Marx habe
»wirtschaftlich« und »stofflich« einander gleichgesetzt und damit das
»Wirtschaftliche« dem »Geistigen« gegenübergestellt, während er,
ganz im Gegenteil, bestrebt war, die scheinbare »Stofflichkeit« des
Wirtschaftlichen als täuschendes Resultat symbolischer Verkörperung
nachzuweisen. (So sagt Marx etwa: Wir verleihen dem Golde die
Funktion des Geldes, wir erheben es also zum Symbol der Kaufkraft,
und alsdann lassen wir uns von diesem Symbol so sehr faszinieren,
daß wir schließlich geneigt sind, die Kaufkraft für eine »stoffliche«
Eigenschaft der »Sache« Gold zu halten, statt ihres abstrakten Wesens
und ihres gesellschaftlich-konventionellen Ursprungs eingedenk zu
bleiben.)

Die um den Marxschen »Materialismus« entstandene terminologische

Konfusion spottet jeder Beschreibung. Im angerichteten Wirrwarr

finden wir uns nur zurecht, wenn wir uns ein für allemal
einprägen, daß Marx, indem er seine Lehre als »materialistisch«
bezeichnete, keineswegs eine aller geistigen Komponenten entbehrende
»Stofflichkeit« irgendwelcher Tatbestände behaupten wollte, sondern
damit lediglich zu verstehen gab, 1, seine Gedanken seien den
«idealistischen« Anschauungen Hegels entgegengesetzt, 2. seine Methode sei
ein antimetaphysisches, empirisches Forschungsverfahren, und 3, die
ökonomischen Beziehungen der Menschen seien die Grundlage der
jeweilen sich bildenden Gesellschaftsordnung und der zugehörigen
Kultur. Die übliche »Versachlichung« des Oekonomischen hat dabei

368



gerade Marx ausdrücklich abgelehnt, — betonte er doch stets den
psychischen Charakter der wirtschaftlichen Kategorien.

Wenn Marx beispielsweise konstatierte, daß das Kapital von der
Tendenz beherrscht sei, nach Ländern höherer Profitrate »abzufließen«,
so klingt das wie ein hydrodynamisches Naturgesetz; den wirklichen
Inhalt dieser scheinbar physikalischen Formel bildet aber das
zwecksetzende Denken und Handeln kapitalbesitzender Personen, also durchaus

immaterieller Tatbestand.
So läuft der Marxsche »Materialismus« im Grunde genommen auf

eine Psychologie der wirtschaftenden Menschen hinaus.
Und die Marxsche Vision einer sozialistischen Gesellschaft stellt

nichts anderes dar, als einen Versuch, die gesellschaftlichen
Auswirkungen der wirtschaftspsychologischen Motive durch eine gerechte
Organisation in den Dienst der Humanitätsidee zu stellen.

Der eigentliche Materialismus aber ist eine Schöpfung der bürgerlichen

Aufklärung; dieses Faktum konnte wohl nur deshalb in
Vergessenheit geraten, weil es den ideologischen Verfechtern der
herrschenden Gesellschaftsordnung vorteilhaft erschien, das Odium des
»Materialismus« auf den Marxismus abzuschieben.

Wissen ist Macht
Von Dr. Arthur Schmid.

Ein wichtiger Teil der heutigen Kampffront wird von vielen
vernachlässigt: das Wissen, Dies ist äußerst verhängnisvoll für die
schweren Kämpfe, die uns die Gegenwart bringt. Es genügt nicht,
Schlagworte ins Volk zu werfen. Große Schlagzeilen in Zeitungen
und auf Plakaten können das Wissen nicht ersetzen.

Die Sozialdemokratie hat in ihrer ersten großen Periode die
Wichtigkeit des Wissens erkannt. Der Feind, den der klassenbewußte

und überzeugte Sozialdemokrat am meisten haßte, das

war die Unwissenheit. Wilhelm Liebknecht schrieb eine Broschüre
»Wissen ist Macht«. Karl Marx und Friedrich Engels lieferten die
wissenschaftliche Erkenntnis, um damit die Sozialdemokratie für den
Kampf um die Macht auszurüsten. Bebel bemühte sich, sein Wissen
zu vertiefen, und gerade er hat immer und immer wieder gegen die
Unwissenheit der Massen gekämpft. Herman Greulich erzählte oft,
wie er nach einem langen Arbeitstag von 12 Stunden sich in die
Werke des wissenschaftlichen Sozialismus vertiefte, wie er
Französisch und Englisch studierte, Privatunterricht in Buchhaltung nahm,
um sein Wissen zu vergrößern.

In der Vergangenheit war beim kleinsten Agitator des
Grütlivereins eine Handbibliothek zu finden, die ihm als Grundlage für
seinen geistigen Kampf diente.

Das ist leider anders geworden. Die Leute sind zum Teil etwas

369


	Ist der Marxismus "materialistisch"?

