Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 11

Artikel: Ist der Marxismus "materialistisch"?
Autor: Gitermann, Valentin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-332126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-332126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROTE REVUE

SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT

Herausgeber: Soilaldemokrallsc_he Partel der Schwelz

14. JAHRGANG -- JULI 1935 -- HEFT 11

Ist der Marxismus ,,materialistisch‘‘?

Von Valentin Gitermann.

Jede wissenschafltliche Lehre ist genotigt, ihren »Stoff«, das heif}t
die darzustellende Wirklichkeit in definierbare Begriffe zu fassen und
diesen Begriffen bestimmte Namen, sozusagen technische Bezeich-
nungen, zu geben.

Jedem Gelehrten steht es dabei grundsatzlich frei, entweder bereits
geprigte Begriffe mit ihren schon allgemein gebriuchlichen Bezeich-
nungen zu iibernehmen oder neue Begriffe mit einer neuen Termino-
logie einzufithren. Ob er den einen oder den andern Weg beschreitet,
wird sich einzig und allein nach Gesichtspunkten der ZweckmaBigkeit
und Klarheit zu richten haben, und man wird dariiber hinaus nur eine
durchgingig konsequente Anwendung des einmal gewidhlten Voka-
bulars verlangen diirfen.

Neue Bezeichnungen zu erfinden, ohne an den hergebrachten Be-
griffen inhaltlich etwas zu adndern, ist in den meisten Fillen nutzlose
Eigenbrételei. Noch schlimmer aber ist es, fiir neugeschaffene Begriffe
alte Bezeichnungen zu verwenden, weil dadurch unheilvolle Verwechs-
lungsméglichkeiten entstehen, unter denen die Exaktheit der sprach-
lichen Verstindigung notwendigerweise leiden mul.

Dieses MiBgriffs haben sich Marx und Engels in hohem Grade
schuldig gemacht, — in erster Linie durch die Art und Weise, wie sie
die Ausdriicke »Materialismus« und »materialistisch« gebrauchten.
Ganz abgesehen davon, ob die sogenannte »materialistische Geschichts-
auffassung« richtig sei oder nicht, — sie ist auf keinen Fall »materia-
listisch«, und es »wéare unserer Zeit eine schier irreparable Konfusion
erspart geblieben, wenn die Urheber des Marxismus zur Kennzeichnung
dessen, was sie unter »materialistisch« verstanden wissen wollten, sich
eines passsenderen Wortes bedient hatten.

Es 148t sich ein schliissiger Beweis dalfiir erbringen, dal Marxismus
mit Materialismus nichts zu tun hat, ja sogar, dall die Marxsche Lehre
in ihren wesentlichen Punkten mit Sinn und Wesen des Materialismus
geradezu unvereinbar ist. Auf den ersten Blick mag es vielleicht gro-
tesk erscheinen, wenn behauptet wird, dal Marx Hir seine eigene
Doktrin eine falsche, eine irrefithrende Bezeichnung gewédhlt habe;

361



und doch liegt dieser groteske Tatbestand unzweifelhaft vor; er kann
aus einer bestimmten geistesgeschichtlichen Situation auch erklirt
werden.

Im Sprachgebrauche der Philosophie kommt dem Ausdruck »Ma-
terialismus« von jeher bekanntlich eine doppelte Bedeutung zu: Einer-
seits wird darunter eine praktisch-ethische Willensrichtung verstanden,
die den GenuBl materieller Giiter als einzig erstrebenswertes Lebens-
ziel betrachtet; anderseits bezeichnet derselbe Ausdruck aber auch
einen theoretisch-weltanschaulichen Grundsatz, wonach nur die ma-
terielle, korperliche Welt wirklich existiere, Immaterielles dagegen
nur scheinbar vorhanden und letzten Endes auf Stoffliches zuriick-
zufiihren sei.

Ganz analog wird auch das Wort »Idealismus« fiir zwei durchaus
verschiedene Begriffsinhalte gebraucht: einerseits zur Bezeichnung
einer praktisch-ethischen Willensrichtung, die das Streben nach gei-
stigen Werten dem GenuBl materieller Giiter vorzieht, anderseits zur
Bezeichnung eines theoretisch-weltanschaulichen Grundsatzes, wonach
aller Wirklichkeit nicht eine materielle Substanz, sondern ein geistiges
Sein zugrunde liege.

»Materialismus I« und »Materialismus II« sind Homonyme, das
heiBt gleichlautende Warter von verschiedener Bedeutung das nim-
liche gilt von »Idealismus I« und »Idealismus II«. Stellen wir also
»Materialismus« und »Idealismus« einander gegeniiber, so ist nicht
von vornherein klar, ob wir dabei den Gegensatz der moralischen oder
den der theoretischen Begriffspaare im Auge haben.

In welchem Sinne hat nun Marx den Ausdruck »Materialismus«
verwendet? n,

Es 14Bt sich zeigen, dall er dem Wert ... noch eine dritte Bedeutung
verliehen hat, wodurch aus dem zweifachen ein dreifaches Homonym
entstanden ist. Die UnzweckmiBigkeit einer derartigen ‘Yerminologie
liegt auf der Hand.

Zunichst haben wir festzustellen, daB der Marxsche »Materialis-
mus [II« mit dem »ethischen« Materialismus nichts zu tun hat. Marx
ist nicht nur weit davon entfernt, das Streben nach materiellen Giitern
als den wichtigsten Lebenszweck zu verherrlichen, — er macht im
Gegenteil gerade dem kapitalistischen Wirtschaftssystem immer wieder
den Vorwurf, es erhebe das Profitinteresse, mithin die »materialistische
Gesinnung«, zum Hauptmotiv alles gesellschaftlichen Handelns. Just
die Unterdriickung aller idealen Werte durch das herrschende egoi-
stische Gewinnstreben erfiillt Marx mit Hall gegen die bestehenden
sozialen Verhiltnisse. Die biirgerliche Gesellschaft, heilt es im
Kommunistischen Manifest, hat »kein anderes Band zwischen Mensch
und Mensch iibrig gelassen, als das nackte Interesse, als die gefiihllose
,bare Zahlung’'«. »Sie hat die persénliche Wiirde in den Tauschwert
aufgelést und an die Stelle der zahllosen verbrieften und wohl-
erworbenen Freiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit gesetzt.«
Sie hat »alle bisher ehrwiirdigen und mit frommer Scheu betrachteten
Tatigkeiten ihres Heiligenscheines entkleidet. Sie hat den Arzt, den

362



Juristen, den Pfaffen, den Poeten, den Mann der Wissenschaft in ihre
bezahlten Lohnarbeiter verwandelt«, Sie hat sdem Familienverhiltnis
seinen riihrend-sentimentalen Schleier abgerissen und es auf ein reines
Geldverhiltnis zuriickgetiihrt«. Sie hat die Familie des Proletariers,
um die Ausbeutung auch auf Frauen und Kinder ausdehnen zu konnen,
zerstort, die EheschlieBung der besitzenden Kreise zu einem Mittel
kalt berechnender Vermégensakkumulation herabgewiirdigt und die
Unterwerfung des Liebeslebens unter die Herrschaft des Geldes durch
Schaffung (oder Zulassung) der offentlichen Prostitution vollendet.

Ist solchen Anklagen (und sie lassen sich aus den Werken Marx’
beliebig vermehren) auch nur die leiseste Rechtiertigung »materialisti-
scher« Gesinnung zu entnehmen? Mit dem »ethischen« Materialismus
ist die Marxsche Lehre offenbar nicht identisch; vielmehr ist gerade
die Bekdmpfung dieser Art von Materialismus der Hauptzweck, den sie
verfolgt, indem sie fiir die Befreiung der menschlichen Persénlichkeit
aus den Fesseln einer »materialistisch« orientierten Wirtschaft eintritt.

Zweitens haben wir festzustellen, dal der Marxismus auch mit dem
»theoretischen« Materialismus nichts zu tun hat.

Der theoretische, naturwissenschaftliche, ontologische Materialis-
mus (Ontologie = Lehre vom Wesen der Wirklichkeit) beruht auf der
Annahme, daBB alles Existierende stofflich sei, und daB alle in der
Welt stattfindenden Vorgange — insbesondere auch die geistigen —
letzten Endes auf Bewedgung von Stoffteilchen, das heilt auf eine
Mechanik der Atome reduziert werden kénnen. Schon der griechische
Philosoph Demokrit von Abdera vertrat (etwa 400 Jahre v. Chr.) die
Ansicht, es gebe nur materielle Atome, die sich im Raume bewegen,
alles andere (das heiBt die Existenz immaterieller Wesenheiten, wie
Geist, Seele usw.) sei »bloBe Meinung«. Aber erst in der Neuzeit, vor-
nehmlich im 17. und 18. Jahrhundert, wurde der Materialismus zu
einer einflulreichen Strémung des europiischen Denkens. Durch die
vom Biirgertum getragene Aufkldrung wurde versucht, nicht nur die
unbelebte Natur, sondern auch die Erscheinungen des organischen und
psychischen Lebens auf rein mechanistische Weise zu erkldren. Des-
cartes stellte in Aussicht, jedes Lebewesen werde letzten Endes als
von Naturgesetzen beherrschter Mechanismus begriffen werden kénnen;
[ amettrie schrieb sein Buch iiber »L'’homme machine«, und Laplace
triumte gar von einer »Weltformel«, die uns gestatten wiirde, aus-
gehend von einem gegebenen Anfangszustand aller Atome des Welt-
alls simtliche Situationen und Ereignisse der Wirklichkeit fiir jeden
beliebigen Zeitpunkt mathematisch abzuleiten.

Der naturwissenschaftlich-ontologische Materialismus ist also da-
durch charakterisiert, daB3 er zur Erkidrung der totalen Realitit keine
anderen Begriffe verwendet, als die Bewegung des Stoffes. Und eben
daraus ergeben sich die grundsédtzlichen Schwierigkeiten, an denen er
scheitern mufB3, Zur totalen Realitit gehdren erfahrungsgemilBl auch
Phinomene des organischen und des geistisgen Lebens, die jedoch
keinesfalls aus Atombewegungen deduziert werden kénnen, Durch die
Dynamik unbelebter Materie kann Lebendiges niemals verstdndlich

363



werden. Mégen uns die stofflichen Vorgidnge eines Nervensystems noch
so genau bekannt sein, — das Erlebnis des Empfindens, des Denkens
und Wollens wird uns so ritelhaft bleiben wie zuvor, Wie auch immer
die Atome des Gehirnes sich bewegen, es fiihrt keine Briicke aus dem
Bereiche der Physik in denjenigen der Psychologie. Und wollten wir
etwa (sozusagen aus Verlegenheit) Leben und Geist als »Normaleigen-
schaften« der Materie, dhnlich wie die rdumliche Ausdehnung, in den
Begriff des »Stofflichen« a priori mit einbeziehen, so wiirde es uns
alsdann nicht geringere Schwierigkeiten bereiten, die ... tote und un-
beseelte Materie zu erkldren, — ganz abgesehen davon, dal wir mit
einer derartigen vitalistisch-spiritualistischen Auffassung des Stoffes
die Position des eigentlichen Materialismus lingst verlassen hétten.

DaB3 der ontologische Materialismus — man mag ihn drehen und
wenden, wie man will — zu unlésbaren Widerspriichen fiihrt, liegt auf
der Hand.

Hat sich nun Marx nichtsdestoweniger zu dieser Art von Materialis-
mus bekannt?

Im »Kapital« (Bd. I, S.317, FuBnote) spricht Marx ausdriicklich
von den »Mingeln des abstrakt naturwissenschaftlichen Materialis-
mus«, der aufBlerstande sei, »das aktive Verhalten des Menschen zur
Natur« im historischen Entwicklungsprozel zu begreifen. In den
»Thesen tiber Feuerbach« bezeichnet es Marx als »Hauptmangel alles
bisherigen Materialismus«, daB} dieser die Wirklichkeit »nur unter der
Form des Objektes«, also duBerlich betrachte, dagegen die innerlich-
subjektive und tdtige Seite des die Welt wahrnehmenden und aktiv
verdndernden Menschen vergesse. Mit andern Worten: Marx {ibt am
naturwissenschaftlich-ontologischen Materialismus zutreffende Kritik,
indem er ihm vorhilt, dal er eben doch nicht imstande sei, mensch-
lichen Geist und menschlichen Willen unter die Kategorie des rein
Materiellen zu subsumieren.

Sehr aufschluBreich ist es auch, zu beobachten, wie unmateria-
listisch Marx als Nationalokonom die Hauptbegriffe seiner Volks-
wirtschaftslehre definiert. Das Wesen der Arbeit, des Wertes, der
Ware, des Geldes, des Kapitals wird nicht vom Stofflichen, sondern
vom Geistigen her gekennzeichnet. Die von Marx gebrauchten Be-
griffe lassen sich deshalb ins naturwissenschaftliche System der Stoff-,
Kraft- und Energie-Einheiten gar nicht iibersetzen. Unter »Arbeit«
versteht Marx doch nicht etwa im Sinne der Physik ein Produkt aus
Kraft und Weg. Neben den rein mechanischen beriicksichtigt Marx in
vollem Umfange auch die irrationalen Faktoren der Arbeit. So defi-
‘niert er (»Kapital«, Bd. I, Kap. 4) die »Arbeitskraft« als »den Inbegriff
der physischen und geistigen Fahigkeiten, die in der Leiblichkeit, der
lebendigen Personlichkeit eines Menschen existieren, und die er in
Bewegung setzt, so oft er Gebrauchswerte irgendeiner Art produziert«.
Und im 5. Kapitel hebt Marx hervor, dal menschliche Arbeit ein ihr
allein zukommendes Sondermerkmal besitze: »Eine Biene beschimt
durch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschlichen Baumeister.
Was aber von vornherein den schlechtesten Baumeister vor der besten

364



Biene auszeichnet, ist, dall er die Zelle in seinem Kopfe gebaut hat,
bevor er sie in Wachs baut. Am Ende des Arbeitsprozesses kommt
ein Resultat heraus, das beim Beginn desselben schon in der Vor-
stellung des Arbeiters, also schon ideell vorhanden war.«

Ganz unmaterialistisch ist bei Marx auch der Begriff des Wertes
umschrieben. Fiir die Definition des Wertes (worunter Marx den
Tauschwert versteht) kommen »geometrische, physische, chemische«
oder »sonstige natiirliche«, »korperliche Eigenschaften« der Waren
gar nicht in Betracht. Im Tauschwert sind keinerlei »sinnliche Be-
schaffenheiten« der Giiter enthalten. Der Tauschwert 148t sich durch
keinerlei »chemische Analyse« des Warenkdrpers nachweisen, denn
der Wert selbst enthédlt »kein Atom Naturstoff«<. Ein Gut »hat also
nur einen Wert, weil abstrakt menschliche Arbeit in ihm vergegen-
standlicht ist« (»Kapital«, Bd. [, Kap. 1). Beachten wir, dall Marx hier
den Akzent nicht nur auf das Wort »abstrakt«, sondern auch auf den
Ausdruck »menschliche Arbeit« legt. Von Naturkriften, von Ma-
schinen oder von Tieren geleistete Arbeit 148t Marx im Prinzip nicht
als wertbildend gelten, weil es sich hier lediglich um Produktions-
mittel, also um unpersénliche Objekte handelt. Voraussetzung des
Wertes ist, dafl die Miihe der Arbeit von einem Menschen, das heil}t
von einem tauschberechtigten Subjekt getragen werde, und daB} die
Gesellschaft die Miihewaltung aller Personen nach gleichen Gesichts-
punkten wiirdige. Wollten wir, wie der hl. Franz von Assisi, die Tiere
als Personlichkeiten anerkennen, so miilten wir ihnen fiir ihre Arbeit
ein Recht auf dquivalente Entschidigung zusprechen und somit auch
tierische Arbeit als wertbildend betrachten. Umgekehrt wird, wo
Sklaverei besteht, die Arbeit der Sklaven derjenigen von Tieren und
Maschinen gleichgesetzt, so daB der Sklave den Wert seiner Arbeit
niemandem gegeniiber geltend machen darf. Sehr feinsinnig bemerkt
deshalb Marx, dal Aristoteles das Wesen des Tauschwertes nicht habe
erkennen konnen, »weil die griechische Gesellschaft auf Sklavenarbeit
beruhte« und somit (aus Standesvorurteil) die Arbeitsmiihe eines
Sklaven derjenigen eines Freien nicht gleichzusetzen vermochte. Geht
man also dem Marxschen Wertbegriif auf den Grund, so stellt sich
heraus, daf3 er letzten Endes in einer ethischen Idee, im transzendenten
Wesen der menschlichen Personlichkeit und in ihrem Anspruch auf
Rechtsgleichheit verwurzelt ist.

Stellt der Wert eine immaterielle Gréfle dar, so kann natiirlich
auch die Ware nicht als stoffliches Ding begriffen werden. Denn zur
Ware wird ein kérperlicher Gebrauchsgegenstand erst mit Hinblick
auf seinen unkdrperlichen Tauschwert. Die Ware besitzt deshalb auller
ihren konkreten Eigenschaften auch eine sozusagen »iibersinnliche«
Qualitiat (eben die des Wertes), so daB ihr, wie Marx ganz konsequent
folgert, eine Art »Fetischcharakter« innewohnt (»Kapital«, Bd. I,
Kap.1). Das nimliche gilt vom Geld (ibidem, Kap. 2 und 3).

Der weitaus wichtigste Begriff aber, den Marx als Nationalékonom
verwendet, ist der Begriff des Kapitals. Wie definiert er ihn? Etwa
materialistisch, als den Inbegriff gewisser Substanzen, wie Lebens-

365



mittel, Rohstoffe, Maschinen? Oder setzt er das Kapital einer kon-
kreten Goldmenge gleich? Keineswegs. Auch das Kapital ist im
System der Marxschen Lehre ein abstractum. »Das Eigentum an Geld,
Lebensmitteln, Rohstoffen, Maschinen und andern Produktionsmitteln
stempelt einen Menschen noch nicht zum Kapitalisten, wenn die Er-
ginzung fehlt, der Lohnarbeiter, der andere Mensch, der sich selbst
freiwillig zu verkaufen gezwungen ist«; denn das Kapital ist »nicht
eine Sache, sondern ein durch Sachen vermitteltes gesellschaftliches
Verhdltnis zwischen Personen« (»Kapital«, Bd.I, Kap.25). Und an
anderer Stelle heillt es: »Ein Neger ist ein Neger; in bestimmten Ver-
hiltnissen wird er erst zum Sklaven. Eine Baumwollmaschine ist eine
Maschine zum Baumwollspinnen; nur in bestimmten Verhiltnissen
wird sie zu Kapital«; denn dieses ist »ein gesellschaftliches Pro-
duktionsverhiltnis« (»Lohnarbeit und Kapital«, S.24).

Zusammenfassend miissen wir feststellen, da8 Marx eine geradezu
auffallende Neigung an den Tag legt, die Begriffe, mit denen er ope-
riert, also die »Gegenstinde« der Nationalékonomie, eben nicht ma-
terialistisch, nicht als stoffliche Objekte zu definieren, sondern hinter
ihrem »dinglichen« Schein den wesentlichen Tatbestand in geistigen
Beziehungen zu entdecken. Objekte, wie Ware, Geld, Kapital, werden
als Verkérperungen gesellschaftlicher Abhédngigkeiten und Einrich-
tungen, mithin als Symbole sozialer Verhiltnisse gedeutet. In allen
seinen Forschungen, ohne Ausnahme, sucht Marx zu zeigen, welche
Vorstellungen die wirtschaftenden Menschen auf die Dinge der Aullen-
welt projizieren; er sucht nachzuweisen, wie sie dann die Dinge mit
den Vorstellungen selbst verwechseln und infolgedessen konkrefe Tat-
bestinde wahrzunehmen glauben, wo in Wirklichkeit nur nach aullen
projizierte Beziehungen ihrer BewuBiseinsinhalte vorliegen. Der Marx-
schen Volkswirtschaftslehre liegt deshalb als Fundament nicht etwa
der ontologische Materialismus zugrunde, sondern, ganz im Gegen-
teil, das Bestreben, aus den »Sachen« des 6konomischen Lebens (Ware,
Geld, Kapital usw.) als ihren wesentlichen Kern immaterielle Funk-
tionen herauszuschilen.

Erst wenn wir dies erfaBt haben, kann uns klar werden, wie Marx
dazu kommt, in seine Darstellung des Kapitalismus beispielsweise den
Begriff der »Ausbeutung« einzufilhren. Vom rein materialistischen
Standpunkte aus diirfte ja nicht einmal mit Hinblick auf das gedriickte
Dasein eines Sklaven von Ausbeutung gesprochen werden: ersetzt ihm
sein Besitzer durch Verabreichung von Nahrung ebenso viele »Kalo-
rien«, als er wihrend des Arbeitsvorganges »abgibt«, so empfangt doch
der Sklave ein energetisches Aequivalent seiner Leistung. Nur unter
der Voraussetzung, daBl wir dem Sklaven Personlichkeit zugestehen,
daB wir nicht seinen Herrn, sondern ihn selbst als den Eigentiimer
seiner Arbeitskraft betrachten, daB wir ihn als ebenbiirtig tausch-
berechtigtes Mitglied einer Gesellschaft freier Menschen gelten lassen,
wird die »Ausbeutung« (als Differenz zwischen dem Wert des Arbeits-
produktes und dem Wert der Lebensmittel) unbestreitbar in Erschei-
nung treten. '

366



Vom rein materialistischen Standpunkt aus wire es auch voll-
kommen sinnlos, die Befreiung des Menschen von Ausbeutung und
Unterdriickung zu fordern, — genau so sinnlos, wie die »Befreiung«
einer Maschine von ihren Benutzern zu postulieren. Jedoch, gerade
die Befreiung des Menschen, die faktische Anerkennung seiner Per-
sonlichkeit, die Wiederherstellung seiner geistigen Souverinitit iiber
sich selbst hat Marx als Sinn und Zweck der sozialistischen Gesell-
schalft proklamiert, woraus noch einmal mit aller Deutlichkeit her-
vorgeht, dal} sich sein Denken nicht in den engen Kategorien des
Materialismus bewegt haben kann.

Genug der Argumente. Hier dringt sich uns eine neue Frage aulf.
Wenn Marx, wie wir gesehen haben, weder im ethischen noch im
ontologischen Sinne des Wortes materialistisch gedacht hat, — warum
in aller Welt hat er sich denn als Vertreter einer »materialistischen
Methode« und einer »materialistischen Geschichtsauffassung« be-
zeichnet? Gibt es eine Méglichkeit, diesen verbliiffenden Widerspruch
aufzukldren?

Gewill. Wir brauchen uns nur daran zu erinnern, daf3 jeder Be-
standteil der menschlichen Sprache geschichtlichen Wandlungen unter-
worfen ist, und daBl daher ein und derselbe Ausdruck, je nach der
bistorischen Situation, in der er gebraucht wird, verschiedene Inhalte
bezeichnen kann. Beispielsweise scheint die Behauptung, dafl Paris
um 1750 wohl ein »Parlament«, aber keine »Volksvertretung« be-
sessen habe, auf den ersten Blick ganz widersinnig zu sein; sie stellt
sich aber als einwandfrei heraus, wenn wir bedenken, daB man damals
in Frankreich unter einem »Parlament« eben keine Volksvertretung,
sondern einen Gerichtshof verstand. So wird auch in unserem Falle
die Komédie der terminologischen Irrungen ein Ende nehmen, sobald
sich erweisen 14Bt, daB dem Worte »Materialismus« bei Marx nicht
die tibliche, sondern eine spezielle, zeitbedingte Bedeutung zukam.

Auszugehen haben wir von der Tatsache, dafl Marx seine Ideen um
die Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelt hat, und daBl er dabei zur
damals herrschenden Philosophie Hegels in schroffsten Gegensatz
geriet. Segelte die Weltanschauung Hegels unter der Flagge des
»ldealismus«, so war es fiir Marx naheliegend, fiir seine Lehre das
kontrdre Losungswort, den »Materialismus«, in Anspruch zu nehmen.
» Materialistisch« bedeutet also bei Marx zunéchst: den »idealistischen«
Anschauungen Hegels enfgegengesetzt.

Das bedarf nun freilich der Prazisierung.

Hegels Deutung der weltgeschichtlichen Entwicklung beruhte auf
der »idealistischen« Annahme eines dialektisch denkenden, {ibernatiir-
lich wirkenden »Weltgeistes«, der durch »Offenbarung« seiner »My-
sterien« »uns auch den Schliissel zur Weltdeschichte gegeben« habe.
Marx opponierte gegen diese Spekulation und forderte, daBl die
Wissenschaft den historischen Prozel nicht aus »religiésen Nebel-
bildungen«, sondern aus den »wirklichen Lebensverhiltnissen« ab-
leite. Ein solches Forschungsverfahren nannte er — wiederum im

367



Gegensatz zu Hegel — »materialistische Methode«, und er meinte
damit, dal die wissenschaftliche Erkenntnis sich nicht auf dogmatische
Metaphysik, sondern nur auf positive Erfahrungstatsachen stiitzen
diirfe. Hier bedeutet also das Wort »materialistisch« soviel wie: anti-
metaphysisch, empirisch.

Aber auch diese Formulierung ist noch nicht prizis genug. Wir
sind berechtigt, zu fragen, was unter den »wirklichen Lebensverhilt-
nissen« eigentlich zu verstehen sei, da sie doch als »Grundlage« fiir
die Erkldarung des historischen Prozesses dienen sollen.

Nun, mit den »wirklichen Lebensverhiltnissen« meinte Marx be-
kanntlich in erster Linie die wirtschaftlichen Verhiltnisse, das heil3t
alle Formen gesellschaftlicher Organisation, die in, Zusammenhang
mit der Erzeugung und Verteilung von Gebrauchsgiitern jeweilen ent-
stehen, — als »Produktionsverhiltnisse« als Inbegriff aller Bezie-
hungen, welche mit Hinblick auf 6konomische Zwecke unter den
Menschen sich bilden, und dann auf die Gestaltung des Rechtes, der
Sitten, der Kultur {iberhaupt, grundlegend einwirken. Oekonomische
»Beziehungen« sind natiirlich nichts »Materielles«, aber ungliicklicher-
weise ist es iiblich, die Ausdriicke »6konomisch« und »materiell« als
Synonyme zu verwenden, und gerade diese Laxheit des Sprach-
gebrauchs hatte zur Folge, daB Marxens von »ékonomischen Bezie-
hungen« ausgehende Betrachtungsweise kurzerhand als »materiali-
stisch« bezeichnet werden konnte. Durch die héchst unlogische Ver-
quickung der beiden Begriffe »materiell« = wirtschaftlich und »ma-
teriell« = stofflich entstand der absolut falsche Eindruck, Marx habe
swirtschaftlich« und »stofflich« einander gleichgesetzt und damit das
»Wirtschaftliche« dem »Geistigen« gegeniibergestellt, wihrend er,
ganz im Gegenteil, bestrebt war, die scheinbare »Stofflichkeit« des
Wirtschaftlichen als tduschendes Resultat symbolischer Verkérperung
nachzuweisen. (So sagt Marx etwa: Wir verleihen dem Golde die
Funktion des Geldes, wir erheben es also zum Symbol der Kaufkralft,
und alsdann lassen wir uns von diesem Symbol so sehr faszinieren,
daB wir schlieBllich geneigt sind, die Kaufkraft fiir eine »stoffliche«
Eigenschaft der »Sache« Gold zu halten, statt ihres abstrakten Wesens
und ihres gesellschaftlich-konventionellen Ursprungs eingedenk zu
bleiben.)

Die um den Marxschen »Materialismus« entstandene terminolo-
gische Konfusion spottet jeder Beschreibung. Im angerichteten Wirr-
warr finden wir uns nur zurecht, wenn wir uns ein fiir allemal ein-
prigen, daB Marx, indem er seine Lehre als »materialistisch« be-
zeichnete, keineswegds eine aller geistigen Komponenten entbehrende
»Stofflichkeit« irgendwelcher Tatbestinde behaupten wollte, sondern
damit lediglich zu verstehen gab, 1. seine Gedanken seien den «ideali-
stischen« Anschauungen Hegels entgegengesetzt, 2. seine Methode sei
ein antimetaphysisches, empirisches Forschungsverfahren, und 3. die
6konomischen Beziehungen der Menschen seien die Grundlage der
jeweilen sich bildenden Gesellschaftsordnung und der zugehérigen
Kultur. Die iibliche »Versachlichung« des Oekonomischen hat dabei

368



gerade Marx ausdriicklich abgelehnt, — betonte er doch stets den
psychischen Charakter der wirtschaftlichen Kategorien.

Wenn Marx beispielsweise konstatierte, daB das Kapital von der
Tendenz beherrscht sei, nach Landern héherer Profitrate »abzuflieBenc,
so klingt das wie ein hydrodynamisches Naturgesetz; den wirklichen
Inhalt dieser scheinbar physikalischen Formel bildet aber das zweck-
setzende Denken und Handeln kapitalbesitzender Personen, also durch-
aus immaterieller Tatbestand.

So lduft der Marxsche »Materialismus« im Grunde genommen auf
eine Psychologie der wirtschaftenden Menschen hinaus.

Und die Marxsche Vision einer sozialistischen Gesellschaft stellt
nichts anderes dar, als einen Versuch, die gesellschaftlichen Aus-
wirkungen der wirtschaftspsychologischen Motive durch eine gerechte
Organisation in den Dienst der Humanititsidee zu stellen.

Der eigentliche Materialismus aber ist eine Schépfung der biirger-
lichen Aufklirung; dieses Faktum konnte wohl nur deshalb in Ver-
gessenheit geraten, weil es den ideologischen Verfechtern der herr-
schenden Gesellschaftsordnung vorteilhaft erschien, das Odium des
»Materialismus« auf den Marxismus abzuschieben.

Wissen ist Macht
Von Dr., Arthur Schmid.

Ein wichtiger Teil der heutigen Kampffront wird von vielen ver-
nachldssigt: das Wissen. Dies ist AulBlerst verhingnisvoll fiir die
schweren Kampfe, die uns die Gegenwart bringt. Es geniigt nicht,
Schlagworte ins Volk zu werfen. GroBle Schlagzeilen in Zeitungen
und auf Plakaten kénnen das Wissen nicht ersetzen.

Die Sozialdemokratie hat in ihrer ersten groen Periode die
Wichtigkeit des Wissens erkannt. Der Feind, den der klassen-
bewulBlte und iiberzeugte Sozialdemokrat am meisten haBte, das
war die Unwissenheit. Wilhelm Liebknecht schrieb eine Broschiire
»Wissen ist Macht«. Karl Marx und Friedrich Engels lieferten die
wissenschaftliche Erkenntnis, um damit die Sozialdemokratie fiir den
Kampf um die Macht auszuriisten. Bebel bemiihte sich, sein Wissen
zu vertiefen, und gerade er hat immer und immer wieder gegen die
Unwissenheit der Massen gekdmpft. Herman Greulich erzidhlte oft,
wie er nach einem langen Arbeitstag von 12 Stunden sich in die
Werke des wissenschaftlichen Sozialismus vertiefte, wie er Fran-
z6sisch und Englisch studierte, Privatunterricht in Buchhaltung nahm,
um sein Wissen zu vergréBern.

In der Vergangenheit war beim kleinsten Agitator des Griitli-
vereins eine Handbibliothek zu finden, die ihm als Grundlage fiir
seinen geistigen Kampf diente.

Das ist leider anders geworden. Die Leute sind zum Teil etwas

369



	Ist der Marxismus "materialistisch"?

