
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 14 (1934-1935)

Heft: 2

Artikel: Bildung und Dichtwerk

Autor: Kleinbeg, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-332077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-332077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es gibt in der Politik keine absoluten Wahrheiten, bloß Interessen
und geschichtliche Aufgaben, unvollkommene und vollkommenere
Erkenntnis, Die Geschichte wird nicht durch Theorien bestimmt, noch
weniger ist sie von »Abweichungen von gewissen Grundsätzen«
abhängig. Die Theorie ist nur ein Hilfsmittel des politischen Kampfes.
Zudem oft ein recht unzulängliches. Die entscheidenden geschichtlichen
Kräfte sind die Bedürfnisse, die Bedürfnisse der einzelnen wie der
Massen. Heute, im Zeichen des Umbruches, der Umwertung aler Werte,
muß die Arbeiterbewegung von ihren Vertretern mehr Grundsätzlichkeit,

mehr Entschiedenheit des sozialistischen Wollens, mehr Tiefe und
Weite der sozialistischen Erkenntnis fordern. Nicht der ist heute
revolutionär, der sachlich unzulängliche, dafür aber um so heftigere
Kritik leistet. Erkenne, um zu handeln, muß es heißen! Wer aber
immer noch mit Agitationsmethoden der Revolutionsperiode der
Nachkriegsjahre arbeitet, hat die Zeichen der Zeit nicht verstanden. Ebenso
wie die Filme schon nach wenigen Jahren veralten, veraltet heute das
politische Klischee, Radikal ist nur die Erneuerung. Die Erneuerung
aus der Idee.

Bildung und Dichtwerk
Von Dr. Alfred Kleinberg,

Der Begriff »Bildung«, über den wir heute miteinander ins klare
zu kommen haben, findet an Unbestimmtheit und schillernder
Vieldeutigkeit kaum seinesgleichen. Das erkennen wir erst so recht, wenn
wir uns vor Augen halten, wer alles »ungebildet« sein soll.
»Ungebildet« ist für den Gesellschaftsmenschen, wer etwa das Messer
zum Munde führt oder zum schwarzen Anzug Touristenschuhe trägt;
der Fachgelehrte schilt den Laien »ungebildet«, der über die
Elektronenlehre keine Auskunft zu geben vermag oder die Stellung
Einsteins innerhalb der Naturwissenschaften nicht richtig zu würdigen
weiß; und der Sportsmann zuckt über die »Bildung« eines Gesprächspartners

die Achseln, der sich über den letzten großen Boxkampf
unorientiert zeigt und die führenden Fußballmannschaften Europas
nicht kennt. So viele Neigungstypen, Berufe, Stände und Klassen wir
auch durchgehen mögen, jedesmal begegnen wir einer andern
Auffassung des Begriffes »Bildung« oder vielmehr immer derselben:
ungebildet ist, wer nicht das gleiche liebt, weiß und kann wie wir selbst.

Dieses lächerlich enge, peinlich selbstgefällige Ergebnis beweist die
Unzulänglichkeit aller Erklärungsversuche, die mit mehr oder weniger
naiver Selbstverständlichkeit das eigene Ich zum Gradmesser der
Bildung nehmen wollen, und das um so mehr, wenn wir einmal die
Kehrseite der Medaille betrachten: da sehen wir, wie der
feine Gesellschaftsmensch ruhig imstande ist, seinem gepflegten, edlen
Windhund einen derartigen Tritt vor den Bauch zu geben, daß das
arme Tier heulend davonläuft; da zeigt sich, daß der Elektronenforscher

oder Einsteinverehrer von den Lebensbedingungen der Mil-

75



lionen Arbeitslosen keine blasse Ahnung hat; und der Sportkundige,
der jede Phase des letzten Fußballkampfes genau rekonstruieren kann,
erweist sich blind gegen den furchtbaren Tanz, welchen die Menschheit,

welchen die Völker eben jetzt über Vulkanen tanzen. Und doch
gehört es sicherlich auch zur »Bildung«, das Herz auf dem rechten
Fleck zu haben und niemandem ohne Not wehzutun; gehört es zur
Bildung, mit den Bedrückten, Ausgebeuteten, aus dem Lebenserwerb
Geworfenen mitzuleiden und die Kräfte zu kennen, welche die Welt
unterirdisch bewegen und in ihrem Schicksal bestimmen.

Wir sehen also: was die Menschen »ungebildet« nennen, führt uns
nicht weiter, um dem Begriff auf seinen Kern, auf seinen unbestreitbar

gültigen Sinn zu kommen. Als weit fruchtbarer erweist sich
demgegenüber die Worterklärung, also die Ableitung des Hauptwortes

»Bildung« vom Zeitworte »bilde n«. Denken wir einmal an
den Bildhauer, der mit vorsichtiger Hand eine Wachsfigur formt,
bildet. Zunächst knetet er aus dem Wachs rasch und obenhin die
groben Umrisse der Gestalt, ihr sinnfälligstes Aeußere zurecht; dann
trägt er langsam, zögernd die feinen Linien ein, und bei genauem
Zuschauen sehen wir manches Fältchen dort, wo ihm die Hand
zufällig gezittert hat, verrät uns eine Linie des Mundes oder um die
Augen, was von seinem eigenen Leid und Weh in das Figürchen
übergegangen ist. Solch eine Wachsfigur sind auch wir in der Hand des
Lebens. Es knetet uns grob zurecht aus den Bedingungen der
Abstammung und Umgebung, also aus dem, was die Rasse- und
Milieufanatiker für das eigentlich Entscheidende, Ausschlaggebende halten.
Wir tragen eine Menge Fältchen auf unserem inneren Antlitz von
den zufälligen Eindrücken, die etwa Schulerlebnisse, Freundschaftsbeziehungen,

allerhand Begegnungen auf uns machten; das große
Weltgeschehen, die Schicksale des Staates, des Volkes und der Klasse
können sich sehr wohl in den Linien unseres geistigen Gesichtes
ausdrücken, und erst recht spricht aus ihnen unser Persönlichstes: Krankheit

und Gesundheit, Liebe und Enttäuschung, Erfolg und bitteres
Mißgeschick. Wir sind nach dem Beispiel jener Wachsfigur, von der
wir vorher sprachen, um so geformter, um so gebildeter, je eindrucksfähiger

sich unsere geistig-seelische Substanz für das erweist, was
auf sie formend eindringt; je feiner die Linien unseres inneren
Angesichtes unter dem Prägestempel »Leben« wurden; je mehr an
Kräften und Leistungen das Leben, das Schicksal aus der Urmaterie
unseres Ichs hervorgemeißelt hat. Die Wissensmenge, auf die sich
manche so viel zugute tun, wiegt dabei nur so viel, als sie formende
Kraft aus sich entwickelt und sich in Persönlichkeitswerte umsetzt,
als bloße Aufstapelung von Kenntnissen bedeutet sie noch reichlich
wenig. Man kann sehr viel wissen und doch, mit Verlaub, ein Klotz
sein, und man kann mit sehr wenig Wissen zur durchgeprägten Gestalt
vorgeschritten sein.

Man schelte dieses Bildungsideal, wenn man will, ruhig
»aristokratisch«. Es ist ein Aristokratismus, der sein Daseinsrecht
und seine Daseinspflicht nicht aus Blut und Herkunft, also aus dem

76



Vergangenen, unserem Dazutun Unzulänglichen ableitet, sondern
einer, der sich im lebendigen Strom der Welt erst formt und bewährt.
Es ist der Aristokratismus, der Persönlichkeitsglaube jener, die die
Kollektivkultur, das Zusammenwirken aller mit allen leidenschaftlich
bejahen, damit jeder einzelne Mensch, jedes einzelne Individuum aus
diesem Zusammenwirken seelisch so reich, so geprägt wie nur möglich

hervorgehe. Wenn sich der Sozialist, um gerade dieses
wichtigste scheinbare Gegensatzwort zu »Persönlichkeit« und
»Aristokratismus« heranzuziehen, zum Weltbild des Klassenkampfes und der
ökonomischen Bedingtheit alles gesellschaftlichen Seins bekennt, so
reiht er sich allerdings bewußt einem Millionenheer als namenloser
Kämpfer ein. Aber der Weg, auf dem er zu dieser Anschauung
gelangt ist, die Energie, mit welcher er sie in Wollen und Handeln
umsetzt, muß sein persönliches Eigentum sein, und er ist ein um so
echterer Sozialist, je gründlicher und eigenartiger sein Ich von seiner
Grundüberzeugung her gestaltet und geprägt ist,

Vom besonderen Fall zur abstrakten Erkenntnis erweitert, stellt
sich damit wahre Bildung als die eigentümliche Weise dar, von
der Welt her sein Ich zu formen und dieses Ich wieder auf die Welt
wirken zu lassen, und das klare Bewußtsein dieser Wechselwirkung
stellt uns vor eine ganz bestimmte Pflicht: wie wir von unserem Nächsten

verlangen, daß er uns in unserem besonderen Wüchse gelten
lasse, so müssen wir ihm gegenüber wissen, daß das Leben jeden nach
seiner Art und seinen Bedingungen prägt; wir müssen deshalb gegen
ihn duldsam sein, das heißt wir müssen ihm dieselben Rechte
einräumen wie uns. Sollte uns diese Forderung bei jenen unentwegten
Anhängern des modernen »F ü h r e r g e d a n k e n s«, die Größe der
Persönlichkeit mit dem Recht auf Willkür und auf Austoben aller
bösen Instinkte verwechseln, den bösesten Schimpf unserer Tage, den
Vorwurf des Liberalismus und Relativismus nämlich, eintragen, so
müßten wir uns in Ergebung zu fassen trachten: echte Bildung setzt
nun einmal die Bildbarkeit der Gattung »Mensch« voraus, und die
darf niemandem dem Führergedanken zuliebe verkümmert werden.
Damit verkünden wir nicht lässige Schwäche, nicht bequemes sich-
und-andere-Gehenlassen, sondern Verstehen; sondern die Fähigke:t,
uns auf einen ehrlich erkämpften Standort zu versetzen. Krieg allem
Schlechten und Schwachen, allem Verlogenen und Morschen! Aber
Verständnis für jedes tapfere Ringen auf anderm Boden, denn erst
das, erst Ueberprüfen und Vergleichen macht uns fest auf unserem
eigenen. Sind wir so weit, so werden wir nicht vergewaltigen,
sondern überzeugen, so werden wir durch das lebendige
Beispiel dessen, was Durchbildung und Durchformung ist, auch
anderen zu ähnlichem verhelfen können: nämlich dazu, alle Anlagen des
Herzens und des Verstandes zur höchsten ihnen erreichbaren Stufe
zu erziehen und das so Errungene zur Einheit der Persönlichkeit und
des Weltbildes zusammenfassen.

Wenn es zutrifft, daß nicht der Stoff, sondern erst dessen
Gestaltung das Wesen der Bildung und deren fortwirkende Funktion

77



ausmacht, so muß uns die Dichtung dabei gute Hilfsdienste
leisten können, denn echte Dichtung ist gestalteter Gehalt
— ein noch so bedeutender und anregender Inhalt ohne die ihm
gemäße Form hat mit Dichtung noch nichts zu schaffen. Das bezeugt
uns nicht nur die Arbeitsweise mancher Dichter, eines Flaubert etwa,
der oft Tage und Wochen damit zubrachte, für eine Vorstellung oder
einen Gedanken den ihnen restlos angemessenen Ausdruck zu finden;
oder eines Otto Ludwig, der sein dramatisches Talent im Studium des
unerreichbar großen Formers Shakespeare verzehrte. Noch
beweiskräftiger ist das unmittelbare Erlebnis vollendeter Dichtungen selbst,
das uns zwingend anschaulich macht, wie die Teilchen des Sinnes
und des Klanges zum Kristall zusammenschießen und etwas völlig
Neues, ein durchgebildetes Ganzes nämlich ergeben. Da erst wird
uns der ungeheure, nicht quantitative, sondern qualitative Abstand
zwischen Stoff und Gestalt so recht bewußt, da erfassen wir
überwältigend am gemeisterten Ergebnis, was Bildung ist und vermag,

Es ist, um an Beispielen vorzuführen, was ich meine, gewiß ein
wunderschöner und tief poetischer Gedanke, eine junge Frau, die
Mutterfreuden entgegensieht, durch ein reifendes Aehrenfeld gehen
und über ihr den Aehren verwandtes Geschick nachdenken zu lassen.
Aber was will dieser liebenswürdige Einfall neben S t o r m s kristallklarem

kleinen Gedicht »Juli« bedeuten?

Klingt im Wind ein Wiegenlied,
Sonne warm herniedersieht;
Seine Aehren senkt das Korn,
Rote Beere schwillt am Dorn,
Schwer von Segen ist die Flur ¦—

Junge Frau, was sinnst du nur?

Hier ist alles Segen und Reife, Fülle, Ahnung und süßer Zukunftsschauer,

und zwar nicht deshalb, weil die Worte das sagen; sondern
weil die Bilder, die geweckt werden, weil die Vorstellungen und
Gefühle, die mit ihnen mitschwingen, weil der Klang der Silben und
die Melodie des Ganzen —¦ weil alles das um den Kristallisationskern
»Mutterschaftsahnen« zusammengeschlossen ist und weil von diesem
Kern her jede Einzelheit des Sinnes und des Tonfalls bestimmt wird.
Nun strömt dieses erhoffte und auch leise gefürchtete Glück aus
jedem Worte und aus dem zugleich kraftvollen und zögernden Rhythmus

der Verse so zwingend hervor, daß sie sich der unzerstörbaren
Einheit von Gehalt und Gestalt unmöglich entziehen können ¦— wir
erleben am Wunderwerk des durchgebildeten Ganzen, wie Bildung
in die Welt tritt, wie Wesen und Form sich miteinander decken
müssen, damit wir fühlen: siehe, etwas Ganzes, etwas Geschlossenes
und Vollendetes!

Aber freilich, damit solch ein Symbol des Echten und Durchgestalteten

seine erziehliche Wirkung auch entfalten könne, müssen
wir zu lesen verstehen: wir müssen in uns Hemmungen
gegen alles Falsche, Zu- und Aufgetragene bereits errichtet und den

78



ganzen Wust des bloß Stofflichen, die Freude am lediglich Abenteuerlichen

und Aufregenden von uns fortgewiesen haben. Je richtiger, je
reifer wir lesen, desto sicherer wappnen wir uns gegen wahlloses
Hinunterschlingen, gegen Kitsch und anspruchsvoll-leeren Schein, und
der einzige Weg, der uns dazu führt, ist die Stärkung unseres Sinnes
für Form, ist das nachspürende und begründende, nicht bloß von uns
ungefähr tastende Wissen um künstlerische Gestaltung. Weil es das
Um und Auf jenes Bildungsprozesses ist, den das Dichtwerk an
uns vollzieht, sei es noch an einem zweiten Gedicht, an Richard
D e h m e 1 s »Erntelied« entwickelt:

Es steht ein goldenes Garbenfeld,
das geht bis an den Rand der Welt.
Mahle, Mühle, mahle!

Es stockt der Wind im weiten Land,
viel Mühlen stehn am Himmelsrand.
Mahle, Mühle, mahle!

Es kommt ein dunkles Abendrot,
viel arme Leute schrein nach Brot.
Mahle, Mühle, mahle!

Es hält die Nacht den Sturm im Schoß,
und morgen geht die Arbeit los.
Mahle, Mühle, mahle!

Es fegt der Sturm die Felder rein,
Es wird kein Mensch mehr Hunger schrein,
Mahle, Mühle, mahle!

Was uns vor allem an dem Gedicht zur Bewunderung nötigt, ist die
prachtvolle Selbstverständlichkeit, mit der sich die Idee ins Bild, das
Bild in die Idee umsetzt. Sie müssen, hat man das Gefühl, im selben
Augenblick dagewesen sein und im gleichen Wachstumsprozeß sich
entwickelt haben: die große Vision vom Garbenfeld und von der Mühle,
die eben noch ein Stück Natur und ein gewöhnliches Menschenwerk
sind und sich im nächsten Augenblick zum Symbol alles sozialen Strebens

ausweiten; und die Idee von der brennenden Erlösungssehnsucht,
die harrt und betet und nach den Zeichen des Sturmes ausschaut und
weiß, daß die große Stunde der Befreiung, der Gleichheit und Brüderlichkeit

doch einmal schlagen wird. Ihre Vereinigung aber finden beide
Reihen im Kehrreim »Mahle, Mühle, mahle« und in der von Angst
bis zum Jubel gesteigerten Melodie, die den Vers so wechselvoll
belebt, daß das Gedicht von Strophe zu Strophe immer orkanartiger
anschwillt — ein herrliches Beispiel der Einheit von Gedanke, bildhafter
Vision und überlegen-kunstvoller Gestaltung.

Man sage nicht, daß eine solche Betrachtungsweise ein Gedicht
ungebührlich zerpflücke. Es ist gerade umgekehrt das wichtigste
Bildungserlebnis eines richtigen Gedichtelesens, den Blick für die
Wesensnotwendigkeit der poetischen und damit jeder organischen
Form zu schärfen und sich zu der Erkenntnis durchzuarbeiten, daß
Form, Inhalt und Gefühlslinie das untrennbare Ergebnis eines

79



künstlerischen Prozesses, die Frucht einer zielbewußten Erwägung
sind. Man stelle nur, um den Unterschied zu ermessen, neben Deh-
mels »Erntelied« das im Grundgedanken verwandte Gedicht von
Martin Drescher »W ir fordern mehr«:

Wir wollen Brot! Bescheidene Geschlechter
begnügten sich, wenn in erregten Tagen
des Aufruhrs Banner ward vorangetragen,
fürs liebe Brot zu stehen als wackere Fechter.
Wir aber, die wir gründliche Verächter
der Demut sind, wir Ungestümen schlagen,
glaubt man zufrieden uns bei vollem Magen,
ein lautes Lachen an, ein Hohngelächter.
Wir fordern mehr. Wir ahnen, was das Leben
vermag an Lust, an Glanz und Glut zu geben!
Uns lockt es nicht, das Glück der satten Herde.
Wir wollen alles, was erfreut, genießen,
das Reich der Kunst, des Wissens uns erschließen.
Wir fordern für uns kühn die ganze Erde.

Gewiß, auch hier spricht die Sehnsucht nach einer neuen, freieren
und höheren Welt laut und ehrlich. Aber sie ist, was besonders in
den letzten Versen deutlich wird, Deklamation und Behauptung
geblieben, und nirgends weitet sich eine Vorstellung zur großen Schau,
der sprachliche und rhythmische Ausdruck zur wesenseingeborenen
Musik.

Das eben ist in der Dichtung der Unterschied zwischen geformtem
und ungeformtem Gehalt, und er sagt uns, worauf es in der Kunst
und worauf es im Leben ankommt, damit wir ernstlich von »Bildung«
reden können: nicht auf den Inhalt, nicht auf den Stoff, und mag er
noch so reich sein, sondern darauf, was wir aus dem Stoffe machen,
wie er formend auf uns und wir auf ihn zurückwirken. In der Dichtung
erhalten die Lebensprobleme Gestalt, bekommt Vergangenes Dauer
und steigen Welten aus dem Nichts empor, weil Bildnerwille und
Bildnerkönnen sich ihrer schöpferisch angenommen haben. Bilden
lehrt uns der »Faust«, lehrt uns der »Wallenstein« und lehren uns
alle großen, exemplarisch vorgelebten Leben, bilden leiht dem
Sinnlosen Sinn, ordnet das Ungegliederte und ruht nicht eher, als bis es
allem Werden die ihm gemäße, die organische Form gefunden
hat. Wenn etwas, so ist diese Erkenntnis geeignet, dem modischen
»autoritären« und »totalitären Gedanken« oder wie
sich die Zwangs- und Vergewaltigungssysteme unserer Tage sonst
schon nennen mögen, das Urteil zu sprechen. Denn damit die Substanz
sich nach ihrem eigenen Gesetz formen, damit bildende Wechselwirkung

zwischen Ich und Welt erfolgen könne, bedürfen alle Kräfte
der Freiheit der Entfaltung, Machtprinzip und
Durchformung, Tyrannei und Bildung schließen
einander aus. Wir kämpfen für das ewige Recht des Menschen auf
Bildung, wenn wir für die Freiheit des Denkens und der Entfaltung
kämpfen.

80


	Bildung und Dichtwerk

