Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 11

Artikel: Zusammenbruch der birgerlichen Wissenschaft
Autor: Pfister, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-331513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-331513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Blankovollmacht. Wir werden die einzelnen Steuern genau ansehen
und alles ablehnen, was der breiten Schicht unserer Arbelterschaft nicht
zugemutet werden darf, Und letzten Endes wird die Partei selbst die
Entscheidung treffen.

Anderseits aber darf eine Partei, die ernst genommen werden will
und die das Vertrauen der Mehrheit des Volkes anstrebt, nicht beiseite
stehen, wo es um die wirtschaftliche Existenz des Landes geht.

Das koénnen sich die Kommunisten als bedeutungslose Gruppe
leisten, wir nicht.

Zusammenbruch
der biirgerlichen Wissenschait

Von Karl Pfister.

Die Klage iiber den Zusammenbruch der biirgerlichen Wissenschaft
ist nicht neu. Der erste, der diesen Alarmruf der »banqueroutes to-
tales« der Wissenschaften erhob, war Brunetiére im Jahre 1895. Seine
Kontroverse mit dem Chemiker Berthelot zeigte, dal der beriihmte
Literaturhistoriker das Problem tief erfaBBt hatte. Beinahe zur selben
Zeit erhob in der Schweiz Jakob Burckhardt den gleichen Ruf, als er
aus der Erkenntnis einer innern geistigen Aushéhlung der Gesellschait
unter grofem Aufsehen davon sprach, dafl »die Zustinde Europas einst
iiber Nacht in eine Art Schnellfiule iiberschlagen« kénnten. Dann
schwiegen die Hiiter der offiziellen Wissenschaft und tduschten sich
iiber die Leere hinweg. Erst seit 1914 wird immer und immer wieder
diese Klage erhoben, hat man wieder das Verstindnis fiir eine tiefer-
schiirfende Geschichtsschau.

Die Bildungskrise, das Fehlen eines gemeinsamen Reiches der Wahr-
heit, wird nun heute von biirgerlicher Seite wieder offen zugegeben.
Der Mathematiker Hugo Dingler schrieb dariiber ein 400 Seiten starkes
Buch; der Ziircher Nervenarzt Alexander von Muralt verdffentlichte
ebenfalls eine Schrift »Zur gegenwirtigen Krise der Wissenschaft«. Im
Dezember 1931 fand eine beriihmte Aussprache an der Ziircher Hoch-
schule statt iiber das Wesen der Universitit, nachdem ihr schon lange
im Organ der Ziircher Jungakademiker, im »Ziircher Student«, groBe
und erregte Debatten aus allen Fakultiten vorausgegangen waren.
Neuerdings griff ein Journalist, Dr, Karl Wick, im Luzerner »Vater-
land« anldBlich des Ziircher Universititsjubildums diesen Gedanken
wieder auf. Auch er sucht den Ausweg aus dieser fiir die Wissen-
schaft beschimenden Krise, aus diesem groBten geistigen Debakel der
Neuzeit. Solche Alarmrufe haben einen doppelten Erfolg, Sie er-
schiittern den unbedingten Glauben der Zeit und Menschheit gegeniiber
dem Unfehlbarkeits- und Absolutheitsanspruch der bourgeoisen Wissen-
schaft, erweisen dadurch, daB auch diese nur: zeit- und menschen-
bedingt ist. Anderseits, und das ist vielleicht wichtiger: sie zwingen
diese Wissenschaft und ihre Vertreter, von ihrem geistigen Hochmute

369.



abzulassen und sich wieder auf sich selbst, ihre Anschauungen und
Lehren zu besinnen. Sie erinnern sie zugleich wieder an ihren Aut-
gabenkreis und die Besonderheit ihres Forschungsgebietes. Sie er-
kennen dann wieder, daB sie iiber diese kleinen Unterabteilungen der
Wissenschaft und das wichtige Leistungwissen hinaus wieder einmal
an die Totalitit des Lebens denken miissen, an die organische Einheit
des Lebens im Geiste und in der Natur, an die organische, naturnot-
wendige Entwicklung im Laufe der Jahrtausende und Jahrmillionen:
daB die Wissenschaft also alles von diesem genetischen Standpunkte
aus betrachten mufl. Damit ergibt sich aber auch, wie es schon Karl
Marx in der »Deutschen Ideologie« von 1845/46 betonte, daB es nur
eine einzige Wissenschaft gibt: die Geschichte, und zwar Geschichte
im weitesten und eigentlichen Sinne des Wortes: die Lehre vom Ge-
schehen in der Natur und im Geiste des Menschen.

Erst da ist wahres Wissen, ist universelles Wissen, wird die Uni-
versitit wieder zur alten Universitas, zur Universalitdt, wo die Faihig-
keit und das Bestreben vorhanden sind, die vielen Dinge, die vielen
Spezialerkenntnisse wieder in dem grofen Rahmen zu sehen, in den sie
hineingehéren, ihnen wieder die rechte Stellung in einem universellen
Weltbilde zuzuweisen. Wir haben das heute in der biirgerlichen
Wissenschaft nicht mehr. Aber ohne diese Einordnung wird das Wissen,
wird die Wissenschaft degradiert, entehrt und wird dadurch im besten
Falle ein blofes, wenn auch umfangreiches Sachregdisterwissen iiber
ein Vielerlei von Gelehrsamkeit. Statt daB der Mensch das Wissen be-
sitzt, wird er als bloBer Wisser vom Wissen besessen. Statt zu einer
Einheit des Denkens, zu einer logisch aufgebauten Weltanschauung,
dem Ziele jeden geistigen Erkennens, fiihrt dieses Vielwissen zu einer
Schwichung, zu einer Zersplitterung der geistigen Krifte in einem
UeberfluB an dargebotenen Wissensstoffen. Wir haben so bloBe Viel-
wisser, Tausende von verschiedenen Spezialisten, aber wenige wirklich
gebildete Leute. Denn Bildung ist mehr als bloBles- Wissen; sie ist
Bereitschaft zu erkenntnisméBigem Denken. Die Universitit hat aber
Bildung zu vermitteln, nicht blo trockenes Wissen. Sie .soll den
Ehrentitel: Alma Mater, Lebensspenderin, wieder zu Ehren tragen
diirfen; sie soll nicht bloBe wissenschaftliche Fabrik sein, wo Doktoren
der verschiedenen Fakultiten am laufenden Band produziert werden.
Universalitdt verlangt nach einem weltanschaulich  liickenlos ge-
schlossenen Bildungssystem. Die Universitait mu3 daher mehr sein als
nur die Summe aus einer Anzahl von Lehrstiihlen des Wissens. Einzel-
wissen ist wichtig, aber vernichtet den Geist, wahrend ihn die Weisheit,
als organisches Erkennen des Seins, in seiner Entwicklung und in
seinen Zusammenhingen belebt und adelt.

Im Gegensatz zu dieser Forderung besteht aber die biirgerliche
Wissenschaft heute in einer Vergdtzung von isolierten Wissenschaften.
Diese Hingabe an eine extensive Unendlichkeitsgliubigkeit hat den
europdischen, den zivilisierten Geist innerlich verarmt, hat ihm nur
den zweifelhaften Fortschritt einer raffinierten Disziplinierung der
technischen Intelligenz gebracht, hat das Leistundswissen, das sich mit

370



jedem nicht allzu schlechten Gedichtnis aneignen 1aBt, auf Kosten der
Harmonie des Ganzen, der geistigen Gesamtfunktion des Menschen
gesteigert, hat damit sozusagen die menschliche Substanz verkiimmern
lassen. Es ergibt sich daher, wie sich F. W. Forster, dessen Losungs-
ansicht wir Marxisten natiirlich nicht teilen kénnen, weil sie sich in
religiosen Spekulationen verliert, statt aul dem Feststellbaren, Posi-
tiven zu verharren, wie sich also dieser ehemalige Lehrer der Ziircher
Hochschule ausdriickt, eine geradezu erschreckende Ratlosigkeit und
Ziellosigkeit des modernen Universititsgedankens: keinerlei Gesamt-
zweck, kein Bildungsplan, kein Vervollkommnungsziel steht leuchtend
iiber der Einzelarbeit; nirgends wird ein Versuch gemacht, die Er-
kenntnisse zusammenzuordnen; die faustisch nach der Universitas, der
Universalitat begehrende Jugend wird auf seelische Hungerrationen ge-
setzt, alle ihre Interessen werden spezialistisch eingeengt; so wird ein
wissenschaftliches Halbmenschentum geziichtet, dem die Totalansicht
des Lebens von seinen Lehrern, die ihm doch Wegweiser sein sollten,
versperrt wird.

Diese Ratlosigkeit, diese Ziellosigkeit, diese Unbildung, der jede
organische Anschauung und Durchdringung der Wirklichkeit fehlt,
wirkt sich naturgemidB auch auf die ganze Haltung des Lebens aus. So
gibt es heutzutage wohl eine hochstehende AeuBlerlichkeit mit allen
moglichen, auch ihrerseits bewundernswerten technischen Errungen-
schaften, kurz gesagt, eine Zivilisation, aber keine Kultur. Wir ver-
gessen bei dieser Anbetung der Technik und der sportlichen Rekorde
aber etwas Wichtiges: das namlich, dafl sie die Durchgeistigung der
Menschheit hindern, dal3 sie der arbeitenden Masse im Wege steht, zu
einer allumfassenden tiefen Bildung zu gelangen, zu einer Bildung, die
nicht bloB aus Sachregisterwissen besteht, sondern die zwischen allen
Erscheinungen des Lebens die groflen Zusammenhinge zu ziehen ver-
steht, die die Grundlage einer organischen, die Welt allein erfassenden
VWeltanschauung bildet. Denn das Ideal einer hochstehenden Mensch-
heit ist nicht eine wohl durchbildete kleine Schicht von Privilegierten,
sondern die Teilnahme aller, soweit es ihre Begabung zuliBit, an den
Giitern der Wissenschalft. '
~ Man wird heute selten einen biirgerlichen Juristen finden, der etwas
von der Entwicklungsgeschichte der Menschheit weil, der iiber Li-
teratur, von einigen Modebiichern abgesehen, zu sprechen versteht, der
sich an einer primitiven Diskussion {iber den Aufbau des Weltalls
beteiligen kann, oder der die bestehenden Staatsformen aus ihren natur-
notwendigen wirtschaftlichen und historischen Bedingungen abzuleiten
imstande ist. Anderseits geht es einem Chemiker oder einem Philologen
nicht besser. Sie sind in ihr Fachgebiet eingesponnen, oft auch da
wieder nur mit einer kleinen Spezialitit beschiftigt und vergessen
darum, daBl ihr Gebiet nur ein klein winziges Teilchen des ganzen Seins
ist, dal man dieses winzige Teilchen aber in Wirklichkeit nur im Zu-
sammenhange mit tausendfiltigen andern Erscheinungen erfassen und
verstehen kann. Der Barockspezialist in der Literatur, der die un-
zahligen Dichter jenes Zeitalters bis in alle Kleinigkeiten kennt, weil,

371



daB deren Dichtungen Erzeugnisse des feudalen, absolutistischen Sy-
stems sind. Aber er fragt danach nicht weiter. Er fragt nicht, warum
der Absolutismus die Literatur zur Hof- und Gelehrtendichtung stem-
peln konnte, woher er diese Macht besal. Denn das betrifft seines Er-
achtens nicht ihn, sondern das haben seine Kollegen von der Welt-
geschichte zu wissen. Obwohl er erst durch dieses Wissen dazu kommen
kann, sein Spezialgebiet richtig und griindlich zu erkennen und zu
erkldren,

Durch dieses, auf engstes Gebiet beschrinkte Fachwissen wird die
Wissenschaft langweilig und trocken, vermag sie keine wahre Er-
kenntnis zu vermitteln. Sie wird langweilig und trocken, weil sie einen
Teil des Geschehens, einen Teil des groBlen organischen Ganzen heraus-
reilt und ihm damit das Leben entzieht, ihn zu einem Kadaver macht,
der in der wissenschaftlichen Darstellung allzu schnell nach Moder
und Biicherstaub riecht. Sie vermag keine wahre Erkenntnis zu geben,
eben weil sie in Spezialititen stecken bleibt, weil sie mit Moderduft
sich umhiillt, statt das wirkliche Geschehen zu erfassen, weil sie das
Ganze iiber einem Teilchen vergifit, weil sie von einem Teilchen aus,
ohne die andern Teilchen zu beachten, Riickschliisse, notwendigerweise
falsche Riickschliisse, auf das Ganze zieht. Aus falschen Folgerungen,
aus falschen Erkenntnissen aber 148t sich keine Weltanschauung auf-
bauen. Eine solche miilte mit jedem Schritte nach weiterm Erkennen
auf Widerspruch stoBen. Darum retten sich viele, auch scheinbar auf-
gekliarte Menschen, weil ihnen die zusammengebrochene biirgerliche
Wissenschaft keinen Halt, keine Weltanschauung geben kann, in die
Nebelgebiete, die fiir den Verstand und die Sinne nicht mehr erkennbar,
ja sogar oft vernunftwidrig sind. Diese Zufluchtsorte sind die Arme
der Religion, der Metaphysik, der Mystik, des Okkultismus und der
Anthroposophie.

Zwei Schlagworte, die heute noch nicht ganz abgewirtschaftet haben,
verhalfen der biirgerlichen Wissenschaft zum Zusammenbruch. Das
erste heillt: »Ignoramus et ignorabimus«, wir wissen nichts und werden
nichts wissen. Dieser Spruch konnte nur zu einer Zeit Geltung er-
ringen, als man die organische und genetische Einheit alles Seins, als
man die Zusammenhinge der einzelnen Wissensgebiete unter sich und
ihre gegenseitige Unterstiitzung und Erhellung aus den Augen verlor.
Von einer einheitlichen, logisch auf den Tatsachen aufbauenden Welt-
anschauung aus hitte man nicht dazu kommen kénnen. Denn in An-
betracht des Fortschrittes der Wissenschaft und der Erkenntnis allein
in den letzten 100 Jahren miillte es heilen: Heute wissen wir noch wenig,
aber die Zeit wird kommen, wo wir alles wissen werden, wo keine
Schleier mehr uns die Wahrheit verbergen und Ritsel stellen werden.
Dazu kam, daBl man von falschen Voraussetzungen aus ging; man be-
trachtete das Geistige als das allein treibende Moment im Geschehen
und vergall, daBl es wohl als Wechselwirkung auf die materielle Basis
EinfluB hat, dal aber diese letztere in erster Linie die Entwicklung
bestimmt. Die Literaturstrémung des Naturalismus zum Beispiel wire
unméglich gewesen ohne die starke Akkumulation des Kapitals auf

372



der einen und die Proletarisierung der Massen auf der andern Seite
und ohne die dadurch erwachende Arbeiterbewegung; sie wire aber
auch unméglich gewesen in einer Zeit der sozialen Gesetzgebung, in
der die Massen der Arbeiter nicht der tiefsten Not durch iibergrof3e
Arbeitszeit und allzu geringe Lohne ausgeliefert sind. Diese materielle
Not, die Ursache des Elendes haben den Kiinstlern den Weg gebahnt
zur krassen Schilderung dieses Zustandes.

Das zweite Schlagwort ist: voraussetzungslose Wissenschaft. Es
gibt, wie Karl Marx bereits auch in seiner Friihschrift, in der »Deutschen
Ideologie«, dargetan hat, keine voraussetzungslose Wissenschaft. Denn
wenn die Wissenschaft schon etwas beobachten, erkennen will, muf}
sie das Dasein des Menschen, des Forschers wie des Erforschten, wie
auch die Existenz der Natur voraussetzen. Sie mull weiter voraus-
setzen, dall die Menschen imstande sein miissen, zu leben, »um Ge-
schichte machen« zu konnen, dafl auch die Naturkrifte vorhanden sein
miissen, um dort ebenfalls Verinderungen hervorzurufen, also »Ge-
schichte machen« zu konnen. Etwas weiteres darf nicht vorausgesetzt
werden, sondern alles {ibrige muB erkannt und bewiesen werden.
Trotzdem bleibt doch immer und immer diese Voraussetzung zu Be-
ginn aller Forschung und Erkenntnis, die erst mit fortschreitendem
Wissen zur Tatsache wird.

Der Ausweg aus dieser Krise der Wissenschalft ist noch aufzuzeigen.
Eigentlich fiir Marxisten iiberfliissig, denn wir wissen, dafl nur jene
Geschichtsauffassung die Lésung bringen kann, die in den Werken
eines Hyppolith Taine, eines Guizot, eines Comte und bei allen eng-
lischen Historikern bis etwa 1850 primitiv angebahnt wurde, und die
Karl Marx und Friedrich Engels dann ausgebaut und wissenschaftlich
begriindet haben. Wir meinen den historischen Materialismus. Wir
haben es an dieser Stelle nicht nétig, die Lehren des historischen Ma-
terialismus auszufithren, doch méchten wir, auf Max Adlers »Lehr-
buch der materialistischen Geschichtsauffassung« basierend, die er-
kenntnistheoretische Grundlage des Marxismus, die sehr wenig be-
kannt ist, etwas darlegen, da sie fiir die darauf aufbauende Geschichts-
auffassung wichtig und richtunggebend ist.

Die Erkenntnismittel des historischen Materialismus sind: Sinnes-
empfindung und Ratio, das heifit die Einheit von Verstand und Ver-
nunit. Das eine ist nicht ohne das andere denkbar. Ohne Sinnesein-
driicke hétte die bloBle Ratio keine Wahrnehmungen, die sie verarbeiten
konnte, ohne Ratio blieben die Empfindungen formlos, unlogisch und
ungeordnet. Diesbeziiglich hat Kant in einem beriihmten Ausspruche
gesagt: »Begriffe ohne Anschauungen sind leer, Anschauungen ohne
Begriffe sind blind.« Das bedeutet aber gleichzeitig keinen sogenannten
Antirationalismus, der nur die sinnesm#fBige Beobachtung anerkennt,
denn die Ratio drdngt sich mit der zunehmenden Erfahrung immer
weiter in unsere Sinnesempfindungen hinein. Anderseits ist es kein Ra-
tionalismus, das heiBt eine Herrschaft von Verstand und Vernunft auf
Kosten der sinneshaften Beobachtung. Antirationalismus entspringt ge-
wohnlich, besonders in der heutigen erkenntnistheoretischen Philo-

373



sophie, einer weitverbreiteten Denkfaulheit, denn der Rationalismus ist
schlieBlich trotzdem wieder eine unschitzbare Schule des logisch klaren
Denkens.

Ratio und Sinneseindriicke bilden als Erkenntnismittel unser Be-
wuBtsein. Wenn man dieses BewuBtsein unlogischerweise und falsch-
lich zugleich als Ausflul einer Geistigkeit an sich nimmt, so geridt man
in die Metaphysik, das heifit in eine Anschauung hinein, die behauptet,
es gidbe eine von unserm BewuBtsein unabhingige Wirklichkeit und
eine dieselbe erfassende Erkenntnis, was unbeweisbar ist, weil es aufler-
halb der Erfahrung, also in geistigem Nebel und somit auflerhalb der
Wissenschaft liegt. Wissenschaft fragt aber nur nach den Formen und
Bedingungen der Wirkungsweise des BewuBtseins und kommt somit
auf erkenntniskritischem Wege dazu, die Welt so zu fassen, wie sie ist.

Unsere Erfahrung, die sich aus Sinneseindriicken und deren Ver-
arbeitung durch die Ratio bildet, ist nirgendwo anders zu finden als in
unserm BewuBtsein. Daher ist dieses der Ausgangspunkt unseres
Denkens. Auf diese Weise werden »Geist« und »Materie« nur mehr zu
Unterschieden innerhalb unseres Bewulltseins. Unsere Erfahrung geht
aber nicht in erster Linie vom Geiste aus, aber auch nicht von der
Natur., Sondern wir erleben erst in unserer Erfahrung den Unterschied
zwischen Geist und Materie, und wir erleben ihn bloB durch die
Formen unseres Bewulltseins. Von da aus gesehen, erledigt sich die
Ansicht des platten philosophischen Materialismus — der nicht mit
dem historischen Materialismus verwechselt werden darf —, nach
welchem alles nur Stoff und Erscheinungsform des Stoffes ist, wie
anderseits auch die Lehre des Spiritualismus, dal alles nur Geist se1.
Diese beiden Annahmen liegen jenseits aller Erfahrung und sind daher
reine Spekulation und wortklingende Spiegelfechterei.

Dadurch aber, daB der historische Materialismus seine Erkenntnis
beziehungsweise das »Wie« der Erkenntnis nur auf die Erfahrung, so-
mit auf das BewuBtsein stellt, halt er sich von allem Unbeweisbaren
fern, vermag er eine logische und organische Weltanschauung zu
griinden, die heute schon sozusagen geschlossen ist, und in die neuen
Erkenntnisse der fortschreitenden Wissenschaft nur Erginzungen, aber
keine Umwilzungen zu bringen vermégen.

Aus diesen Erkenntnissen heraus, die die Grundlage des historischen
Materialismus bilden, ergibt sich auch dessen geschichtsbetrachtender
kritischer Standpunkt.

Er beschriankt sich auf die denkende Bearbeitung und Zusammen-
fassung des durch die Sinne Gegebenen, um dadurch zur Erkenntnis
dessen zu gelangen, was er das »Wirkliche«, das »Materielle« nennt,
das heillt er bleibt kritisch betrachtend, iiberpriifend auf dem Beoden
der wirklichen Erfahrung und schweift nicht in leere Abstraktionen ab.
Das bedeutet aber nicht, daBl das Denken die Tatsachen einfach wie eine
Maschine zu registrieren habe, denn es gehort zum Feststellen von Tat-
sachen bereits denkende Betrachtung, das hei3t Theorie. Dieser histc-
rische Materialismus bedeutet im Grunde nichts anderes als auch den
Positivismus der modernen biirgerlichen Naturwissenschaft und ihre

374



Beschrinkung auf kausale, das heifit ursiachlich zusammenhingende
Tatsachenforschung. Nur vergessen die heutigen bourgeoisen »Wissen-
schafter«, die die Marxsche Urheberschaft dieser Lehre »schamhaft«
verschweigen und sie als ihre eigene Erkenntnis ausgeben, dal wir
auch die einzelnen Fachgebiete schlieBlich auf eine einzige Grund-
ursache zuriickzufiihren haben; das ist der Grund, dall wir einen Haufen
von Spezialfichern ohne scheinbaren Zusammenhang haben, was eine
einheitliche genetische Weltanschauung verhindert. Dies wird ver-
gessen, so dall so viele verschiedene Blickpunkte aus einer einzigen
Denkmethode entstehen kdnnen, als Lehrstiihle existieren.

Krieg oder Kriegsverhiitung ?

Von Atlanticus.

Im BewuBtsein des Proletariats diirfte es eine solche Alternative
nicht geben. Aber anscheinend gibt es eine solche Alternative in der
Einschatzung der Tatsachen durch die Fiihrer. Fiihrer, die mit dem
Kriege rechnen und trachten, diesen Faktor fiir die soziale Revolution
dienstbar zu machen, gibt es in der II. sowohl als in der III. Inter-
nationale. In den sozialdemokratischen Parteien ist man geneigt, den
Krieg als ein unausweichliches Element der Entwicklung des Kapi-
talismus mehr oder weniger resigniert hinzunehmen. Die Bolschewisten
ersetzen die Resignation durch den Willkommensgrull, den sie jeder
Gelegenheit zur Gewaltanwendung entbieten. Letzten Endes miissen
beide sich treffen, da ja beide den kapitalistischen Krieg gewaltsam in
die soziale Revolution umwandeln wollen. Es ist erstaunlich leicht,
die Arbeiter fiir diesen Gedanken zu gewinnen.

Es ist jedoch mehr als fraglich, ob der Krieg oder der politische
Kriegszustand wirklich die giinstigsten Bedingungen fir die soziale
Revolution schaffen. Der Internationale Gewerkschaftsbund hat im
Haag und in Rom proklamiert, dal} die gewerkschaftlich organisierte
Arbeiterklasse auf die ernstliche Gefdhrdung des Friedens mit dem
Generalstreik antworten wird. Den Generalstreik kann man sich nach
den Erfahrungen der Nachkriegszeit kaum anders als revolutioniren
Akt vorstellen, dem bei Strafe der Versandung der Aktion andere re-
volutiondre Taten folgen miissen.

Wie wirkt nun der Generalstreik als Mittel zur Eindimmung des
Krieges? Seit der Proklamation der Resolutionen vom Haag und von
Rom sind die Heere durchgreifend rationalisiert und mechanisiert
worden. Sie haben ihre eigenen Transportmittel zu Land, zu Wasser
und in der Luft. Sie kénnen also den Krieg beginnen, ohne nennens-
wert vom Generalstreik behindert zu werden. Kriegsbeginn ist aber
gleichbedeutend mit Invasion. Das ist fiir die revolutioniren Krifte ein
duBerst gefahrlicher Punkt. Mit Propaganda erreicht man heutzutage
das schier Unmégliche. Der Aufstieg der groBten demagogischen Be-
wegung der Weltgeschichte, ich meine den deutschen Faschismus, zu

375



	Zusammenbruch der bürgerlichen Wissenschaft

