
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 11

Artikel: Zusammenbruch der bürgerlichen Wissenschaft

Autor: Pfister, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blankovollmacht, Wir werden die einzelnen Steuern genau ansehen
und alles ablehnen, was der breiten Schicht unserer Arbeiterschaft nicht
zugemutet werden darf. Und letzten Endes wird die Partei selbst die
Entscheidung treffen.

Anderseits aber darf eine Partei, die ernst genommen werden will
und die das Vertrauen der Mehrheit des Volkes anstrebt, nicht beiseite
stehen, wo es um die wirtschaftliche Existenz des Landes geht.

Das können sich die Kommunisten als bedeutungslose Gruppe
leisten, wir nicht.

Zusammenbruch
der bürgerlichen Wissenschaft

Von Karl Pfister.
Die Klage über den Zusammenbruch der bürgerlichen Wissenschaft

ist nicht neu. Der erste, der diesen Alarmruf der »banqueroutes
totales« der Wissenschaften erhob, war Brunetiere im Jahre 1895. Seine
Kontroverse mit dem Chemiker Berthelot zeigte, daß der berühmte
Literaturhistoriker das Problem tief erfaßt hatte. Beinahe zur selben
Zeit erhob in der Schweiz Jakob Burckhardt den gleichen Ruf, als er
aus der Erkenntnis einer innern geistigen Aushöhlung der Gesellschaft
unter großem Aufsehen davon sprach, daß »die Zustände Europas einst
über Nacht in eine Art Schnellfäule überschlagen« könnten. Dann
schwiegen die Hüter der offiziellen Wissenschaft und täuschten sich
über die Leere hinweg. Erst seit 1914 wird immer und immer wieder
diese Klage erhoben, hat man wieder das Verständnis für eine
tieferschürfende Geschichtsschau.

Die Bildungskrise, das Fehlen eines gemeinsamen Reiches der Wahrheit,

wird nun heute von bürgerlicher Seite wieder offen zugegeben.
Der Mathematiker Hugo Dingler schrieb darüber ein 400 Seiten starkes
Buch; der Zürcher Nervenarzt Alexander von Muralt veröffentlichte
ebenfalls eine Schrift »Zur gegenwärtigen Krise der Wissenschaft«. Im
Dezember 1931 fand eine berühmte Aussprache an der Zürcher
Hochschule statt über das Wesen der Universität, nachdem ihr schon lange
im Organ der Zürcher Jungakademiker, im »Zürcher Student«, große
und erregte Debatten aus allen Fakultäten vorausgegangen waren.
Neuerdings griff ein Journalist, Dr. Karl Wick, im Luzerner »Vaterland«

anläßlich des Zürcher UniversitätsJubiläums diesen Gedanken
wieder auf. Auch er sucht den Ausweg aus dieser für die Wissenschaft

beschämenden Krise, aus diesem größten geistigen Debakel der
Neuzeit. Solche Alarmrufe haben einen doppelten Erfolg. Sie
erschüttern den unbedingten Glauben der Zeit und Menschheit gegenüber
dem Unfehlbarkeits- und Absolutheitsanspruch der bourgeoisen Wissenschaft,

erweisen dadurch, daß auch diese nur zeit- und menschenbedingt

ist. Anderseits, und das ist vielleicht wichtiger: sie zwingen
diese Wissenschaft und ihre Vertreter, von ihrem geistigen Hochmute

369



abzulassen und sich wieder auf sich selbst, ihre Anschauungen und
Lehren zu besinnen. Sie erinnern sie zugleich wieder an ihren
Aufgabenkreis und die Besonderheit ihres Forschungsgebietes. Sie
erkennen dann wieder, daß sie über diese kleinen Unterabteilungen der
Wissenschaft und das wichtige Leistungwissen hinaus wieder einmal
an die Totalität des Lebens denken müssen, an die organische Einheit
des Lebens im Geiste und in der Natur, an die organische, naturnotwendige

Entwicklung im Laufe der Jahrtausende und Jahrmillionen:
daß die Wissenschaft also alles von diesem genetischen Standpunkte
aus betrachten muß. Damit ergibt sich aber auch, wie es schon Karl
Marx in der »Deutschen Ideologie« von 1845/46 betonte, daß es nur
eine einzige Wissenschaft gibt: die Geschichte, und zwar Geschichte
im weitesten und eigentlichen Sinne des Wortes: die Lehre vom
Geschehen in der Natur und im Geiste des Menschen.

Erst da ist wahres Wissen, ist universelles Wissen, wird die
Universität wieder zur alten Universitas, zur Universalität, wo die Fähigkeit

und das Bestreben vorhanden sind, die vielen Dinge, die vielen
Spezialerkenntnisse wieder in dem großen Rahmen zu sehen, in den sie
hineingehören, ihnen wieder die rechte Stellung in einem universellen
Weltbilde zuzuweisen. Wir haben das heute in der bürgerlichen
Wissenschaft nicht mehr. Aber ohne diese Einordnung wird das Wissen,
wird die Wissenschaft degradiert, entehrt und wird dadurch im besten
Falle ein bloßes, wenn auch umfangreiches Sachregisterwissen über
ein Vielerlei von Gelehrsamkeit. Statt daß der Mensch das Wissen
besitzt, wird er als bloßer Wisser vom Wissen besessen. Statt zu einer
Einheit des Denkens, zu einer logisch aufgebauten Weltanschauung,
dem Ziele jeden geistigen Erkennens, führt dieses Vielwissen zu einer
Schwächung, zu einer Zersplitterung der geistigen Kräfte in einem
Ueberfluß an dargebotenen Wissensstoffen. Wir haben so bloße
Vielwisser, Tausende von verschiedenen Spezialisten, aber wenige wirklich
gebildete Leute. Denn Bildung ist mehr als bloßes Wissen; sie ist
Bereitschaft zu erkenntnismäßigem Denken. Die Universität hat aber
Bildung zu vermitteln, nicht bloß trockenes Wissen. Sie soll den
Ehrentitel: Alma Mater, Lebensspenderin, wieder zu Ehren tragen
dürfen; sie soll nicht bloße wissenschaftliche Fabrik sein, wo Doktoren
der verschiedenen Fakultäten am laufenden Band produziert werden.
Universalität verlangt nach einem weltanschaulich lückenlos
geschlossenen Bildungssystem. Die Universität muß daher mehr sein als
nur die Summe aus einer Anzahl von Lehrstühlen des Wissens. Einzelwissen

ist wichtig, aber vernichtet den Geist, während ihn die Weisheit,
als organisches Erkennen des Seins, in seiner Entwicklung und in
seinen Zusammenhängen belebt und adelt.

Im Gegensatz zu dieser Forderung besteht aber die bürgerliche
Wissenschaft heute in einer Vergötzung von isolierten Wissenschaften.
Diese Hingabe an eine extensive Unendlichkeitsgläubigkeit hat den
europäischen, den zivilisierten Geist innerlich verarmt, hat ihm nur
den zweifelhaften Fortschritt einer raffinierten Disziplinierung der
technischen Intelligenz gebracht, hat das Leistungswissen, das sich mit

370



jedem nicht allzu schlechten Gedächtnis aneignen läßt, auf Kosten der
Harmonie des Ganzen, der geistigen Gesamtfunktion des Menschen
gesteigert, hat damit sozusagen die menschliche Substanz verkümmern
lassen. Es ergibt sich daher, wie sich F. W. Förster, dessen Lösungsansicht

wir Marxisten natürlich nicht teilen können, weil sie sich in
religiösen Spekulationen verliert, statt auf dem Feststellbaren, Positiven

zu verharren, wie sich also dieser ehemalige Lehrer der Zürcher
Hochschule ausdrückt, eine geradezu erschreckende Ratlosigkeit und
Ziellosigkeit des modernen Universitätsgedankens: keinerlei Gesamtzweck,

kein Bildungsplan, kein Vervollkommnungsziel steht leuchtend
über der Einzelarbeit; nirgends wird ein Versuch gemacht, die
Erkenntnisse zusammenzuordnen; die faustisch nach der Universitas, der
Universalität begehrende Jugend wird auf seelische Hungerrationen
gesetzt, alle ihre Interessen werden spezialistisch eingeengt; so wird ein
wissenschaftliches Halbmenschentum gezüchtet, dem die Totalansicht
des Lebens von seinen Lehrern, die ihm doch Wegweiser sein sollten,
versperrt wird.

Diese Ratlosigkeit, diese Ziellosigkeit, diese Unbildung, der jede
organische Anschauung und Durchdringung der Wirklichkeit fehlt,
wirkt sich naturgemäß auch auf die ganze Haltung des Lebens aus. So

gibt es heutzutage wohl eine hochstehende Aeußerlichkeit mit allen
möglichen, auch ihrerseits bewundernswerten technischen Errungenschaften,

kurz gesagt, eine Zivilisation, aber keine Kultur. Wir
vergessen bei dieser Anbetung der Technik und der sportlichen Rekorde
aber etwas Wichtiges: das nämlich, daß sie die Durchgeistigung der
Menschheit hindern, daß sie der arbeitenden Masse im Wege steht, zu
einer allumfassenden tiefen Bildung zu gelangen, zu einer Bildung, die
nicht bloß aus Sachregisterwissen besteht, sondern die zwischen allen
Erscheinungen des Lebens die großen Zusammenhänge zu ziehen
versteht, die die Grundlage einer organischen, die Welt allein erfassenden
Weltanschauung bildet. Denn das Ideal einer hochstehenden Menschheit

ist nicht eine wohl durchbildete kleine Schicht von Privilegierten,
sondern die Teilnahme aller, soweit es ihre Begabung zuläßt, an den
Gütern der Wissenschaft.

Man wird heute selten einen bürgerlichen Juristen finden, der etwas
von der Entwicklungsgeschichte der Menschheit weiß, der über
Literatur, von einigen Modebüchern abgesehen, zu sprechen versteht, der
sich an einer primitiven Diskussion über den Aufbau des Weltalls
beteiligen kann, oder der die bestehenden Staatsformen aus ihren
naturnotwendigen wirtschaftlichen und historischen Bedingungen abzuleiten
imstande ist. Anderseits geht es einem Chemiker oder einem Philologen
nicht besser. Sie sind in ihr Fachgebiet eingesponnen, oft auch da
wieder nur mit einer kleinen Spezialität beschäftigt und vergessen
darum, daß ihr Gebiet nur ein klein winziges Teilchen des ganzen Seins
ist, daß man dieses winzige Teilchen aber in Wirklichkeit nur im
Zusammenhange mit tausendfältigen andern Erscheinungen erfassen und
verstehen kann. Der Barockspezialist in der Literatur, der die
unzähligen Dichter jenes Zeitalters bis in alle Kleinigkeiten kennt, weiß,

371



daß deren Dichtungen Erzeugnisse des feudalen, absolutistischen
Systems sind. Aber er fragt danach nicht weiter. Er fragt nicht, warum
der Absolutismus die Literatur zur Hof- und Gelehrtendichtung stempeln

konnte, woher er diese Macht besaß. Denn das betrifft seines Er-
achtens nicht ihn, sondern das haben seine Kollegen von der
Weltgeschichte zu wissen. Obwohl er erst durch dieses Wissen dazu kommen
kann, sein Spezialgebiet richtig und gründlich zu erkennen und zu
erklären.

Durch dieses, auf engstes Gebiet beschränkte Fachwissen wird die
Wissenschaft langweilig und trocken, vermag sie keine wahre
Erkenntnis zu vermitteln. Sie wird langweilig und trocken, weil sie einen
Teil des Geschehens, einen Teil des großen organischen Ganzen herausreißt

und ihm damit das Leben entzieht, ihn zu einem Kadaver macht,
der in der wissenschaftlichen Darstellung allzu schnell nach Moder
und Bücherstaub riecht. Sie vermag keine wahre Erkenntnis zu geben,
eben weil sie in Spezialitäten stecken bleibt, weil sie mit Moderduft
sich umhüllt, statt das wirkliche Geschehen zu erfassen, weil sie das
Ganze über einem Teilchen vergißt, weil sie von einem Teilchen aus,
ohne die andern Teilchen zu beachten, Rückschlüsse, notwendigerweise
falsche Rückschlüsse, auf das Ganze zieht. Aus falschen Folgerungen,
aus falschen Erkenntnissen aber läßt sich keine Weltanschauung
aufbauen. Eine solche müßte mit jedem Schritte nach weiterm Erkennen
auf Widerspruch stoßen. Darum retten sich viele, auch scheinbar
aufgeklärte Menschen, weil ihnen die zusammengebrochene bürgerliche
Wissenschaft keinen Halt, keine Weltanschauung geben kann, in die
Nebelgebiete, die für den Verstand und die Sinne nicht mehr erkennbar,
ja sogar oft vernunftwidrig sind. Diese Zufluchtsorte sind die Arme
der Religion, der Metaphysik, der Mystik, des Okkultismus und der
Anthroposophie.

Zwei Schlagworte, die heute noch nicht ganz abgewirtschaftet haben,
verhalfen der bürgerlichen Wissenschaft zum Zusammenbruch. Das
erste heißt: »Ignoramus et ignorabimus«, wir wissen nichts und werden
nichts wissen, Dieser Spruch konnte nur zu einer Zeit Geltung
erringen, als man die organische und genetische Einheit alles Seins, als
man die Zusammenhänge der einzelnen Wissensgebiete unter sich und
ihre gegenseitige Unterstützung und Erhellung aus den Augen verlor.
Von einer einheitlichen, logisch auf den Tatsachen aufbauenden
Weltanschauung aus hätte man nicht dazu kommen können. Denn in
Anbetracht des Fortschrittes der Wissenschaft und der Erkenntnis allein
in den letzten 100 Jahren müßte es heißen: Heute wissen wir noch wenig,
aber die Zeit wird kommen, wo wir alles wissen werden, wo keine
Schleier mehr uns die Wahrheit verbergen und Rätsel stellen werden.
Dazu kam, daß man von falschen Voraussetzungen aus ging; man
betrachtete das Geistige als das allein treibende Moment im Geschehen
und vergaß, daß es wohl als Wechselwirkung auf die materielle Basis
Einfluß hat, daß aber diese letztere in erster Linie die Entwicklung
bestimmt. Die Literaturströmung des Naturalismus zum Beispiel wäre
unmöglich gewesen ohne die starke Akkumulation des Kapitals auf

372



der einen und die Proletarisierung der Massen auf der andern Seite
und ohne die dadurch erwachende Arbeiterbewegung; sie wäre aber
auch unmöglich gewesen in einer Zeit der sozialen Gesetzgebung, in
der die Massen der Arbeiter nicht der tiefsten Not durch übergroße
Arbeitszeit und allzu geringe Löhne ausgeliefert sind. Diese materielle
Not, die Ursache des Elendes haben den Künstlern den Weg gebahnt
zur krassen Schilderung dieses Zustandes.

Das zweite Schlagwort ist: voraussetzungslose Wissenschaft. Es
gibt, wie Karl Marx bereits auch in seiner Frühschrift, in der »Deutschen
Ideologie«, dargetan hat, keine voraussetzungslose Wissenschaft. Denn
wenn die Wissenschaft schon etwas beobachten, erkennen will, muß
sie das Dasein des Menschen, des Forschers wie des Erforschten, wie
auch die Existenz der Natur voraussetzen. Sie muß weiter voraussetzen,

daß die Menschen imstande sein müssen, zu leben, »um
Geschichte machen < zu können, daß auch die Naturkräfte vorhanden sein
müssen, um dort ebenfalls Veränderungen hervorzurufen, also
»Geschichte machen^ zu können. Etwas weiteres darf nicht vorausgesetzt
werden, sondern alles übrige muß erkannt und bewiesen werden.
Trotzdem bleibt doch immer und immer diese Voraussetzung zu
Beginn aller Forschung und Erkenntnis, die erst mit fortschreitendem
Wissen zur Tatsache wird.

Der Ausweg aus dieser Krise der Wissenschaft ist noch aufzuzeigen.
Eigentlich für Marxisten überflüssig, denn wir wissen, daß nur jene
Geschichtsauffassung die Lösung bringen kann, die in den Werken
eines Hyppolith Taine, eines Guizot, eines Comte und bei allen
englischen Historikern bis etwa 1850 primitiv angebahnt wurde, und die
Karl Marx und Friedrich Engels dann ausgebaut und wissenschaftlich
begründet haben. Wir meinen den historischen Materialismus. Wir
haben es an dieser Stelle nicht nötig, die Lehren des historischen
Materialismus auszuführen, doch möchten wir, auf Max Adlers »Lehrbuch

der materialistischen Geschichtsauffassung« basierend, die
erkenntnistheoretische Grundlage des Marxismus, die sehr wenig
bekannt ist, etwas darlegen, da sie für die darauf aufbauende Geschichtsauffassung

wichtig und richtunggebend ist.
Die Erkenntnismittel des historischen Materialismus sind:

Sinnesempfindung und Ratio, das heißt die Einheit von Verstand und
Vernunft. Das eine ist nicht ohne das andere denkbar. Ohne Sinneseindrücke

hätte die bloße Ratio keine Wahrnehmungen, die sie verarbeiten
könnte, ohne Ratio blieben die Empfindungen formlos, unlogisch und
ungeordnet. Diesbezüglich hat Kant in einem berühmten Ausspruche
gesagt: »Begriffe ohne Anschauungen sind leer, Anschauungen ohne
Begriffe sind blind.« Das bedeutet aber gleichzeitig keinen sogenannten
Antirationalismus, der nur die sinnesmäßige Beobachtung anerkennt,
denn die Ratio drängt sich mit der zunehmenden Erfahrung immer
weiter in unsere Sinnesempfindungen hinein. Anderseits ist es kein
Rationalismus, das heißt eine Herrschaft von Verstand und Vernunft auf
Kosten der sinneshaften Beobachtung. Antirationalismus entspringt
gewöhnlich, besonders in der heutigen erkenntnistheoretischen Philo-

373



sophie, einer weitverbreiteten Denkfaulheit, denn der Rationalismus ist
schließlich trotzdem wieder eine unschätzbare Schule des logisch klaren
Denkens.

Ratio und Sinneseindrücke bilden als Erkenntnismittel unser
Bewußtsein, Wenn man dieses Bewußtsein unlogischerweise und fälschlich

zugleich als Ausfluß einer Geistigkeit an sich nimmt, so gerät man
in die Metaphysik, das heißt in eine Anschauung hinein, die behauptet,
es gäbe eine von unserm Bewußtsein unabhängige Wirklichkeit und
eine dieselbe erfassende Erkenntnis, was unbeweisbar ist, weil es außerhalb

der Erfahrung, also in geistigem Nebel und somit außerhalb der
Wissenschaft liegt. Wissenschaft fragt aber nur nach den Formen und
Bedingungen der Wirkungsweise des Bewußtseins und kommt somit
auf erkenntniskritischem Wege dazu, die Welt so zu fassen, wie sie ist.

Unsere Erfahrung, die sich aus Sinneseindrücken und deren
Verarbeitung durch die Ratio bildet, ist nirgendwo anders zu finden als in
unserm Bewußtsein. Daher ist dieses der Ausgangspunkt unseres
Denkens. Auf diese Weise werden »Geist« und »Materie« nur mehr zu
Unterschieden innerhalb unseres Bewußtseins. Unsere Erfahrung geht
aber nicht in erster Linie vom Geiste aus, aber auch nicht von der
Natur. Sondern wir erleben erst in unserer Erfahrung den Unterschied
zwischen Geist und Materie, und wir erleben ihn bloß durch die
Formen unseres Bewußtseins. Von da aus gesehen, erledigt sich die
Ansicht des platten philosophischen Materialismus — der nicht mit
dem historischen Materialismus verwechselt werden darf —, nach
welchem alles nur Stoff und Erscheinungsform des Stoffes ist, wie
anderseits auch die Lehre des Spiritualismus, daß alles nur Geist sei.
Diese beiden Annahmen liegen jenseits aller Erfahrung und sind daher
reine Spekulation und wortklingende Spiegelfechterei.

Dadurch aber, daß der historische Materialismus seine Erkenntnis
beziehungsweise das »Wie« der Erkenntnis nur auf die Erfahrung,
somit auf das Bewußtsein stellt, hält er sich von allem Unbeweisbaren
fern, vermag er eine logische und organische Weltanschauung zu
gründen, die heute schon sozusagen geschlossen ist, und in die neuen
Erkenntnisse der fortschreitenden Wissenschaft nur Ergänzungen, aber
keine Umwälzungen zu bringen vermögen.

Aus diesen Erkenntnissen heraus, die die Grundlage des historischen
Materialismus bilden, ergibt sich auch dessen geschichtsbetrachtender
kritischer Standpunkt.

Er beschränkt sich auf die denkende Bearbeitung und Zusammenfassung

des durch die Sinne Gegebenen, um dadurch zur Erkenntnis
dessen zu gelangen, was er das »Wirkliche«, das »Materielle« nennt,
das heißt er bleibt kritisch betrachtend, überprüfend auf dem Boden
der wirklichen Erfahrung und schweift nicht in leere Abstraktionen ab.
Das bedeutet aber nicht, daß das Denken die Tatsachen einfach wie eine
Maschine zu registrieren habe, denn es gehört zum Feststellen von
Tatsachen bereits denkende Betrachtung, das heißt Theorie. Dieser
historische Materialismus bedeutet im Grunde nichts anderes als auch den
Positivismus der modernen bürgerlichen Naturwissenschaft und ihre

374



Beschränkung auf kausale, das heißt ursächlich zusammenhängende
Tatsachenforschung. Nur vergessen die heutigen bourgeoisen
»Wissenschafter«, die die Marxsche Urheberschaft dieser Lehre »schamhaft«
verschweigen und sie als ihre eigene Erkenntnis ausgeben, daß wir
auch die einzelnen Fachgebiete schließlich auf eine einzige
Grundursache zurückzuführen haben; das ist der Grund, daß wir einen Haufen
von Spezialfächern ohne scheinbaren Zusammenhang haben, was eine
einheitliche genetische Weltanschauung verhindert. Dies wird
vergessen, so daß so viele verschiedene Blickpunkte aus einer einzigen
Denkmethode entstehen können, als Lehrstühle existieren.

Krieg oder Kriegsverhütung?
Von Atlanticus.

Im Bewußtsein des Proletariats dürfte es eine solche Alternative
nicht geben. Aber anscheinend gibt es eine solche Alternative in der
Einschätzung der Tatsachen durch die Führer. Führer, die mit dem
Kriege rechnen und trachten, diesen Faktor für die soziale Revolution
dienstbar zu machen, gibt es in der II. sowohl als in der III.
Internationale. In den sozialdemokratischen Parteien ist man geneigt, den
Krieg als ein unausweichliches Element der Entwicklung des
Kapitalismus mehr oder weniger resigniert hinzunehmen. Die Bolschewisten
ersetzen die Resignation durch den Willkommensgruß, den sie jeder
Gelegenheit zur Gewaltanwendung entbieten. Letzten Endes müssen
beide sich treffen, da ja beide den kapitalistischen Krieg gewaltsam in
die soziale Revolution umwandeln wollen. Es ist erstaunlich leicht,
die Arbeiter für diesen Gedanken zu gewinnen.

Es ist jedoch mehr als fraglich, ob der Krieg oder der politische
Kriegszustand wirklich die günstigsten Bedingungen für die soziale
Revolution schaffen. Der Internationale Gewerkschaftsbund hat im
Haag und in Rom proklamiert, daß die gewerkschaftlich organisierte
Arbeiterklasse auf die ernstliche Gefährdung des Friedens mit dem
Generalstreik antworten wird. Den Generalstreik kann man sich nach
den Erfahrungen der Nachkriegszeit kaum anders als revolutionären
Akt vorstellen, dem bei Strafe der Versandung der Aktion andere
revolutionäre Taten folgen müssen.

Wie wirkt nun der Generalstreik als Mittel zur Eindämmung des

Krieges? Seit der Proklamation der Resolutionen vom Haag und von
Rom sind die Heere durchgreifend rationalisiert und mechanisiert
worden. Sie haben ihre eigenen Transportmittel zu Land, zu Wasser
und in der Luft. Sie können also den Krieg beginnen, ohne nennenswert

vom Generalstreik behindert zu werden, Kriegsbeginn ist aber
gleichbedeutend mit Invasion. Das ist für die revolutionären Kräfte ein
äußerst gefährlicher Punkt. Mit Propaganda erreicht man heutzutage
da« schier Unmögliche. Der Aufstieg der größten demagogischen
Bewegung der Weltgeschichte, ich meine den deutschen Faschismus, zu

375


	Zusammenbruch der bürgerlichen Wissenschaft

