
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 10

Artikel: Literaturwissenschaft im Lichte des historischen Materialismus

Autor: Pfister, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liefern, muß der Masse die Arbeit abnehmen, dazu ist sie in die Welt
gekommen. Die Gesellschaft aber muß die Maschine einordnen in ihre
Einrichtungen, muß die Entwertung der Güter abfangen. Nur weil sie
das nicht tut, entsteht die Not des Mittelstandes. Der Sozialismus will
die Tätigkeit dieses Mittelstandes, soweit sie irgendwie notwendig und
gesellschaftlich förderlich ist, eingliedern in die Wirtschaft der Gesamtheit,

und die Angehörigen dieses ehemaligen Mittelstandes sollen ihr
Huhn im Topfe haben wie alle andern auch. Das aber bedeutet die
Abschaffung der Wirtschaftsanarchie. Dabei ist es den Mittelständlern,
vor allem den Kleinhandwerkern und Kleinhaufleuten, vollständig frei,
sich in dieser Uebergangszeit auf die Eingliederung in den sozialen
Staat vorzubreiten. Je straffer sie sich organisieren, je besser sie ihre
gemeinsamen Einkaufsstellen usw usw. ausbauen, um so reibungsloser
wird sich ihre Aufnahme in die soziale Planwirtschaft durchführen, und
was wesentlicher ist, diese Organisation wird die beste Vorschule sein
für den Solidaritätsgedanken, der den Sozialstaat beherrscht.

Damit dürfte auch hier die Bahn gebrochen sein für die Erkenntnis,
von der die Ideologie des Sozialismus allein getragen wird, die
Erkenntnis, daß es keinen Sinn hat, sein Leben im häßlichen Konkurrenzkampf

um den Broterwerb auszugeben, sondern daß wir als
solidarische Menschheit diesen Kampf um das Brot überwinden müssen,
um nachher erst recht in solidarischer Zusammenarbeit gegen die
ungeheuren und dunkeln Rätsel des Lebens anzurennen. Und hier scheint
mir die letzte Aufgabe der Vorbereitung der Ideologie des Sozialismus
zu liegen. Nämlich darin, daß der Sozialismus der Menschheit wieder
ein Ziel gibt. Und zwar das Ziel, daß die erreichte Organisation der
Weltwirtschaft, die jedem gibt, was er zu seiner körperlichen und
geistigen Vollendung bei einem Minimum von Arbeitsaufwand braucht,
die Grundlage bildet für den Kampf mit allen Mitteln der Wissenschaft,
der Technik und der Seele gegen das Mysterium Dasein. Daß wir,
soviel nur in unserm gemeinsamen menschlichen Vermögen liegt, uns
Klarheit über die Erde und das Universum geben. Das und nichts
anderes war ja auch der Sinn und Inhalt der Religionen, solange sie
nicht in Kirchen erstarrten. Ist dieses Ziel gesetzt und jedermann in
Fleisch und Blut übergegangen, so ist nicht nur endlich die Täuschung
des Reichtums überwunden, sondern auch jene höchste irdische
Entwicklungsenergie als die bewußte und alles vorwärtstreibende Kraft
gewonnen.

Literaturwissenschaft im Lichte des
historischen Materialismus

Von Karl Pfister.
Weil nach der Ansicht des historischen Materialismus der Geist, die

Ideen eines Zeitalters das Produkt aus den historischen und ökonomischen

Bedingungen und Gegebenheiten sind, wenn auch letztere, wie
Engels in einem Briefe vom 25. Januar 1894 sehr bedeutsam sagt, nicht

338



allein aktiv sind, so löst der historische Materialismus doch
selbstverständlich, da er alle andern Problemstellungen der bürgerlichen
Literatur-»Wissenschaft« in sich vereinigt, das Generationenproblem,
das durch Pinder sehr akut wurde, die Konfessionszusammenhänge, wie
sie der Katholik Karl Muth vertritt, die kulturkundliche Art der
Betrachtung, die psychologisierende und die ideologische Darstellung.
Ebenso ist die formalästhetische Forschung, weil diese sich ja nur auf
eine Seite der Kunst bezieht, wie sie von Wölfflin und Fritz Strich
vertreten wird, darin inbegriffen, weil schließlich alle formalästhetischen
Kriterien der Darstellung nichts anderes sind als Merkmale einer
bestimmten Zeit und damit gewisser vor dem historischen Materialismus
offen liegender historischer und ökonomischer Bedingungen.

Bisher haben wir nur wenig Werke der marxistischen
Literaturdarstellung, weil der Marxismus in erster Linie wirtschaftliche und daher
sekundär, aber logisch darausfolgernd, politische Aufgaben zu erfüllen
hat, und weil er, um im politischen und wirtschaftlichen Kampfe zu
argumentieren, den historischen Materialismus hauptsächlich auf dem
näherliegenden Gebiete der politischen und ökonomischen Geschichte
anzuwenden gezwungen war, daher aber notwendigerweise die
kulturelle Seite, deren eine Form die Kunst ist, vernachlässigen mußte.

Marxistische Autoren.
Obwohl die marxistische Soziologie der Literaturwissenschaft noch

in den Anfängen steckt, so ist seit der ersten Schrift von Franz Mehring:
»Lessing-Legende« (1893) doch bereits eine kleine Reihe von Werken
entstanden, die, je mehr sich der Marxismus auch von seinem
wirtschaftspolitischen Kampfgebiet auf die kulturellen Seiten des Lebens
ausdehnen kann, sich schon im Interesse der marxistischen Bewegung
mehren werden, um auch hier die Fälschungen und Entstellungen der
bürgerlichen »Wissenschaft« zu berichtigen.

Franz Mehring (1846 bis 1916), einer der hervorragendsten Marxisten

in Deutschland, kam vom bürgerlichen Journalismus her zur
Sozialdemokratie, wo er dank seiner theoretischen Tiefe, seines umfassenden
Wissens und der hervoragenden Gabe der Darstellung, die ihn zu einem
der größten deutschen Stilisten seiner Zeit machte, dem historischen
Materialismus eine Reihe neuer Gebiete erschloß, unter anderm die
Literatur- und Philosophiegeschichte.

Seine Literaturdarstellung hatte sich durch Reibung an der Scherer-
Schule des modellriechenden und kadaversezierenden Positivismus
entzündet. »Die Lessing-Legende« ist eigentlich eine weitausgeführte Kritik
von Erich Schmidts Lessing-Biographie. Mehring anerkennt die
Verdienste der Scherer-Schule in der »ästhetisch-philologischen
Kleinarbeit«, spricht ihr aber mit Recht jede geschichtliche Ahnung und jedes
tiefere Verständnis für grundlegende Vorgänge ab: »Ihr Verständnis
schwindet wie mit dem Messer abgeschnitten, wo sich die literarische
mit der ökonomischen und politischen, mit der allgemein historischen
Entwicklung berührt; will sie Literaturgeschichte schreiben, so fehlt
ihrer Darstellung die historische Perspektive und ihren Gestalten das

339



historische Relief.« Was Mehring mit diesen Worten vom Positivismus
sagte, könnte mehr oder weniger auch von allen andern modernen, nicht
positivistischen Literaturbetrachtungsmethoden mit Ausnahme der des
historischen Materialismus gesagt werden: es fehlt ihnen die historische
Perspektive und ihren Gestalten das historische Relief, aus dem sie, wie
auch aus den wirtschaftlichen Bedingungen, hervorwachsen. Dies hier
in Auseinandersetzung mit jedem der bürgerlichen Theoreme darzulegen,

ist unmöglich, da zu diesem Zwecke ein eigenes Buch geschrieben
werden müßte. Doch behält sich der Verfasser vor, dies in einer größern
Arbeit zu tun.

Mehrings Buch, das zwar selbst im eigenen Lager nicht unangefochten

blieb (vgl. die Angriffe des zur Bourgeoisie abgewanderten
Paul Ernst, der mißlungene Angriff Jaures': »Neue Zeit« XII, 2, S, 7 ff.
und S. 142 ff., XXI, 1, S. 517 ff.), ist auch heute noch der wichtigste
Beitrag des historischen Materialismus zur Literaturwissenschaft, ob-
schon von ihm noch eine kleine Schillermonographie (1909) erschien.
Aber in diesem Werke war alles Grundlegende, Grundsätzliche
ausgesprochen worden, was die marxistische Schule an Theoretischem in
dieser Beziehung zu sagen hat. •

1916 erschien eine Heine-Biographie von Hermann Wendel, einem
in der sozialdemokratischen Presse bekannten Publizisten. Sein
Namensvetter Friedrich Wendel spürte den Regungen des Klassenkampfes
in der alten Sagenwelt nach in seinem Werke »Das Sagenbuch der
Arbeit« (1927). Anna Siemsen schrieb kluge, auf Arbeiterleser
eingestellte »Literarische Streifzüge durch die Entwicklung der europäischen
Gesellschaft« (1925). Upton Sinclair, der bekannte amerikanische
Dichter und Zeitkritiker, verfaßte »Mammonart«, das 1928, um einige,
den europäischen Leser weniger interessierende Kapitel über
amerikanische Schriftsteller gekürzt, unter dem Titel »Die goldene Kette«
ins Deutsche übersetzt wurde,

Eine Gesamtdarstellung, bis heute der letzte Beitrag des historischen
Materialismus zur Literaturgeschichte, stammt von Alfred Kleinberg,
der sein Buch »Die deutsche Dichtung in ihren sozialen, zeit- und
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen« (1927) als Skizze bezeichnet.

Weiterhin haben wir, zum Unterschiede von den sozialdemokratischen

Literaturhistorikern, noch einige kommunistische Autoren, welche
die von Upton Sinclair und Franz Mehring gebildete Mittelstufe
zwischen den beiden politischen Richtungen stark überschreiten und mit
kommunistischem Hang zum Extremen ihre Auffassung vertreten, und die
in ihrem Kampfe gegen das Bürgertum in der Darstellung der Literatur
den Marxismus selbst leninistischer Observanz vielleicht überspannen.
Während der rechte Flügel, von der »Umwertung aller Werte«
abgesehen, sich zur Literatur der Vergangenheit, also zur Literatur der
feudalen und bourgeoisen Zeitalter, positiv verhält, ja lebhafte Kunstpflege

propagiert und erklärt, daß die Arbeiterbewegung das geistige
Erbe der sogenannten klassischen Literatur und Philologie zu
übernehmen habe, verwirft der linke Flügel die gesamte bisherige Dichtung
als raffiniertes Propagandamittel kapitalistischer Klassenherrschaft.

340



Sogar Ernst Toller wird als zuwenig revolutionär abgelehnt. »Wer
sonst nichts von der Herrenklasse annimmt, nimmt die Sirenengesänge
ihrer Literatur doch willig in sein Ohr auf«, sagt Max Herrmann in
seiner Broschüre »Die bürgerliche Literaturgeschichte und das
Proletariat« (1922). Der Dichter Carl Sternheim wendet sich in »Tasso oder
die Kunst des juste milieu« (1921) mit besonderer Schärfe gegen
Goethe. Nicht ganz einig in diesem Kampfe gegen Goethe geht ein
anderer Kommunist, A. Bogdanoff »Goethe, sein Kampf um die
realistische Weltanschauung« (1920). Er sucht in seinem in den »Arbeiten
der sozialistischen Akademie« in Petersburg erschienenen Werke
nachzuweisen, daß der Weimarer sich aus dem Individualismus der bürgerlichen

Gesellschaft hinausgesehnt und dadurch, daß er die Welt von
den Fallstricken der Metaphysik befreit und den Pragmatismus
begründet habe, ein Vorläufer der Weltrevolution sei.

Mehring begründet diese verhältnismäßig kleine Liste von Werken
des historischen Materialismus in der Neuauflage seiner »Lessing-
Legende« mit der Erklärung, daß eine solche weitergespannte
Darstellung infolge der Ueberwucherung ihrer ökonomisch-politischen
Grundlagen mit einem Wüste historischer Legenden gar nicht möglich
sei. Zunächst gelte es diesen wegzuräumen. Dazu ist zu bemerken,
daß dies nicht allen Verfassern gelungen ist, und weiterhin ist
beizufügen die bereits von mir einleitend gegebene Begründung der
geringen Anzahl von Werken der marxistischen Literaturwissenschaft.

Wir können uns hier des beschränkten Raumes wegen nur mit den
Hauptfragen der Literaturwissenschaft im Lichte des historischen
Materialismus befassen.

Wesen des Künstlers.
Der Künstler ist nach marxistischer Auffassung nicht in erster Linie

das wundersame Individuum, als das ihn die bürgerlich-individualistische
Pseudowissenschaft darstellt, sondern er ist Glied seiner Klasse,

als das er deren Gedanken, seien es nun die der herrschenden oder
beherrschten Klasse, ausspricht. Er ist in allem von den sozialen und
historischen Bedingungen seiner Klasse, von den wirtschaftlichen
Zuständen seines Landes, ja der ganzen Erde abhängig. Denn er trägt in
sich die ganze Tradition seiner Ahnen, wenn auch unterbewußt, und wenn
diese auch durch spätere Einflüsse manchmal weitgehend gebrochen
wird. Er denkt in den Gedankengängen seiner Erzieher, seiner Lebenshaltung

und seiner Erlebnisse, Er ist in allen seinen Teilen bestimmt
durch ein dreifaches Milieu: dem der Vorvergangenheit — Vererbung —,
der Vergangenheit — Erziehung und Jugendeindrücke —, und dem der
Gegenwart — seine in jedem Augenblicke sich vermehrenden, ihn
beeinflussenden und bestimmenden Erlebnisse. Alle diese Milieus sind
aber wiederum bestimmt von den historischen und ökonomischen
Gegebenheiten, unter denen seine Vorfahren lebten, er selbst seine Jugend
und die Zeit seines erwachsenen Alters verbringt. Diese zwingen ihm
seine Gedanken auf, zwingen ihn, sich für oder gegen die herrschende
Klasse zu entscheiden. Der Künstler ist daher nichts anderes als das

341



Sprachrohr seiner Zeit und seiner Klasse, weil er nur von dieser Seite,
von seinen wirtschaftlichen und politischen Ideen her und in seiner
Stellung zur herrschenden Klasse voll erfaßt werden kann.

Begriff der Kunst.
Aus diesen Voraussetzungen ergibt sich die Begriffsbestimmung der

Kunst. Upton Sinclair hält sich an die berühmte Definition Zolas: «La
nature vue par un temperament.» (Die Kunst ist eine Wiedergabe des
Lebens, so wie die Persönlichkeit des Künstlers es wahrnimmt.) Dies
erscheint mir zuwenig marxistisch. Es müßte, streng im Geiste des
historischen Materialismus, formuliert werden: »Kunst ist die durch
historische und ökonomische Bedingungen klassenmäßig bestimmte,
sinnenhaft gestaltete Wiedergabe der Wirklichkeit.« Daraus ergibt sich
selbstverständlich, daß die Kunst Propaganda, das heißt Suggerierung,
bewußte oder unbewußte, der Ideen des Künstlers gegenüber dem Leser,
dem Betrachter, ist, damit also Propaganda der Ideen der herrschenden
oder beherrschten Klasse. Die kommunistische extreme Richtung in der
Literaturwissenschaft hat daher nicht so Unrecht, wenn sie die Erzeugnisse

der bürgerlichen Kunst für das Proletariat in der Zeit der immer
mehr sich zuspitzenden Kämpfe ablehnt. Im proletarischen Staat kann
man sich damit wohl wieder mit historischem Interesse beschäftigen.
Dies sei der Intoleranz eines Max Herrmann entgegengehalten.

Aus der Definition der Kunst folgert, daß es unrecht ist, bloß, wie
es in der deutschen Literatur Mode ist, hauptsächlich Goethe und
Schiller allein als Klassiker zu bezeichnen, sondern jede Zeit hat ihre
Klassiker, das heißt Künstler, in deren Werk Form und Inhalt sich
decken, wobei der Inhalt die Grundlagen und die Ideen einer Zeit
wiedergibt.

Die Kunstlügen.
Ausgehend von diesen Kunstanschauungen sind verschiedene Kunstlügen

darzulegen, auf denen sich die bürgerlichen Ansichten aufbauen
und die Upton Sinclair am schärfsten von allen sozialistischen Autoren
an den Pranger nagelt. Es sind deren sechs, von denen drei: die Theorie
des «L'art pour l'art» (Kunst um der Kunst willen), des Esoterismus
(Kunst ist nur wenigen verständlich) und der Kunsttradition (der
Künstler müsse sich, gleichviel, in welchem Zeitalter er lebe, an die
alten Meister halten und sie nachahmen, obschon deren Form nicht
mehr zu den neuen Ideen paßt) heute auch weithin von den bürgerlichen

Kunsttheoretikern abgelehnt werden. Wir können sie daher
füglich übergehen. Doch müssen die drei andern betrachtet werden,

Der Kunstdilettantismus. Das ist die Auffassung, der Zweck der
Kunst sei lediglich Unterhaltung und Zerstreuung, Ablenkung vom
grauen Alltag. Diese Anschauung ist ein klares Produkt des Idealismus,

der eigentlich, wie Mehring sich ausdrückt, nichts anderes ist als
»die verzweifelte Flucht vor der rauhen Härte des wirklichen Lebens
in die Gefilde der Kunst oder, wie Schiller die Kunst mit einer
wechselnden Fülle des Ausdruckes genannt hat: des Scheins, der Gestalt,

342



der Form, des Bildes, des Gesanges«. Der wahre Zweck der Kunst ist
aber nicht Einschläferung, denn das ist die Ablenkung, sondern eine
besondere Art der Aufrüttelung des Volkes, diesmal nicht durch
politische Manifeste und Leitartikel, sondern durch blutvolle Beispiele,
Bilder des Lebens. Ist es dem Künstler nur an Zerstreuung gelegen,
dann ist er Vertreter der herrschenden Klasse, ist er ihr auf diese oder
jene Weise gekaufter Agent, der die Masse in ihren Mußestunden von
ihren Aufgaben ablenken möchte oder muß.

Kunst und Ethik. Die Bourgeoisie behauptet, soweit sie nicht kirchen-
giäubig ist, daß Kunst und Ethik nichts miteinander zu tun hätten, daß
Kunst außerhalb der ethischen Beurteilung liege und nicht ethische
Fragen zu werten habe. Aber der Künstler kann nicht umhin, solche
Fragen zu berühren, weil jedes Problem seine ethischen Seiten hat.
Daher muß er dazu Stellung nehmen. Das heißt natürlich nicht, daß
ethische Kunst etwas mit landläufigem Moralin zu tun habe. Ethik und
Moral sind weithin Gegensätze. Moral ist nicht beständig, variiert nach
Zeiten und Klassen. So sind, wie es Marx und Engels im
»Kommunistischen Manifest« formuliert haben, für den Proletarier die Gesetze,
die Moral, die Religion »ebenso viele bürgerliche Vorurteile, hinter
denen sich ebenso viele bürgerliche Interessen verstecken«. Ethik
dagegen wertet das Verhalten des Menschen in der Gesellschaft, zur
Gesellschaft. Unter ihre Gesetze fallen die unsozialen Verhalten der
Lüge, des Diebstahls von Gebrauchseigentum, der Ausbeutung und
des Mordes (Krieges), die von der Bourgeoisie teilweise als höchst
moralisch betrachtet werden.

Tendenz. Was der bürgerlichen Behauptung, daß Kunst keine
Tendenz habe, entgegenzuhalten ist, ergibt sich aus dem unter dem »Begriff
der Kunst« Dargelegten und aus dem Wesen des Künstlers von selbst.
Aber gerade diese Feststellung einer Tatsache wird dem historischen
Materialismus als ärgste Untat angekreidet. Denn für die Bourgeoisie
ist ein Werk dann tendenzlos, wenn es nicht politische, konfessionelle
oder wirtschaftliche Fragen behandelt. Aber gerade in diesem Falle
ist es von einer versteckten Propaganda erfüllt, weil es damit bloß
zerstreut, ablenken will, also der Lüge vom Kunstdilettantismus huldigt.
So sind die Werke einer Courths-Mahler, eines Karl May, eines Edgar
Wallace, eines Wilhelm Raabe — ich stelle die Namen ohne Wertung
nebeneinander —, eines Goethe Propagandawerke zugunsten der
herrschenden Klasse. Anderseits hat die jeweils regierende Schicht die
Schriften eines Beaumarchais, eines Heine, Herwegh, Ernst Toller, Zola,
Gorki, ja sogar die »Divina Comedia« eines Dante als Schriften von
revolutionärer Tendenz abgelehnt und verurteilt

Zum Schlüsse noch eine Bemerkung. Der historische Materialismus
vermag bis heute nur das »Warum« des dichterischen Erlebnisses zu
erklären, das heißt, er erläutert bloß, warum ein bestimmtes Erlebnis
vom Dichter so und nicht anders, im Sinne der herrschenden oder
beherrschten Klasse behandelt wurde. Das »Wie« des dichterischen
Erlebnisses ist heute noch unerklärbar. Noch können wir nicht sagen,
wie sich das Erlebnis im Menschen zum Gedichte, zum Drama, zur

343



Symphonie, zur Statue wandelt. Aber diese Lösung, um die sich die
bürgerliche Psychologie bemüht, wird erst eine Psychologie bringen
können, die durch die Anschauungen des historischen Materialismus
von ihren idealistischen Ueberwucherungen befreit ist, die den Menschen
endlich als das betrachtet, was er ist, und nicht als irgendein seltsames
Fabelwesen.

Auch eine Aufgabe
Von Karl Geiger, Bern.

Es ist keine Frage: Der Sieg des Faschismus in Deutschland geht
die sozialistische Bewegung jedes einzelnen Landes an. Er hat der
Reaktion international einen unerhörten Auftrieb gegeben, und es sind
ihrer nicht wenige, die sich überall bereits als kommende Hitler fühlen,

Auch in der Schweiz zeigen sich die ersten Rückwirkungen. Schon
ist es möglich, daß Leute, die noch vor kurzem ohne Namen — und
wennschon, dann mit einem sehr unrühmlichen — dastanden, vor vollen
Sälen sprechen und rauschenden Beifall finden. Zwar ist, was sie
verkünden, barer wirtschaftlicher und politischer Unsinn, aber wir leben
nun einmal in einer Zeit, wo auch der Unsinn geglaubt wird und
Anhänger findet. Nichts wäre verhängnsivoller, als diese Tatsache nicht
zu sehen und zu vertrauen, daß die Zeit schon von selber der Vernunft
die Bahn freimachen wird. Auch in Deutschland glaubte man dereinst,
die Hakenkreuzler als die Partei der dummen Phrase abtun zu können.
Das war und ist sie unbestreitbar bis heute geblieben und wird sie
auch morgen sein, aber diese Partei hat heute die Allmacht und
Allgewalt im Deutschen Reich an sich gerissen und erhebt über die
klassenbewußte Arbeiterschaft, und nicht nur über sie, die blutige
Faust.

Ist die Schweiz gegen eine solche Entwicklung unter allen
Umständen gesichert? Unausgesprochen liegt diese Frage heute auf dem
Munde jedes nachdenklichen Arbeiters. Sicher: Die Demokratie ist
hier ganz anders verankert als in Deutschland, wo sie eigentlich nie
eine lebendige Form angenommen hatte. Auch die Verrohung der
Menschen, die in den alltäglichen sadistischen Taten der Braunhemden
ihren blutigen Niederschlag findet, ist in der Schweiz schlechthin
unvorstellbar. Aber sprechen wir es offen aus: Wer diese Scheußlichkeiten

in Deutschland noch vor kurzem vorausgesagt hätte, wäre ebenso
verlacht worden wie derjenige, der der »Partei der dummen Phrase«
eine größere Chance gab als den Parteien der Vernunft. Schließlich
sind dies Beiläufigkeiten. Auch ein unblutigerer faschistischer Sieg hat
für die Arbeiterschaft nur ein drückendes Joch bereit und bedroht sie
mit der Vernichtung ihrer Organisationen, Einrichtungen und Errungenschaften.

Noch in einer andern Beziehung besteht zwischen der Schweiz und
Deutschland ein unverkennbarer Unterschied: Die klassenbewußte
Arbeiterschaft der Schweiz steht geschlossener da als in Deutschland.

344


	Literaturwissenschaft im Lichte des historischen Materialismus

