
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 7

Artikel: Zur Frage des Schulgebetes

Autor: Siemsen, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltgeschichte nichts anderes als die Erzeugung des Menschen durch
die menschliche Arbeit, als das Werden der Natur für den Menschen«.
In ihrem Klassenkampf befreit die Arbeiterklasse nicht nur sich selbst,
sondern die ganze Menschheit. »Aus dem Verhältnis der entfremdeten

Arbeit zum privaten Eigentum folgt ferner, daß die Emanzipation

der Gesellschaft vom Privateigentum usw., von der Knechtschaft,

in der politischen Form der Arbeiteremanzipation sich
ausspricht, nicht als wenn es sich nur um ihre Emanzipation handelte,
sondern weil in ihrer Emanzipation die allgemein menschliche
enthalten ist; diese ist aber darin enthalten, weil die ganze menschliche
Knechtschaft in dem Verhältnis des Arbeiters zur Produktion involviert

ist und alle Knechtschaftsverhältnisse nur Modifikationen und
Konsequenzen dieses Verhältnisses sind.« (S. 93.)

Mit aller wünschbaren Deutlichkeit spricht hier Marx also aus,
was für einen tieferen Sinn für ihn die sozialistische Bewegung hat.
Es ist derselbe ungefähr, den wir ihr geben. Wenn auch Marx aus
leicht verständlichen Gründen, von denen wir einen genannt haben,
später nicht mehr auf diese Gedanken zu sprechen kam, so ist doch
sein ganzes Lebenswerk nichts anderes als eine Arbeit in der Richtung

des hier gesteckten Zieles. Die Wurzel aller Entfremdung sah
Marx in der Entfremdung des Arbeitsproduktes vom Arbeiter, das
heißt im Privateigentum an Produktionsmitteln. Sein ganzes Lebenswerk

bestand darin, an der Aufhebung dieser Entfremdung zu arbeiten.
Und um einer so hohen Aufgabe willen können auch wir noch manchen
Sturm ertragen.

Zur Frage des Schulgebetes
Von Prof. Dr. Anna Siemsen.

In Basel und Zürich hat die Tatsache, daß die gemeindlichen
Schulbehörden das Schulgebet abgeschafft oder den Lehrern nahegelegt
haben, es zu unterlassen, eine Kontroverse ausgelöst. Wie immer in
solchen Fällen, zeigt sich eine ziemlich weitgehende Verworrenheit über
die Grenzen, die einer öffentlichen Erziehung gezogen sind, die
Aufgaben, die man demnach sinnvoll den Schulen stellen kann. Diese
Tatsache mag es rechtfertigen, wenn zu einer anscheinend nicht
entscheidend wichtigen Frage das Wort grundsätzlich genommen wird.

Die Schule ist nicht die einzige Erziehungseinrichtung. Sie ist
verhältnismäßig jungen Datums, auch heute noch beschränkt auf Gebiete
der Erde, die eine gesellschaftliche Struktur aufweisen, die Schulunterricht

zur Voraussetzung späterer Lebenstüchtigkeit, das heißt in diesem
Zusammenhang bürgerlicher Tüchtigkeit macht. In diesen Gebieten
nun hat sich mehr und mehr der Zustand herausgebildet, daß Staat
und Gemeinde, das heißt die Machtorganisationen der Gesellschaft,
sich als die einzigen gesellschaftlichen Gruppen herausgestellt haben,
welche imstande sind, dauernd die Mittel für einen Unterricht
aufzubringen, der die Fortdauer der gesellschaftlichen Arbeit, das Funk-

234



tionieren ihrer Einrichtungen, gewährleistet. Es ist hier nicht der Ort,
auszuführen, welche wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Umwälzungen

diesen Zustand herbeigeführt und den Staat und die unter seiner
Kontrolle arbeitenden Gemeinden, die ich daher als seine Vertreter
einbeziehe, zu einem Hauptträger der Erziehung gemacht haben, unter
Zurückdrängung oder völliger Ausschaltung anderer, früher in der
Erziehung sehr mächtiger Gruppen. Es genüge, hier auf zwei Tatsachen
hinzuweisen. Erstens ist erst im vergangenen Jahrhundert nach langem
Kampfe Erziehungsrecht und -pflicht des Staates überhaupt allgemein
anerkannt worden. Die Tatsachen der gesellschaftlichen Entwicklung
gingen hier über die Widerstände der den Staatseinfluß bekämpfenden
Gruppen hinweg. Zweitens aber sind durch diese Entwicklung andere
gesellschaftliche Gruppen keineswegs ausgeschaltet. Die Familie wird
allgemein als Erziehungsträger anerkannt. Die Kirche erhebt zum Teil
noch sehr starke Ansprüche. Daneben aber haben wir eine große Anzahl
beruflicher, kultureller, weltanschaulicher Gruppen, die alle die
heranwachsende Generation mehr oder weniger stark beeinflussen und aus
dem Gesamtbilde der Erziehung nicht ausgeschaltet werden können.

Halten wir diese beiden Tatsachen fest: die zweifellose Pflicht des
Staates als der stärksten gesellschaftlichen Organisation zur Erziehung
und die Beschränkung seiner Aufgabe durch sein eigenes Wesen und
durch den Erziehungsanspruch anderer Gruppen, so können wir zu
einer Abgrenzung der staatlichen Erziehungsaufgaben, wie sie die
Schule zu erfüllen hat, gelangen.

Alle Erziehung ist gesellschaftliche Eingliederung. Jede Erziehungsgruppe

kann also nur erziehen, so weit ihr Wirkungskreis geht, und
öffentliche, staatliche Erziehung kann daher ihrem Wesen nach nur
erziehen zum Gliede der staatlichen Gemeinschaft, zum Staatsbürger.
Das ist ein ungemein weitgestecktes Ziel, aber seine Grenzen liegen
dort, wo die Grenzen der Wirksamkeit des Staates sind. Diese Grenzen
wechseln mit der staatlichen Entwicklung. Man wird sie bald enger,
bald weiter zu ziehen haben, ja, jede Generation wird aufs neue
abschätzen müssen, was für sie im Bereiche staatlicher Wirkungsmöglichkeit

liegt, und danach auch die Aufgaben ihrer öffentlichen Schulen
anders bestimmen.

Die zweifellose wirtschaftliche Schwächung der Familie hat
beispielsweise sehr viele Aufgaben der Pflege, Betreuung, Berufsausbildung
zu öffentlichen Aufgaben gemacht, was nur deswegen noch nicht
allgemein anerkannt wird, weil sehr einflußreiche, den Staat beherrschende
Gruppen ihrerseits noch stark genug sind, diese Aufgaben von der
Familie aus zu lösen und daher ihre Augen vor dem Bedürfnis der
breitesten Massen schließen.

Auf der anderen Seite aber fallen heute weite Gebiete, die früher
als allgemein staatliche Angelegenheiten angesehen wurden, für das
öffentliche Interesse aus und hören damit auf, Aufgaben der öffentlichen

Erziehung zu sein. Das sind vor allem die kirchlichen Aufgaben.
Unsere moderne europäische Gesellschaft ist erwachsen, wie jede

menschliche Gesellschaft, aus einem Zustand, in welchem die gesell-

235



schaftliche Ordnung religiös fundiert war, in welchem also die religiösen
Organisationen entweder mit dem Staate zusammenfielen (Rom) oder
in innigster Verbindung mit dem Staate diesen weitgehend kontrollierten.

Das war durchaus der Zustand des mittelalterlichen Europa,
in welchem der weltliche Staat Recht und Autorität von der Kirche,
der Civitas Dei, dem Gottesstaat, erhielt. Es ist durchaus sinnvoll, daß
bei einem solchen Verhältnis die Kirche als das himmlische Urbild der
staatlichen Ordnung, welche nach ihrem Vorbild sich zu richten hat,
den übergeordneten Erziehungsanspruch besitzt und den Staat nur
sekundär als Hilfsträger zuläßt. Im Mittelaller kam dieses Verhältnis
deswegen nicht rein zum Ausdruck, weil hier die Voraussetzungen für
öffentliche Erziehung, für allgemeine Schulen also noch nicht gegeben
waren. Es ist aber vom katholischen Standpunkt aus durchaus richtig
und konsequent, daß die katholische Kirche, welche dieses Verhältnis
zwischen Staat und Kirche heute noch als das allein richtige ansieht,
daraus ihr vordringliches Recht auf Kontrolle und Leitung aller öffentlichen

Erziehung ableitet und dem Staat nur eine Hilfsstellung unter
ihrer Leitung zubilligt. (Siehe das päpstliche Rundschreiben über christliche

Kindererziehung.)
Die Voraussetzung für eine solche Ordnung ist nun freilich, daß Staat

und Kirche auch ihrem Umfang nach zusammenfallen, das heißt, daß
jeder Staatsbürger auch Mitglied der Kirche sei, und daß er die
kirchlichen Lebensformen als selbstverständliche Grundlage des gesellschaftlichen

Lebens auffasse. Das war der Fall nicht nur im mittelalterlichen
Europa, sondern auch noch nach der Reformation, in welcher die
Kirchenspaltung zwar die Staaten nach ihrer Kirchenzugehörigkeit
auseinanderriß, innerhalb der Staaten aber der Grundsatz cuius regio eius
religio Geltung behielt und die Minderheitskonfessionen ganz
selbstverständlich auch minderen bürgerlichen Rechtes waren.

Unter diesen Verhältnissen, unter denen kirchliche Formen zu den
selbstverständlichen und allgemeinen Grundlagen des öffentlichen
Lebens gehörten, hatten die öffentlichen Schulen Pflicht und Aufgabe,
diese Formen zu pflegen: Kirchenbesuch, Abendmahl (in katholischen
Gemeinwesen Messe und Beichte) gehörten in die Schulerziehung hinein,

weil sie zum bürgerlichen Leben gehörten. Wer sich ihnen entzog,
vernachlässigte nicht etwa religiöse, sondern staatsbürgerliche Pflichten,
In diesen Zusammenhang gehörte auch das Schulgebet. Es war einfache,
durch die allgemeine Sitte vorgeschriebene gesellschaftliche Disziplin,
der man sich sowenig entziehen konnte wie dem Steuerzahlen oder der
Innehaltung der Polizeistunde.

Diese Verhältnisse aber existieren nicht mehr. Der Staat ist zum
Laienstaat geworden. Staatsbürgertum, wenigstens in den
europäischamerikanischen Demokratien, hängt in keiner Weise von der
Glaubenszugehörigkeit ab. Damit aber hört auch die Möglichkeit auf, durch
einen solchen akonfessionellen Staat Glaubensformen pflegen, kirchliche

Sitten üben zu lassen. Dieses Gebiet, wie immer man von seiner
Bedeutung denken mag, hat aufgehört, ein Gebiet der öffentlichen
Erziehung zu sein. Je klarer man das erkennt, desto besser ist es sowohl

236



für die Erziehung selbst wie für das gegenseitige Verständnis der
verschiedenen Glieder der staatlichen Gemeinschaft.

Damit hört Konfession, oder um den allgemeineren Ausdruck zu
brauchen, Religion nicht auf, Gegenstand der Erziehung zu sein. Sie
wird das bleiben, solange es Religionsgemeinschaften und religiös
bestimmte Gruppen gibt. Solange wir religiös eingestellte Familien haben,
wird es eine religiöse Familienerziehung geben. Solange es religiöse
Gemeinschaften gibt, werden diese nicht darauf verzichten, ihren Nachwuchs

in diese Gemeinschaft hineinzuziehen, und es wäre ein falsches
und bestimmt ganz fruchtloses Bemühen, sie daran zu hindern,
Fortbestand und Blüte solcher Gemeinschaften hängen ausschließlich ab von
der Frage, wie weit ihre Auffassungen und Lebensformen
übereinstimmen mit den Entwicklungstendenzen der Menschheit. Hier
eingreifen zu wollen, hieße Mißtrauen zeigen in die Kraft der Wahrheit,
das heißt in die Wirksamkeit der Gesetze, denen alles Leben, auch das
gesellschaftliche, unterliegt.

Religiös wahrhaft Gläubige, das heißt solche, die der ernsten
Ueberzeugung sind, ihre Auffassung der Welt sei die einzig wahre und daher
auf die Dauer notwendig siegreiche, soweit sie nicht Katholiken sind
und den Sieg der sichtbaren Kirche auf Erden erwarten, also auch
den Staat und seine Zwangseinrichtungen mit Einschluß der Schule
in den Dienst der Kirche stellen, Protestanten also und unter ihnen am
ausgesprochensten die entschiedenen Vertreter einer »unsichtbaren
Kirche«, die Sektierer, lehnen daher auch jede religiöse Erziehung in
öffentlichen Schulen ab, weil sie diese Erziehung, ihrer Auffassung
gemäß nur als eine Angelegenheit der Gläubigen ansehen können, äußerliches

Bekenntnis aber nie und nimmer den Glauben garantiert. Daher
ist auch von diesem Standpunkt aus jede öffentliche Schule ihrem
Wesen nach unfähig, religiöse Handlungen vorzunehmen. Das Aeu-
ßerste, was eine solche Schule leisten kann, ist die Vermittlung der
Kenntnis von der gesellschaftlichen Erscheinung der Religion als einer
das gesellschaftliche Leben bestimmenden Macht. Diese Aufgabe muß
die Schule erfüllen, denn Kenntnis der gesellschaftlichen Zusammenhänge,

diese notwendige Voraussetzung richtiger Einpassung, ist ohne
Kenntnis der religiösen Entwicklung nicht möglich.

Religiöse Beeinflussung geht über die Aufgabe der Schule als öffentlicher

Institution hinaus. Der heutige Staat ist keine Gesinnungsgemeinschaft,

am wenigsten eine religiöse. Er kann daher auch nicht zu
religiöser Gesinnung erziehen. Wo er das dennoch versucht, wo er mit
allgemeinen Vorschriften, Lehrplänen, vorgeschriebenen Gebräuchen
die Gesinnung irgendeiner Gruppe den Andersgesinnten als allgemeingültige

aufzwingen will, verfällt er in den allerschwersten Fehler, der
in der Erziehung überhaupt begangen werden kann: er schafft Zwiespalt
zwischen dem Erleben des Zöglings und seiner äußeren Haltung. Das
heißt, er untergräbt die Voraussetzung jeder Sittlichkeit, die Einheit
von Ueberzeugung und Handeln.

Am unerträglichsten muß das in jedem Falle bei einem allgemeinen
Schulgebet sein, gerade da, wo es nicht als eine überlieferte gesell-

237



schaftliche Sitte, sondern als Ausdruck religiöser Ueberzeugung
gewertet wird. Nach dieser Auffassung ist es ein »Gespräch des Herzens
mit Gott«, also eine höchst persönliche Angelegenheit, die jeder äußeren
Einwirkung gänzlich entzogen sein sollte, ihre Berechtigung also nur hat
im individuellen Leben (Wenn du betest, so gehe in dein Kämmerlein
und bete zu deinem Vater im Verborgenen) oder in einer sehr eng
gesinnungsmäßig verbundenen Gruppe. Eine öffentliche Schulklasse kann
in unserer Gesellschaft niemals eine solche Gruppe bilden, weil viel
zuviel gegensätzliche gesellschaftliche Einflüsse in ihr sich kreuzen.
Ein Schulgebet wird daher im besten Falle von einem Teil als Erlebnis,
von einem anderen als Zwang und von der großen Mehrheit als eine
gleichgültige Formel empfunden werden. Es wirkt in den beiden letzten
Fällen direkt unsittlich; in den Fällen, wo es religiös noch erlebt wird,
weil außerschulische Einflüsse seine Wirkung unterstützen, ist es aber
überflüssig.

Verkennen wir doch nicht, daß religiöse und kirchliche Strömungen,
soweit sie heute noch wirksam sind, ganz andere Mittel haben als den
staatlichen Zwang, der durch die Schule ausgeübt wird. Dieser wirkt
nicht religiös belebend, sondern abstumpfend. Er gewöhnt die Kinder,
sich unverständlichen oder sogar von ihnen abgelehnten Gewohnheiten
widerstandslos und ohne Nachdenken zu fügen. So erzieht er sie allerdings

zum Untertanengehorsam, zur Gefügigkeit und Gedankenlosigkeit.
Aber es wäre doch wohl kaum im Sinne religiöser Anschauungen,

das als Ziel des Schulgebetes und religiöser Schulgebräuche zu
bezeichnen, — Wie aber, wenn kein äußerer Zwang vorliegt? Wenn der
Lehrer selbst eine Persönlichkeit ist von religiöser Ueberzeugung und
religiösem Wirkungsbedürfnis? Sicher wirkt eine solche Persönlichkeit

auf die Kinder. Sicher ist diese Wirkung sogar wünschenswert,
wie jede lebendige Wirkung fördernd, jede wahre Ueberzeugung
erzieherisch ist. Nicht einmal freidenkerische Eltern werden eine solche
Einwirkung ablehnen wollen, weil sie in unserer vielgestaltigen Gesellschaft

wünschen müssen, daß ihre Kinder sich frei und ungehindert mit
allen verschiedenen Strömungen auseinandersetzen. — Nur so kann
heute der wahrhaft gesellschaftstüchtige Mensch gebildet werden, der
im Strom der kämpfenden Entwicklung sich erkennend behauptet. —
Aber eine solche religiös bestimmte Persönlichkeit wirkt anders als
durch vorgeschriebene allgemeine Maßnahmen. Ihre Wirkung liegt
jenseits von Regeln und Vorschriften, liegt also durchaus jenseits aller
Schulinstitutionen1. Je weniger diese persönliche Wirkung mit der

1 Pestalozzi ist ein Musterbeispiel einer solchen religiös gebundenen
Erzieherpersönlichkeit. Ich kann mir keinen Sozialisten, auch keinen Freidenker
vorstellen, der Pestalozzis Einfluß, in welcher Form er immer wirken mochte
(und wir könnten diese Formen für uns ablehnen), nicht als gesellschafts-
fördernd anerkennt, weil er umfassend menschlich wirkte. Aber hing sein Einfluß

von vorgeschriebenen Gebeten ab?
Er hat sein Leben lang gegen alle öffentlichen Vorschriften auf religiösem

Gebiet gekämpft, obgleich seine Zeit noch ausgesprochen kirchlich, die Schule
eine geistliche Angelegenheit, die Sitten kirchlich gebunden waren, ein
Vergleich mit heutigen Verhältnissen also unmöglich ist.

238



Aufgabe der Schule verquickt wird, desto besser für sie. Je weniger
hinwieder die Schule ihre großen gesellschaftlichen Aufgaben sich
verwirren läßt, indem sie absterbende Ueberlieferungen pflegt, die einen
völlig anderen gesellschaftlichen Zustand mumifizieren, oder Aufgaben
übernimmt, die jenseits ihres Gebietes liegen, desto freier wird sie ihre
Wirksamkeit entfalten können, deren Möglichkeiten wir heute erst
abzutasten beginnen.

Mit oder ohne Lohnausgleich?
Zum Kampf um die Vierzigstundenwoche.

Von Dr. V. Gawronsky, Bern.

Die Genfer Arbeitszeitkonferenz wird bei den Arbeitenden kaum
große Hoffnungen erweckt haben. Mit der Majorität der Abstimmenden
ist zwar eine Resolution zuhanden der im Sommer zusammentretenden
Internationalen Arbeitskonferenz angenommen worden, in der eine
internationale Konvention zur Verkürzung der Arbeitszeit empfohlen
wird. Aber da sich zahlreiche Regierungsvertreter der Stimme
enthielten, erreichte die Resolution nicht die Mehrheit der Delegierten
und gilt nach dem Statut des Internationalen Arbeitsamtes als
abgelehnt. Immerhin wird im Sommer die Frage der Arbeitszeitverkürzung

weiter beraten werden.
Von grundlegender Bedeutung für die Arbeiterschaft ist aber, daß,

selbst wenn die Arbeitszeitverkürzung international beschlossen würde,
keine Aussicht besteht, die Frage des Lohnausgleiches in befriedigender
Weise zu lösen. Sollen im Falle der Einführung der Vierzigstundenwoche
die bisherigen Stundenlöhe bestehen bleiben, die Arbeiter also eine
Verminderung ihrer Wochenverdienste um ein Sechstel erleiden, oder
sollen gleichzeitig mit der Verkürzung der Arbeitsdauer die Stundenlöhne

so weit erhöht werden, daß die Wochenverdienste keine Einbuße
erfahren? Die Arbeitervertreter hatten in einem Antrag an der Genfer
Konferenz den vollen Lohnausgleich für Arbeiter und Angestellte
gefordert. Mit den Stimmen der Arbeitgeber und zahlreicher Regierungsvertreter

(einzelne enthielten sich der Stimme) wurde dieser Antrag
abgelehnt. Die Mehrheit der Arbeitskonferenz war der Meinung, es
den einzelnen Ländern oder gar den einzelnen Industrien zu überlassen,
ob und in welcher Höhe ein Lohnausgleich stattfinden solle. Unmöglich
kann sich die Arbeiterschaft mit dieser Stellungnahme einverstanden
erklären. Denn zweifellos hatte der Direktor des Internationalen
Arbeitsamtes, Butler, recht, als er betonte, daß das eigentliche Ziel der
Reform, die Wiederherstellung des wirtschaftlichen Gleichgewichtes
und die Ueberwindung der Krise, illusorisch würde, wenn es nicht
gelänge, durch die Einführung der Vierzigstundenwoche die Kaufkraft
der Massen zu heben.

Das wirtschaftliche Gleichgewicht wurde im vergangenen Jahrzehnt
zum wesentlichen dadurch gestört, daß einer durch Rationalisierung,

239


	Zur Frage des Schulgebetes

