
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 7

Artikel: Marxistische Literaturbetrachtung

Autor: Kleinberg, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

12. JAHRGANG -- M AR Z 193 3 -- HEFT 7

Marxistische Literaturbetrachtung
Von Alfred Kleinberg.

Wollen wir die Literatur marxistisch, und das heißt zunächst
soziologisch betrachten, müssen wir eines unumgänglich voraussetzen: daß
das literarische Schaffen von den gesellschaftlichen Verhältnissen her
entscheidend beeinflußt wird, denn Soziologie ist die Lehre von den
Formen und Gesetzen, den Einflüssen und Auswirkungen des
gesellschaftlichen Zusammenlebens, Unverbesserliche Ideologen werden
einwenden: »Wie? Die Dichtung ist doch das Allerpersönlichste, das es
gibt! Die zartesten Seelenschwingungen eines Menschen, sein geheimster
Traum und sein letztes Wünschen gehen in ein lyrisches Gedicht ein,
seine eigentümlichsten Gedanken, seine phantastischesten Vorstellungen
bekommen in einer Erzählung oder in einem Drama Gestalt, und dieses
Individuellste vom Individuellen soll gesellschaftlich bedingt oder auch
nur beeinflußt sein?«

So berechtigt dieser Einwand auf den ersten Blick scheinen mag, so
sicher steht auch fest: jedes Gedicht, jede Erzählung, jedes Drama sind
in einer Sprache, in Worten gewissen Klanges und gewissen Inhaltes, in
Sätzen von einem bestimmten Bau geschrieben. Und die Art, Sätze zu
bauen, die feste Verbindung von Wortklang und Wortinhalt sind, wenn
überhaupt, nur zum allergeringsten Teil Eigentum des einzelnen Dichters.

Jahrhundert- und jahrhundertelang hat sein Volk an den
Wortformen und Satzkonstruktionen, an Formenlehre und Syntax, wie es die
Grammatik nennt, sprachschöpferisch gebaut. Uraltes Volksgut, uraltes
Gesellschaftsgut rauscht also durch jedes Wort, das wir sprechen oder
schreiben, und wenn wir erlesene Meister sind, gelingt es uns vielleicht
auch gelegentlich, dieses Gut zu bereichern, aber ohne den sozialen
Fundus »Sprache« sind wir literarisch unmöglich.

Dasselbe gilt von dem andern Grundelement aller Dichtung, den
Vorstellungen: Die mögen in ihrer speziellen Verbindung dem Dichter
gehören, getönt und geprägt hat sie doch wieder das Volk oder genauer
gesagt ein bestimmter Volksteil, eine bestimmte Klasse, Wie verächtlich
klang, um die Behauptung mit einigen Beispielen zu belegen, das Wort
»Geuse«, Bettler, im Munde der Spanier, und zu welchem Ehrennamen
erhoben es die niederländischen Rebellen gegen den tristen Philipp II.I

217



Wie anders stellt sich der Begriff »Ritter« dem nüchternen Forscher,
wie anders dem romantisch-schwärmenden Knaben dar! Was legte nicht
alles der Kampfwille der Arbeiterschaft in das Wort »Bourgeois«
hinein! Auch die Art des Schauens, der elementaren, unbewußten
Auffassung der Dinge und Erscheinungen gehört also nicht dem einzelnen,
sondern einem größeren gesellschaftlichen Ganzen aus einer fest
umreißbaren Epoche; auch von hier aus gesehen, gibt es ohne sozialen
Fundus keine Literatur.

Bei den geistig-seelischen Gehalten und bei den Handlungsinhalten
ergibt sich das gleiche Bild: jedes Volk, jede Epoche, Schicht und
Klasse liebt und haßt, betet und flucht anders, und diese Gefühls- und
Denkformen sind für den Dichter Gesetz, Stoff, der ihn weit mehr
prägt, als er von ihm, dem Dichter, geprägt wird. Die nationalen
Anschauungen über Ehre, Pflicht und Recht, über Erlaubt und Unerlaubt
binden jedes Mitglied der Nation und also auch den Dichter, und wenn
Sitte oder Mode verkrüppelte Füße und geschwärzte Zähne, krapprote
Lippen und ausrasierte Augenbrauen schön finden, so vermag sich auch
der eigenwilligste Künstler diesen Schönheitsidealen nur sehr schwer
zu entziehen. Weil Ansehen und Stellung der Ritterschaft auf persönlichem

Mut, Kampf und Abenteuern beruhten, schwollen die
mittelalterlichen Epen von Heldentaten, Todesverachtung und bunten,
atemraubenden Schicksalen; weil das Bürgertum des ausgehenden
achtzehnten Jahrhunderts unter dem Uebermut der Höfe, unter Willkür
und Rechtlosigkeit litt, kam Lessing zum Stoff der »Emilia Galotti«
und Schiller zu den »Räubern« und zu »Kabale und Liebe«; weil das

große Erlebnis von 1890 die rapide Industrialisierung Deutschlands
und die Massenzusammenballung des Proletariats war, fand Gerhart
Hauptmann die Motive zu »Vor Sonnenaufgang« und den »Webern«.
So gewiß also die Dichter ihrer Zeit immer wieder sagen, was los ist
und worum gespielt wird, so bestimmt bekommen sie den Rohstoff
ihrer Werke von ihrer Zeit und ihrer Klasse, also gesellschaftlich
geliefert.

Wollen wir die entsprechenden Belege für Formwahl und
Formgebung haben, so brauchen wir bloß an das andächtig lauschende
Auditorium im Fürstensaal zu denken, vor dem der Heldensänger seine
Lieder vortrug, und wir verstehen die innere Notwendigkeit der
epischen Heldengesänge; die griechischen Dramen hatten ebenso wie
das Wiener Volksstück das Beieinander großer Massen in der Stadt
zur Voraussetzung, und der teure Prunkapparat der Oper mit ihren
Maschinerien, Chören, Aufzügen usw, hätte sich nie herausbilden
können, wenn nicht Herrscher und Mäzene spendend eingegriffen hätten.
Also auch zwischen schaffendem Künstler und Publikum ziehen sich
zahllose Fäden hin und her, der Faktor der sozialen Resonanz bestimmt
die Wahl der Gattungen, der Stoffe, der Mittel usw. oft in ausschlaggebender

Weise.
Wenn wir so die Dichtung vom Elementarsten bis zum Letzten, von

Wort und Vorstellung bis zu Sinngehalt und Formgebung im
Gesellschaftlichen verwurzelt, durch das Klassenwesen bedingt sehen, müssen

218



wir die Notwendigkeit einer marxistisch-soziologischen Betrachtung
der Literatur zugeben und müssen weiter verstehen, daß die
Literatursoziologie zu jener wissenschaftlichen Strömung in betonten Gegensatz

tritt, die gerade umgekehrt die Autonomie alles Dichterischen
behauptet und die Meinung verficht, der Geist sei nur seinen eigenen
Gesetzen unterworfen, wachse nur in sich selbst und durch sich selbst
und sei unabhängig von äußeren Einflüssen. Diese Gegnerschaft
bestimmt die marxistische Arbeitsweise sogar zum guten Teil. Indes die
»geisteswissenschaftlichen« Literaturforscher (so nennen sich die
Verfechter des Autonomiegedankens) Ideen nur aus Ideen ableiten und
das Um und Auf ihres Tuns in Sinngebungen, Wertungen und
metaphysischen Bezügen suchen, sieht umgekehrt der soziologisch gerichtete
Forscher hinter dem Bedingten, der Dichtung, immer wieder das
Bedingende, die politischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Voraussetzungen und weist das Geistige als Funktion, als letzten und
feinsten Exponenten des Außergeistigen nach. Er zeigt, wie das
vermeintliche Eigenleben der Inhalte, Stile, Ideen usw. von diesem
Außergeistigen her beeinflußt wird; wie Formen und Motive wiederkehren
oder untertauchen, reich aufblühen oder welken, je nachdem es das
Ganze der jeweiligen Zeitkultur mit sich bringt; kurz, wie der angeblichen

»Autonomie« des Dichterischen stets die Schranke des
soziologisch Möglichen, ja Notwendigen gesetzt ist. Das Lebendige lebt,
gewiß: aber nur solange es Boden und Atemluft hat, das heißt, solange
es in der ökonomisch bedingten Gesellschaft einer Zeit Wurzel schlagen
kann.

Wollen wir den gesellschaftlichen Ort finden, von welchem aus das
organische Mit- und Gegeneinander von Individuellem und Kollektivem,

Geistigem und Außergeistigem verfolgt werden kann, so müssen
wir uns vor Augen halten, daß bei jedem Volke das Ganze der Kultur
in einem bestimmten Zeitraum von einer bestimmten Schicht oder
Klasse organisiert und repräsentiert wird. Sie darf das, sie darf, um
mit Otto Bauer zu reden, ihre ganze Welt zu einer von ihr geprägten
»Kulturgemeinschaft« zusammenfassen, weil die eben herrschenden
Produktionsverhältnisse ihr die Führung der — zum größten Teil
passiven — Gesamtheit in die Hand gespielt haben. In sich selbst so
wenig einig wie die wirtschaftliche Grundlage, auf der sie aufbaut,
weist sie doch dem Denken, Fühlen und Erleben der Zeit die ungefähre
Richtung und bestimmt so bis zu einem gewissen Grade die Art des
einzelnen, sich mit dem Gesamtkomplex »Leben« dichterisch
auseinanderzusetzen. Er muß ähnlich lieben, wie die repräsentative Kulturschicht

gerade liebt, er muß so Gott verehren und so die Natur
sentimental anschwärmen oder verständnislos übersehen — in den epochalen,
auseinander hervorwachsenden und einander ablösenden Kulturgemeinschaften

sammeln sich alle Kräfte des Außergeistigen und Geistigen,
des noch lebenskräftigen Alten und des werdenden Neuen, und von
ihnen her strahlt die »Zeitseele« bis in die letzten und persönlichsten
Lebensäußerungen des einzelnen aus. Dank dem stellen die
Kulturgemeinschaften methodisch die brauchbarste Grundlage dar, um vom

219



Wirtschaftlich-Sozialen zunächst zu den verschiedenen Formen der
kollektiven Seelenhaltung und dann weiter zu den dichterischen
Strömungen, den Dichtergestalten und Dichtwerken fortzuschreiten. Ihre
in sich selbst reich gegliederte Einheit faßt auch alle literarischen
Erscheinungen derselben Epoche zu einer höheren, sozial fundierten Einheit

zusammen, und ihr Wandel und Wechsel liefert das oberste und
sinnvollste, exakt soziologische Einteilungsprinzip des literarischen
Werdens. Von den Kulturgemeinschaften her lassen sich National- und
Weltliteratur in ihrer parallelen und ihrer Sonderentwicklung scharf
auseinanderhalten, weil sich jede Wachstumsstufe eines Volkes
sozialpsychologisch deutlich zu erfassen gestatten, und auch die unterliterarische

»Volksdichtung« empfängt von ihnen das rechte Licht: sie
erweist sich, von wenigen Ausnahmen abgesehen, als das den »Hintersassen«

der Kultur von der Oberschicht überlassene Erbgut, als Auf-
lösungs- und nicht als Aufbauprodukt. In ihr hat im allgemeinen, ob
man nun an Sage oder Märchen, an Volkslied oder Schauerballade
denken mag, die Vorstellungswelt versinkender oder versunkener
Gemeinschaften Ausdruck gefunden, der an den fortschreitenden
Gesellschaftswandel anknüpfende Werdegang der Dichtung tritt in ihr nur
ausnahmsweise zutage.

Wir haben bisher die Erwägungen kennengelernt, die eine
soziologische Betrachtung der Literatur nahelegen, und im Anschluß daran
den methodischen Weg, der zu brauchbaren Ergebnissen zu führen
verspricht. Es erübrigt sich jetzt noch, an einigen Beispielen zu zeigen,
wie sich die grundsätzlichen Ueberlegungen in die Praxis umsetzen
lassen, und da läge es gewiß nahe, das allen am meisten vertraute
Heute als Beispiel heranzuziehen. Die Kompliziertheit der sozialen
und dichterischen Vorgänge heute oder auch vor hundert und
zweihundert Jahren verbietet das leider; wollen wir die Dinge wirklich
durchsichtig machen, müssen wir vielmehr auf möglichst primitive
Zustände zurückgreifen. Halten wir uns also zunächst an die altgermanische

Kultur und Dichtung.
Die erste Gemeinschaftsbindung, in welcher uns die Germanen bei

ihrem Eintritt in die Geschichte begegnen, ist die des gemeinsamen
Ursprungs, Auf seiner Grundlage vereinigten sie sich zu vaterrechtlichen

Sippen, Hundert- und Völkerschaften, Diese Gliederung
entsprach der Wirtschaftsstufe ackerbautreibender Hirten, auf welcher
die Germanen damals standen. Die Wartung der Herden und die
Rodung des Bodens geschah nicht durch einzelne, sondern gruppenweise,
weil nur eine größere Menge von Menschen den Schwierigkeiten des
Urwaldes und der Steppe, den wilden Tieren und feindlichen Nachbarhorden

gewachsen war. Als Sippe jagend, ackernd, kämpfend und
wandernd — das heißt damals »wirtschaftend« —, bildeten die
Germanen individuelle Züge kaum aus. Wie sie sich nach dem Bericht
des Tacitus körperlich wenig unterschieden, so waren sie auch seelisch
so gut wie undifferenziert. Das Kollektivum Sippe oder Hundertschaft
dachte, fühlte und handelte, nicht der einzelne. Wegen der geringen
Ausprägung der Individualseele kann man sich die künstlerischen

220



Leistungen jener Zeit gar nicht gegenständlich genug vorstellen, jedes
Wort wurde durch eine veranschaulichende Handlung illustriert. Der
Rhythmus, welcher Arbeit und Marsch der Menge regelte, stand auch
dieser Poesie zu Häupten, er erzeugte Tanz, Bewegung und Melodie
und beschränkte den Worttext auf rhythmische, den Gegenstand der
Bitte variierende Ausrufe. Indem die Erregtheit des Massenchors
ändernd und wiederholend um die wenigen Leitvorstellungen schweifte,
bildete sich ein seltsam sprunghafter, das Wichtigste durch immer
neue Formung eindringlich vertiefender Stil aus. Das parallel laufende
Bedürfnis, die tragenden Begriffsworte durch gleichen Anlaut möglichst
eng aneinander zu binden, erzeugte im gleichen Zuge den Stabreim.
Die völlige Naturbedingtheit des Lebens gab aber auch der germanischen
Götterlehre Gehalt und Farbe, in der primitiv vermenschlichenden
Beseelung der Naturkräfte haben ebenso die Zaubersprüche wie die Ur-
motive der späteren Volksmärchen ihre Wurzel.

Als der Zusammenprall mit dem römischen Weltreich die bisher
noch halbnomadischen Germanen zu relativer Seßhaftigkeit zwang,
gewann der Ackerbau verstärkte Bedeutung. Fortab kamen weiter
entfernt siedelnde Völkerschaften miteinander noch kaum je in Berührung,

die urtümliche gesamtgermanische Kulturgemeinschaft sank in
Vergessenheit, dafür schlössen sich benachbarte siedelnde Gruppen zu
größeren Gebilden, den Stämmen, auseinander. Als weitere, wichtigere
Folge einer sorgfältigeren Bestellung der Aecker ergab sich das
Privateigentum am Boden, und mit diesem wiederum wuchs der Unterschied
von arm und reich und der Einflußkreis der Familie als bester Hüterin
des Besitzes. Vor ihr verdunkelte sich das Gefühl der Zusammengehörigkeit

des Blutes und wich dem der örtlichen Nachbarschaft: an
Stelle des Sippenverbandes trat die lokal bestimmte Markgenossenschaft.

In ihr begann sich eine berufliche Scheidung der Männer
anzudeuten: neben Markältestem und Markpriester gab es einen Schmied,
Müller, Töpfer usw., vor allem aber traten die ackerbauenden und die
kämpfenden Männer schärfer auseinander. Sie, der Stammkönig und
seine nächste militärische Umgebung, bewährten sich als der eigentlich
»wirtschaftende« Teil, sie brachten reiche Beute heim und ernteten so
den Ertrag fremder Mühe als Frucht der eigenen blutigen »Arbeit«,
Dies und die Gemeinsamkeit von Schlachtenruhm und Kampfestod
ketteten den Herrn und sein höriges Gefolge fest aneinander, ihre
unverbrüchliche Treue in Tod und Gefahr bot den Sagen, Liedern und
Epen der Folgezeit den reichsten und ergreifendsten Stoff. Die leichte
berufliche Differenzierung, die all diesen Vorgängen zugrunde lag, löste
aus der Kollektivseele, wenn auch noch leise und schüchtern, ein diffe-
renzierteres, persönlich getöntes Seelenleben los, und damit konnte den
bisherigen Massenchören das Einzellied zur Seite treten. Der Sieg der
Einehe über die Sippe bereitete dem Liebeslied den Boden, gewiß
lauter derbe, ungeniert geradeaus gehende Werbungen des Mannes um
die Frau, und auch allerlei Spottverse, Lob- und Scheltstrophen,
Sprüche und Rätsellieder dürften damals schon aufgetaucht sein.

Aber die große Zeit des Liedes setzte erst mit der Völkerwanderung

STT 221



ein, mit diesem ungeheuren Ereignis, das die einzelnen Stämme kraft
gemeinsamen Erlebens nicht nur unlöslich fest aneinander schweißte,
sondern sie auch vor durchaus neue politische, wirtschaftliche und
kulturelle Erlebnisse stellte. Hier, auf dem Boden Roms und der
römischen Provinzen sollten sie sich eine absterbende, aber noch immer
durchorganisierte Kultur und Verwaltung eingliedern, dort wieder,
in Mitteleuropa, sollten sie fast jungfräuliches Land besiedeln oder
sich mit ihresgleichen messen. Das waren Aufgaben, so groß und
unerwartet, daß über ihrer Lösung Völker über Völker im Strudel des
Nichts versanken, andere wieder, von den Verführungsgiften der alten,
müden Kultur umweht, in sich zersetzt und verdorben wurden.
Angesichts so ungeheuren, auf eine so kurze Zeitspanne zusammengedrängten

Erlebens mußte sich auch die ganze seelische Struktur von
Grund auf ändern. Das Kollektive, allen ausnahmslos Gemeinsame,
trat noch mehr zurück, der erobernde, Quellen erhöhter Lebensführung
erschließende Held und seine Gefolgschaft repräsentierten fortab
ausschließlich den Stamm und dessen Taten, sie wurden Träger und Maßstab

des Allgemeinbewußtseins und der Kulturgemeinschaft, Nun
priesen nicht mehr, wie noch Tacitus berichtet hatte, die ausziehenden
Schlachthaufen ihre Helden im Chorlied — der adelige, waffengewaltige
Sänger, »Scop« geheißen, verkündete jetzt im prunkvollen Saal unter
Harfenbegleitung den Ruhm seines Fürsten. Seine erzählenden, mehr
pathetisch vorgetragenen als gesungenen Gedichte schilderten eine
kühne Tat, ein gewaltiges Erlebnis, Schlacht und Sieg, Niederlage,
Flucht und gastliche Aufnahme. Wie sie zum Preis eines einzelnen
ersonnen waren, so kannten sie auch nur Gefühle und Triebkräfte, die
den einzelnen bewegten: Erobererdrang, Ehrgeiz, Eifersucht, Haß und
Neid, Frauenraub und Pflicht zur Blutrache, alles meist zugespitzt zu
einem unlösbar tragischen Konflikt. Aus derlei Beweggründen werden,
der neuen Seelenstruktur entsprechend, die entscheidungsvollsten
Geschicke der Völker abgeleitet, die epochalen Erlebnisse der Römer und
Hunnen, der Ost- und Westgoten, der Franken und Alemannen er-r
scheinen im Heldenlied als Familientragödien der Ermanarich,
Theodorich, Etzel, Günther usw.

Hier dürfen wir das Beispiel abbrechen, weil wir an dem Punkte
stehen, wo das Christentum seelenumformend in die germanische Welt
eintrat, und weil damit Voraussetzungen und Art der Dichtung ganz
neue Züge annahmen. Aber wir haben auch so schon zur Genüge
erkannt, wie die marxistisch-soziologische Betrachtungsweise der Dichtung

methodisch arbeitet. Sie ist wohl die fruchbarste unter allen, ist
aber keineswegs die einzige soziologisch bestimmte. Ihr Verfahren, aus
dem Literarischen ins Außerliterarische als das eigentlich Bedingende
hinüberzugreifen, teilt sie zum Beispiel mit Josef Nadlers
stammesgeschichtlicher Methode, die das Eigentümlichste der dichterischen
Erscheinungen aus den eingeborenen Wesenszügen der deutschen Stämme
und Landschaften ableiten will. Gesellschaftswissenschaftlich im
strengen Sinne des Wortes geht Lewin Ludwig Schücking vor, wenn
er die literarische Entwicklung mit dem wechselnden Geschmack des

222



Publikums in Uebereinstimmung bringt. Zweifellos war es für die Dichtung

nicht gleichgültig, ob sie, wie zum Beispiel im 17. Jahrhundert,
von einzelnen Protektoren und Gönnern abhängig war, oder ob sie
auf Widerhall bei einem an Tiefe und Breite ausgedehnten Publikum
rechnen durfte, und innerhalb dieses Publikums erhalten wieder die
wechselnden Geschmackträger ausschlaggebende Bedeutung. Da sind
es einmal die Intellektuellen überhaupt, die den Geschmack gepachtet
zu haben glauben, und dann die literarischen Journale, die Zeitungen
und ihre Kritiker, hier entscheidet die zahlungskräftige Bourgeoisie,
dort das Stammpublikum der Leihbüchereien, und dort wieder die
breite, noch wenig differenzierte Masse, die Kriminalromane verschlingt
und sich zu jedem Kinoschmarren drängt. Was bei sorgfältiger und
systematischer Beachtung dieser Faktoren zustande kommen könnte,
wäre die von Schücking geforderte »Literaturgeschichte von unten«;
die »reinen« Literatursoziologen dagegen — »rein« unter Anführungszeichen

— wollen nur den im dichterischen Schaffen selber steckenden
gesellschaftlichen Beziehungen nachgehen und lehnen jedes Hinübergreifen

auf Außerdichterisches, etwa auf ökonomische und soziale
Zustände, entrüstet ab. Demgemäß konzentrieren sie ihr ganzes Interesse
auf die in jedem Kunstwerk zutage tretende innere Spannung zwischen
Ich und Du, Ich und Gemeinschaft, aber daß dabei etwas anderes
zustande kommen könnte, als wertvolle psychologische Einblicke, wage
ich in aller Bescheidenheit zu bezweifeln. So soziologisch vorgehen,
heißt einen künstlichen Zaun um sich und um sein Arbeitsgebiet
errichten, heißt den Zusammenhang mit dem Leben, mit der Kultur und
Geschichte zerstören. Wem solch ein Inseldasein genügt, der mag sich
dessen freuen, fruchtbare Literatursoziologie dagegen — mit diesem
Bekenntnis will ich schließen — soll eine Disziplin der Geistes- und
der Menschheitsgeschichte sein und vom Literarisch-Geistigen her die
inneren Schicksale der Völker, Epochen und Kulturen aufrollen.

Ueber das Erkenntnisobjekt der
marxistischen Oekonomie

Von Adolf Sturmthal.
Jede Auseinandersetzung zwischen bürgerlicher und marxistischer

Sozialökonomie müßte ausgehen von einer Untersuchung des
Erkenntnisobjektes und des Erkenntniszieles. An dem Mangel einer
solchen kritischen Untersuchung scheiterten bisher zahlreiche
Versuche gegenseitiger Kritik.

So hat die bürgerliche Ablehnung der marxistischen Wert- und
Preistheorie seit der Begründung der subjektiven Wertlehre stets auf
der stillschweigenden Annahme gefußt, der marxistische Wertbegriff
habe im marxistischen System die gleiche Funktion wie der
Wertbegriff der subjektiven Wertlehre in deren theoretischem Gebäude.
So ist die bürgerliche Oekonomie seit der Begründung der subjektiven

223


	Marxistische Literaturbetrachtung

