Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 7

Artikel: Marxistische Literaturbetrachtung
Autor: Kleinberg, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-331485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-331485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROTE REVUE

"SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT

& llerauis_geher_: Sozialdemokratische Partel der Schwelz

12 JAHRGANG -- MARZ 1933 -- HEFT 7

Marxistische Literaturbetrachtung
Von Alfred Kleinberg.

Wollen wir die Literatur marxistisch, und das heift zunichst sozio-
logisch betrachten, miissen wir eines unumginglich voraussetzen: daB
das literarische Schaffen von den gesellschaftlichen Verhiltnissen her
entscheidend beeinflufit wird, denn Soziologie ist die Lehre von den
Formen und Gesetzen, den Einfliissen und Auswirkungen des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens. Unverbesserliche Ideologen werden ein-
wenden: »Wie? Die Dichtung ist doch das Allerpersonlichste, das es
gibt! Die zartesten Seelenschwingungen eines Menschen, sein geheimster
Traum und sein letztes Wiinschen gehen in ein lyrisches Gedicht ein,
seine eigentiimlichsten Gedanken, seine phantastischesten Vorstellungen
bekommen in einer Erzahlung oder in einem Drama Gestalt, und dieses
Individuellste vom Individuellen soll gesellschaftlich bedingt oder auch
nur beeinflufit sein?«

So berechtigt dieser Einwand auf den ersten Blick scheinen mag, so
sicher steht auch fest: jedes Gedicht, jede Erzihlung, jedes Drama sind
in einer Sprache, in Worten gewissen Klanges und gewissen Inhaltes, in
Sétzen von einem bestimmten Bau geschrieben. Und die Art, Sitze zu
bauen, die feste Verbindung von Wortklang und Wortinhalt sind, wenn
tiberhaupt, nur zum allergeringsten Teil Eigentum des einzelnen Dich-
ters. Jahrhundert- und jahrhundertelang hat sein Volk an den Wort-
formen und Satzkonstruktionen, an Formenlehre und Syntax, wie es die
Grammatik nennt, sprachschopferisch gebaut. Uraltes Volksgut, uraltes
Gesellschaftsgut rauscht also durch jedes Wort, das wir sprechen oder
schreiben, und wenn wir erlesene Meister sind, gelingt es uns vielleicht
auch geledentlich, dieses Gut zu bereichern, aber ohne den sozialen
Fundus »Sprache« sind wir literarisch unméglich.

" Dasselbe gilt von dem andern Grundelement aller Dichtung, den
Vorstellungen: Die mogen in ihrer speziellen Verbindung dem Dichter
gehoren, getont und gepridt hat sie doch wieder das Volk oder genauer
desagt ein bestimmter Volksteil, eine bestimmte Klasse. Wie verdchtlich
klang, um die Behauptung mit einigen Beispielen zu belegen, das Wort
»Geuse«, Bettler, im Munde der Spanier, und zu welchem Ehrennamen
erhoben es die niederldndischen Rebellen gegen den tristen Philipp II.1

217



Wie anders stellt sich der Begriff »Ritter« dem niichternen Forscher,
wie anders dem romantisch-schwirmenden Knaben dar! Was legte nicht
alles der Kampfwille der Arbeiterschaft in das Wort »Bourgeois«
hinein! Auch die Art des Schauens, der elementaren, unbewuBBten Auf-
fassung der Dinge und Erscheinungen gehért also nicht dem einzelnen,
sondern einem groBeren gesellschaftlichen Ganzen aus einer fest um-
reilbaren Epoche; auch von hier aus gesehen, gibt es ohne sozialen
Fundus keine Literatur.

Bei den geistig-seelischen Gehalten und bei den Handlungsinhalten
ergibt sich das gleiche Bild: jedes Volk, jede Epoche, Schicht und
Klasse liebt und haBt, betet und flucht anders, und diese Gefiihls- und
Denkformen sind fiir den Dichter Gesetz, Stoff, der ihn weit mehr
prigt, als er von ihm, dem Dichter, geprigt wird. Die nationalen An-
schauungen iiber Ehre, Pflicht und Recht, {iber Erlaubt und Unerlaubt
binden jedes Mitglied der Nation und also auch den Dichter, und wenn
Sitte oder Mode verkriippelte Fiile und geschwérzte Zihne, krapprote
Lippen und ausrasierte Augenbrauen schon finden, so vermag sich auch
der eigenwilligste Kiinstler diesen Schénheitsidealen nur sehr schwer
zu entziehen. Weil Ansehen und Stellung der Ritterschaft auf person-
lichem Mut, Kampf und Abenteuern beruhten, schwollen die mittel-
alterlichen Epen von Heldentaten, Todesverachtung und bunten, atem-
raubenden Schicksalen; weil das Biirgertum des ausgehenden acht-
zehnten Jahrhunderts unter dem Uebermut der Héfe, unter Willkiir
und Rechtlosigkeit litt, kam Lessing zum Stoff der »Emilia Galotti«
und Schiller zu den »Riubern« und zu »Kabale und Liebe«; weil das
groBe Erlebnis von 1890 die rapide Industrialisierung Deutschlands
und die Massenzusammenballung des Proletariats war, fand Gerhart
Hauptmann die Motive zu »Vor Sonnenaufgang« und den »Webern«.
So gewil also die Dichter ihrer Zeit immer wieder sagen, was los ist
und worum gespielt wird, so bestimmt bekommen sie den Rohstoff
ihrer Werke von ihrer Zeit und ihrer Klasse, also gesellschaftlich ge-
liefert.

Wollen wir die entsprechenden Belege fiir Formwahl und Form-
gebung haben, so brauchen wir bloB an das andéichtig lauschende
Auditorium im Fiirstensaal zu denken, vor dem der Heldensédnger seine
Lieder vortrug, und wir verstehen die innere Notwendigkeit der
epischen Heldengesinge; die griechischen Dramen hatten ebenso wie
das Wiener Volksstiick das Beieinander groBer Massen in der Stadt
zur Voraussetzung, und der teure Prunkapparat der Oper mit ihren
Maschinerien, Choéren, Aufziigen usw. hitte sich nie herausbilden
kénnen, wenn nicht Herrscher und Mizene spendend eingegriffen hitten.
Also auch zwischen schaffendem Kiinstler und Publikum ziehen sich
zahllose Fiden hin und her, der Faktor der sozialen Resonanz bestimmt
die Wah! der Gattungen, der Stoffe, der Mittel usw. oft in ausschlag-
gebender Weise.

Wenn wir so die Dichtung vom Elementarsten bis zum Letzten, von
Wort und Vorstellung bis zu Sinngehalt und Formgebung im Gesell-
schaftlichen verwurzelt, durch das Klassenwesen bedingt sehen, miissen

218



wir die Notwendigkeit einer marxistisch-soziologischen Betrachtung
der Literatur zugeben und miissen weiter verstehen, daB die Literatur-
soziologie zu jener wissenschaftlichen Strémung in betonten Gegen-
satz tritt, die gerade umgekehrt die Autonomie alles Dichterischen be-
hauptet und die Meinung verficht, der Geist sei nur seinen eigenen
Gesetzen unterworfen, wachse nur in sich selbst und durch sich selbst
und sei unabhingig von &ulleren Einfliissen. Diese Gegnerschaft be-
stimmt die marxistische Arbeitsweise sogar zum guten Teil, Indes die
»geisteswissenschaftlichen« Literaturforscher (so nennen sich die Ver-
fechter des Autonomiegedankens) Ideen nur aus Ideen ableiten und
das Um und Auf ihres Tuns in Sinngebungen, Wertungen und meta-
physischen Beziigen suchen, sieht umgekehrt der soziologisch gerichtete
Forscher hinter dem Bedingten, der Dichtung, immer wieder das Be-
dingende. die politischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Vor-
aussetzundgen und weist das Geistige als Funktion, als letzten und
feinsten Exponenten des Aullergeistigen nach. Er zeigt, wie das ver-
meintliche Eigenleben der Inhalte, Stile, Ideen usw. von diesem AuBer-
geistigen her beeinfluBBt wird; wie Formen und Motive wiederkehren
oder untertauchen, reich aufbliihen oder welken, je nachdem es das
Ganze der jeweiligen Zeitkultur mit sich bringt; kurz, wie der angeb-
lichen »Autonomie« des Dichterischen stets die Schranke des sozio-
logisch Méglichen, ja Notwendigen gesetzt ist. Das Lebendige lebt,
gewil}: aber nur solange es Boden und Atemluit hat, das heif}t, solange
es in der dkonomisch bedingten Gesellschaft einer Zeit Wurzel schlagen
kann.

Wollen wir den gesellschaftlichen Ort finden, von welchem aus das
organische Mit- und Gegeneinander von Individuellem und Kollek-
tivem, Geistigem und Aullergeistigem verfolgt werden kann, so miissen
wir uns vor Augen halten, dal3 bei jedem Volke das Ganze der Kultur
in einem bestimmten Zeitraum von einer bestimmten Schicht oder
Klasse organisiert und reprisentiert wird. Sie darf das, sie darf, um
mit Otto Bauer zu reden, ihre ganze Welt zu einer von ihr geprigten
»Kulturgemeinschaft« zusammenfassen, weil die eben herrschenden
Produktionsverhéltnisse ihr die Fihrung der — zum groBten Teil
passiven — Gesamtheit in die Hand gespielt haben. In sich selbst so
wenig einig wie die wirtschaftliche Grundlage, auf der sie aufbaut,
weist sie doch dem Denken, Fiihlen und Erleben der Zeit die ungefdhre
Richtung und bestimmt so bis zu einem gewissen Grade die Art des
einzelnen, sich mit dem Gesamtkomplex »Leben« dichterisch ausein-
anderzusetzen. Er mulBl dhnlich lieben, wie die reprisentative Kultur-
schicht gerade liebt, er muBl so Gott verehren und so die Natur senti-
mental anschwidrmen oder verstindnislos {ibersehen — in den epochalen,
auseinander hervorwachsenden und einander ablésenden Kulturgemein-
schaften sammeln sich alle Krifte des AuBlergeistigen und Geistigen,
des noch lebenskriftigen Alten und des werdenden Neuen, und von
ihnen her strahlt die »Zeitseele« bis in die letzten und persénlichsten
LebensiuBerungen des einzelnen aus. Dank dem stellen die Kultur-
gemeinschaften methodisch die brauchbarste Grundlage dar, um vom

219



Wirtschaftlich-Sozialen zunichst zu den verschiedenen Formen der
kollektiven Seelenhaltung und dann weiter zu den dichterischen Stré-
mungen, den Dichtergestalten und Dichtwerken fortzuschreiten. Ihre
in sich selbst reich gegliederte Einheit faBt auch alle literarischen Er-
scheinungen derselben Epoche zu einer héheren, sozial fundierten Ein-
heit zusammen, und ihr Wandel und Wechsel liefert das oberste und
sinnvollste, exakt soziologische Einteilungsprinzip des literarischen
Werdens. Von den Kulturgemeinschaften her lassen sich National- und
Weltliteratur in ihrer parallelen und ihrer Sonderentwicklung scharf
auseinanderhalten, weil sich jede Wachstumsstufe eines Volkes sozial-
psychologisch deutlich zu erfassen gestatten, und auch die unterlitera-
rische »Volksdichtung« empfingt von ihnen das rechte Licht: sie er-
weist sich, von wenigen Ausnahmen abgesehen, als das den »Hinter-
sassen« der Kultur von der Oberschicht {iberlassene Erbgut, als Auf-
16sungs- und nicht als Aufbauprodukt. In ihr hat im allgemeinen, ob
man nun an Sage oder Mirchen, an Volkslied oder Schauerballade
denken mag, die Vorstellungswelt versinkender oder versunkener Ge-
meinschaften Ausdruck gefunden, der an den fortschreitenden Gesell-
schaftswandel ankniipfende Werdegang der Dichtung tritt in ihr nur
ausnahmsweise zutage.

Wir haben bisher die Erwdgungen kennengelernt, die eine sozio-
logische Betrachtung der Literatur nahelegen, und im Anschluff daran
den methodischen Weg, der zu brauchbaren Ergebnissen zu fithren ver-
spricht. Es eriibrigt sich jetzt noch, an einigen Beispielen zu zeigen,
wie sich die grundsitzlichen Ueberlegungen in die Praxis umsetzen
lassen, und da lige es gewil nahe, das allen am meisten vertraute
Heute als Beispiel heranzuziehen. Die Kompliziertheit der sozialen
und dichterischen Vorginge heute oder auch vor hundert und zwei-
hundert Jahren verbietet das leider; wollen wir die Dinge wirklich
durchsichtig machen, miissen wir vielmehr auf mé&glichst primitive
Zustinde zuriickgreifen. Halten wir uns also zunichst an die altgerma-
nische Kultur und Dichtung.

Die erste Gemeinschaftsbindung, in welcher uns die Germanen bei
ihrem Eintritt in die Geschichte begegnen, ist die des gemeinsamen
Ursprungs, Auf seiner Grundlage vereinigten sie sich zu vaterrecht-
lichen Sippen, Hundert- und Vélkerschaften. Diese Gliederung ent-
sprach der Wirtschaftsstufe ackerbautreibender Hirten, auf welcher
die Germanen damals standen. Die Wartung der Herden und die Ro-
dung des Bodens geschah nicht durch einzelne, sondern gruppenweise,
weil nur eine gréBere Menge von Menschen den Schwierigkeiten des
Urwaldes und der Steppe, den wilden Tieren und feindlichen Nachbar-
horden gewachsen war. Als Sippe jagend, ackernd, kimpfend und
wandernd — das heiflt damals »wirtschaftend« —, bildeten die Ger-
manen individuelle Ziige kaum aus, Wie sie sich nach dem Bericht
des Tacitus kérperlich wenig unterschieden, so waren sie auch seelisch
so gut wie undifferenziert. Das Kollektivum Sippe oder Hundertschaft
dachte, fiihlte und handelte, nicht der einzelne. Wegen der geringen
Ausprigung der Individualseele kann man sich die kiinstlerischen

220



Leistungen jener Zeit gar nicht gegenstindlich genug vorstellen, jedes
Wort wurde durch eine veranschaulichende Handlung illustriert. Der
Rhythmus, welcher Arbeit und Marsch der Menge regelte, stand auch
dieser Poesie zu Haupten, er erzeugte Tanz, Bewegung und Melodie
und beschrinkte den Worttext auf rhythmische, den Gegenstand der
Bitte variierende Ausrufe. Indem die Erregtheit des Massenchors 4n-
dernd und wiederholend um die wenigen Leitvorstellungen schweifte,
bildete sich ein seltsam sprunghafter, das Wichtigste durch immer
neue Formung eindringlich vertiefender Stil aus. Das parallel laufende
Bediirinis, die tragenden Begriffsworte durch gleichen Anlaut méglichst
eng aneinander zu binden, erzeugte im gleichen Zuge den Stabreim.
Die vollige Naturbedingtheit des Lebens gab aber auch der germanischen
Gotterlehre Gehalt und Farbe, in der primitiv vermenschlichenden Be-
seelung der Naturkrifte haben ebenso die Zauberspriiche wie die Ur-
motive der spiteren Volksmérchen ihre Wurzel.

Als der Zusammenprall mit dem rémischen Weltreich die bisher
noch halbnomadischen Germanen zu relativer SeBhaftigkeit zwang,
gewann der Ackerbau verstirkte Bedeutung. Fortab kamen weiter ent-
fernt siedelnde Voélkerschaften miteinander noch kaum je in Beriih-
rung, die urtiimliche gesamtgermanische Kulturgemeinschaft sank in
Vergessenheit, dafiir schlossen sich benachbarte siedelnde Gruppen zu
groBeren Gebilden, den Stimmen, auseinander. Als weitere, wichtigere
Folge einer sorgfiltigeren Bestellung der Aecker ergab sich das Privat-
eigentum am Boden, und mit diesem wiederum wuchs der Unterschied
von arm und reich und der EinfluBkreis der Familie als bester Hiiterin
des Besitzes. Vor ihr verdunkelte sich das Gefiihl der Zusammen-
gehorigkeit des Blutes und wich dem der 6rtlichen Nachbarschaft: an
Stelle des Sippenverbandes trat die lokal bestimmte Markgenossen-
schaft. In ihr begann sich eine berufliche Scheidung der Manner anzu-
deuten: neben Markiltestem und Markpriester gab es einen Schmied,
Miiller, Topfer usw., vor allem aber traten die ackerbauenden und die
kiampfenden Méanner schirfer auseinander. Sie, der Stammkoénig und
seine nichste militirische Umgebung, bewdhrten sich als der eigentlich
»wirtschaftende« Teil, sie brachten reiche Beute heim und ernteten so
den Ertrag fremder Miihe als Frucht der eigenen blutigen »Arbeit«.
Dies und die Gemeinsamkeit von Schlachtenruhm und Kampfestod
ketteten den Herrn und sein horiges Gefolge fest aneinander, ihre un-
verbriichliche Treue in Tod und Gefahr bot den Sagen, Liedern und
Epen der Folgezeit den reichsten und ergreifendsten Stoff. Die leichte
berufliche Differenzierung, die all diesen Vorgiingen zugrunde lag, 16ste
aus der Kollektivseele, wenn auch noch leise und schiichtern, ein diffe-
renzierteres, personlich geténtes Seelenleben los, und damit konnte den
bisherigen Massenchéren das Einzellied zur Seite treten. Der Sieg der
Einehe iiber die Sippe bereitete dem Liebeslied den Boden, gewil3
lauter derbe, ungeniert geradeaus gehende Werbungen des Mannes um
die Frau, und auch allerlei Spottverse, Lob- und Scheltstrophen,
Spriiche und Réitsellieder diirften damals schon aufgetaucht sein.

Aber die groBBe Zeit des Liedes setzte erst mit der Vélkerwanderung

BT 221



ein, mit diesem ungeheuren Ereignis, das die einzelnen Stimme kraft
gemeinsamen Erlebens nicht nur unléslich fest aneinander schweiBte,
sondern sie auch vor durchaus neue politische, wirtschaftliche und kul-
turelle Erlebnisse stellte. Hier, auf dem Boden Roms und der rémi-
schen Provinzen sollten sie sich eine absterbende, aber noch immer
durchorganisierte Kultur und Verwaltung eingliedern, dort wieder,
in Mitteleuropa, sollten sie fast jungfriuliches Land besiedeln oder
sich mit ihresgleichen messen. Das waren Aufgaben, so gro8 und un-
erwartet, daB iiber ihrer Lésung Vélker iiber Vélker im Strudel des
Nichts versanken, andere wieder, von den Verfiihrungsgiften der alten,
miiden Kultur umweht, in sich zersetzt und verdorben wurden. An-
gesichts so ungeheuren, auf eine so kurze Zeitspanne zusammenge-
dringten Erlebens mufBite sich auch die ganze seelische Struktur von
Grund auf dndern. Das Kollektive, allen ausnahmslos Gemeinsame,
trat noch mehr zuriick, der erobernde, Quellen erhéhter Lebensfiihrung
erschliefende Held und seine Gefolgschaft reprisentierten fortab aus-
schlie8lich den Stamm und dessen Taten, sie wurden Triger und MaB-
stab des Allgemeinbewulitseins und der Kulturgemeinschaft. Nun
priesen nicht mehr, wie noch Tacitus berichtet hatte, die ausziehenden
Schlachthaufen ihre Helden im Chorlied — der adelige, waffengewaltige
Sédnger, »Scop« geheillen, verkiindete jetzt im prunkvollen Saal unter
Harfenbegleitung den Ruhm seines Fiirsten. Seine erzihlenden, mehr
pathetisch vorgetragenen als gesungenen Gedichte schilderten eine
kithne Tat, ein gewaltiges Erlebnis, Schlacht und Sieg, Niederlage,
Flucht und gastliche Aufnahme. Wie sie zum Preis eines einzelnen
ersonnen waren, so kannten sie auch nur Gefiihle und Triebkrafte, die
den einzelnen bewegten: Erobererdrang, Ehrgeiz, Eifersucht, Hall und
Neid, Frauenraub und Pflicht zur Blutrache, alles meist zugespitzt zu
einem unlésbar tragischen Konflikt. Aus derlei Beweggriinden werden,
der neuen Seelenstruktur entsprechend, die entscheidungsvollsten Ge-
schicke der Vélker abgeleitet, die epochalen Erlebnisse der Rémer und
Hunnen, der Ost- und Westgoten, der Franken und Alemannen er-
scheinen im Heldenlied als Familientragédien der Ermanarich, Theo-
dorich, Etzel, Gunther usw.

Hier diirfen wir das Beispiel abbrechen, weil wir an dem Punkte
stehen, wo das Christentum seelenumformend in die germanische Welt
eintrat, und weil damit Voraussetzungen und Art der Dichtung ganz
neue Ziige annahmen. Aber wir haben auch so schon zur Geniige er-
kannt, wie die marxistisch-soziologische Betrachtungsweise der Dich-
tung methodisch arbeitet. Sie ist wohl die fruchbarste unter allen, ist
aber keineswegs die einzige soziologisch bestimmte. Ihr Verfahren, aus
dem Literarischen ins AuBerliterarische als das eigentlich Bedingende
hiniiberzugreifen, teilt sie zum Beispiel mit Josel Nadlers stammes-
geschichtlicher Methode, die das Eigentiimlichste der dichterischen Er-
scheinungen aus den eingeborenen Wesensziigen der deutschen Stamme
und Landschaften ableiten will. Gesellschaftswissenschaftlich im
strengen Sinne des Wortes geht Lewin Ludwig Schiicking vor, wenn
er die literarische Entwicklung mit dem wechselnden Geschmack des

222



Publikums in Uebereinstimmung bringt. Zweifellos war es fiir die Dich-
tung nicht gleichgiiltig, ob sie, wie zum Beispiel im 17. Jahrhundert,
von einzelnen Protektoren und Génnern abhingig war, oder ob sie
auf Widerhall bei einem an Tiefe und Breite ausgedehnten Publikum
rechnen durfte, und innerhalb dieses Publikums erhalten wieder die
wechselnden Geschmacktriger ausschlaggebende Bedeutung. Da sind
es einmal die Intellektuellen {iberhaupt, die den Geschmack gepachtet
zu haben glauben, und dann die literarischen Journale, die Zeitungen
und ihre Kritiker, hier entscheidet die zahlungskriftise Bourgeoisie,
dort das Stammpublikum der Leihbiichereien, und dort wieder die
breite, noch wenig differenzierte Masse, die Kriminalromane verschlingt
und sich zu jedem Kinoschmarren dringt. Was bei sorgfiltiger und
systematischer Beachtung dieser Faktoren zustande kommen konnte,
wére die von Schiicking geforderte »Literaturgeschichte von untenc;
die »reinen« Literatursoziologen dagegen — »rein« unter Anfiihrungs-
zeichen — wollen nur den im dichterischen Schaffen selber steckenden
gesellschaftlichen Beziechungen nachgehen und lehnen jedes Hiniiber-
greifen auf AuBerdichterisches, etwa auf 6konomische und soziale Zu-
stinde, entriistet ab. Demgemill konzentrieren sie ihr ganzes Interesse
auf die in jedem Kunstwerk zutage tretende innere Spannung zwischen
Ich und Du, Ich und Gemeinschaft, aber dafl dabei etwas anderes zu-
stande kommen konnte, als wertvolle psychologische Einblicke, wage
ich in aller Bescheidenheit zu bezweifeln. So soziologisch vorgehen,
heillt einen kiinstlichen Zaun um sich und um sein Arbeitsgebiet er-
richten, heit den Zusammenhang mit dem Leben, mit der Kultur und
Geschichte zerstoren, Wem solch ein Inseldasein geniigt, der mag sich
dessen freuen, fruchtbare Literatursoziologie dagegen — mit diesem
Bekenntnis will ich schlieBen — soll eine Disziplin der Geistes- und
der Menschheitsgeschichte sein und vom Literarisch-Geistigen her die
inneren Schicksale der Vélker, Epochen und Kulturen aufrollen.

Ueber das Erkenntnisobjekt der

marxistischen Oekonomie
Von Adolf Sturmthal.

Jede Auseinandersetzung zwischen biirgerlicher und marxistischer
Sozialokonomie miifite ausgehen von einer Untersuchung des Er-
kenntnisobjektes und des Erkenntniszieles. An dem Mangel einer
solchen kritischen Untersuchung scheiterten bisher zahlreiche Ver-
suche gegenseitiger Kritik.

So hat die biirgerliche Ablehnung der marxistischen Wert- und
Preistheorie seit der Begriindung der subjektiven Wertlehre stets auf
der stillschweigenden Annahme geful3t, der marxistische Wertbegriff
habe im marxistischen System die gleiche Funktion wie der Wert-
begriff der subjektiven Wertlehre in deren theoretischem Gebiude.
So ist die biirgerliche Oekonomie seit der Begriindung der subjektiven

223



	Marxistische Literaturbetrachtung

