
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 12 (1932-1933)

Heft: 6

Artikel: Zur Not der Volksschule

Autor: Siemsen, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einheit tun gut, diese Momente nicht unbeachtet zu lassen. Man wird
sich entscheiden müssen: entweder ein fortschrittliches Bundesstrafrecht

mit den Sozialdemokraten, oder ein reaktionäres Strafrecht gegen
die Sozialdemokraten. Um diese Entscheidung kommt man nicht herum.
Die bürgerlichen Parteien haben Zeit, die Konsequenzen ihres
Vorgehens noch einmal in aller Ruhe und Gründlichkeit abzuwägen.
Vielleicht erkennen sie noch rechtzeitig, daß sie besser getan hätten, den
Ratschlägen von Bundesrat Häberlin zu folgen, statt sich widerstandslos

ins Schlepptau der Herren Joß, Rochat und Valloton nehmen zu
lassen.

Am 19. Februar tritt die nationalrätliche Strafrechtskommission zur
Fortsetzung ihrer Beratungen zusammen. Damit wird eine erste
Gelegenheit geboten sein, die veränderte Situation zu besprechen.

Zur Not der Volksschule
Von Prof. Dr. Anna Siemsen.

Der entscheidende Zug in der Entwicklung unserer Schulerziehung
ist in diesem vergangenen Jahrhundert ihre Demokratisierung gewesen,
die Ausdehnung auf immer größere Bevölkerungsmassen und, was
damit notwendig gegeben war, die fortschreitende Verstaatlichung, da
private oder korporative Mittel nicht ausreichten, um die für notwendig
gehaltene Bildung für die Gesamtheit zu gewährleisten. (Nicht einmal
die gewaltigen Mittel der Kirchen konnten für diese Zwecke genügen.)
Noch am Ausgang des 18, Jahrhunderts konnte der jugendliche Humboldt

in einer Untersuchung über die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates diesem jede Berechtigung, sich mit der Erziehung zu befassen,
absprechen, da seine Einmischung notwendig Zwang und Einförmigkeit

mit sich bringe und damit dem Hauptzweck aller Bildung, der
Entwicklung originaler und differenzierter menschlicher Persönlichkeiten,

zuwiderlaufe. Der Gedanke, daß der einzelne in der
überwiegenden Mehrzahl der Fälle aus wirtschaftlicher Schwäche und
kultureller Unzulänglichkeit gar nicht imstande sei, seinen Kindern ohne
staatliche Hilfe eine hinreichende Erziehung zu geben, kommt ihm gar
nicht, weil sein Augenmerk ganz ausschließlich auf den Kreis konzentriert

ist, den wir uns heute gewöhnt haben als Großbürgertum zu
bezeichnen: besitzende und dadurch gesellschaftlich unabhängige
Menschen. Das ist für seine ganze Zeit wie für die vorhergehenden
Jahrhunderte bezeichnend, um so bezeichnender, als diese Voraussetzung
so selbstverständlich ist, daß sie zumeist gar nicht ausdrücklich
ausgesprochen wird. Mit Ausnahme von Comenius, dessen Lebenserfahrung
als Bischof der Böhmischen Brüder, also einer sehr eng verbundenen
und alle Klassen umfassenden religiös-gesellschaftlichen Gemeinschaft,
ihn auf das Problem gesellschaftlicher Gesamtbildung führte, mit
dieser einen Ausnahme sind alle großen Pädagogen seit dem Ausgang
des Mittelalters bis auf das Ende des achtzehnten Jahrhunderts nur

194



gerichtet auf das Problem der Erziehung der herrschenden Klasse,
das heißt des höfischen Adels (Montaigne, Fenelon), des Großbürgertums

(Locke) und der Bürokratie (deutsche gelehrte Schulen). Beim
Humanismus und seinen Gegenspielern, den Jesuiten, laufen diese
höfisch, bürgerlich, bürokratischen praktischen Ziele durcheinander.
Sie alle aber werden zusammengefaßt unter ein sie überspannendes
Ideal: den Humanismus. Mag dessen Formulierung noch so verschiedenartig

sein, immer klarer kristallisiert sich als Leitgedanke die Idee
der vollkommen entwickelten, menschlichen Persönlichkeit heraus,
eine zunächst formale Leitidee, die nach den wechselnden Zeiten und
der wechselnden gesellschaftlichen Lage des einzelnen sich mit
verschiedenem Inhalt füllt, als Norm- und Leitgedanke aber immer stärkere
Kraft entwickelt.

Es ist der Leitgedanke einer von ihren Anfängen an revolutionären
Zeit, deren Entwicklung dahin ging, den einzelnen aus den
überlieferten Bindungen in der Wirtschaft, der Gesellschaft, der staatlichen
Ordnung und der Sitte und Weltanschauung zu lösen und ihn, auf
sich selbst gestellt, durch diese individuelle Freiheit zur höchsten Kraft
und vollkommensten Selbstentfaltung zu bringen. Gerade gegen das
Ende dieser Epoche, als bereits andere Tendenzen sich ankündigen,
haben wir die klarsten, gültigsten und dauerndsten Formulierungen
dieses unbedingten Persönlichkeitsstrebens bei Goethe, sowohl in den
größeren Werken seiner Frühzeit wie vor allem in Gedichten, vom
Prometheus bis zum Schwager Kronos, und einige Jahrzehnte später
hat er in seinem großen Bildungsroman, dem Meister, seinen Helden
selbst das Streben, das diese Bildungskonzeption beherrscht, ebenso
klar aussprechen lassen wie die Schwierigkeit, welche dem nicht der
herrschenden Klasse Zugehörigen damals noch in Deutschland daraus
erwuchsen: »Daß ich's dir mit einem Worte sage, mich selbst, ganz
wie ich da bin, auszubilden, das war dunkel von Jugend auf mein
Wunsch und meine Absicht Ich weiß nicht, wie es in fremden
Ländern ist, aber in Deutschland ist nur dem Edelmann eine gewisse
allgemeine, wenn ich so sagen darf, personelle Ausbildung möglich.
Ein Bürger kann sich Verdienst erwerben und zur höchsten Not seinen
Geist ausbilden. Seine Persönlichkeit geht aber verloren, er mag sich
stellen, wie er will.« Es geht uns hier nichts an, welchen Ausweg
Wilhelm Meister in dieser Ausnahmelage Deutschlands für sich findet,
obwohl dieser interessant und charakteristisch genug für die
gesamtdeutsche Entwicklung ist. Es geht uns auch nichts an, welche Lösung
Goethe selbst in der späteren Fortsetzung des Meisters gefunden hat.
Sie führt über diese Epoche hinaus und mitten in unsere Gegenwartsprobleme

hinein. Was uns interessiert, ist die klassische Formulierung
der Erziehungsaufgabe: Persönlichkeitsbildung, und die Bedingung,
woran sie geknüpft wird: unabhängige gesellschaftliche Stellung.

Für diese Auffassung fällt das Problem der Volksbildung
überhaupt aus. Der für seinen Lebensunterhalt arbeitende Mensch, der
Bauer, Handwerker, Handarbeiter, kann nicht auf freie Ausbildung
dessen, »was er ist«, all seiner menschlichen Anlagen, hoffen. In seiner

195



beschränkten Lage würde ihn das nur hindern, seine Aufgabe zu
erfüllen, selbst wenn eine solche Bildung möglich wäre. Ihn bildet
hinreichend die Arbeit selbst, denn nur zu ihr, zur Lebensnotdurft, soll er
gebildet werden. Unausgesprochen bei allen Reformern dieser Zeit,
ausdrücklich formuliert bei ihrem revolutionärsten finden wir diese
Voraussetzung. Rousseau erklärt im Emil: »Der Arme hat keine
Erziehung nötig; die für seinen Stand ausreichende wird ihm schon durch
die Verhältnisse aufgezwungen; er wäre nicht in der Lage, sich eine
andere zu verschaffen.« Damit scheidet diese Aufgabe völlig aus. Sie
stellt kein Problem.

Es wäre falsch, hier darauf hinzuweisen, daß es doch eine sehr
ausgedehnte Volksschulerziehung seit Jahrhunderten gegeben habe, und
daß gerade seit dem 16. Jahrhundert, in welchem die von mir gezeigte
Bildungsideologie sich durchsetzt, diese Ausdehnung der Volkserziehung

beginnt. Sie hatte andere Ziele, war entweder kirchlich oder
obrigkeitlich. Die verschiedenen kirchlichen Bekenntnisse haben nach
der Kirchenspaltung ein sehr lebhaftes Propaganda- und dadurch
bedingtes erzieherisches Interesse, Diesem, also der Bildung bekenntnissicherer

Anhänger dienten ihre Schulen. Es ist übrigens wichtig, zu
bemerken, daß gegenwärtig in einer ähnlichen Verteidigungs- und
Angriffslage wir die gleiche Belebung des Erziehungswillens der
Konfessionen beobachten. Die verschiedenen Obrigkeiten aber (Landesfürsten

ebenso wie einsichtigere Gutspatrone) hatten unter dem Einfluß
merkantilistischer Strömungen das Bestreben, den Untertanen erwerbstüchtig

und leicht polizierbar zu machen. Dem dienten ihre
Schuleinrichtungen, die also auf den allerengsten Nützlichkeitszweck
abgestellt, nicht einmal den Gedanken an allgemein menschliche Bildung
zuließen.

Das wird grundlegend anders um die Wende zum neunzehnten
Jahrhundert. Und zwar sind es zwei Ereignisse, die wenigstens die Augen
der Führer für die Aufgabe der Volkserziehung in einem weiteren
und tieferen Sinn öffnen: die Französische Revolution, welche zum
erstenmal das Volk als Ganzes aktiv, und zwar sogleich in entscheidender

Rolle, auf die gesellschaftlichen Geschehnisse wirken läßt, und
die wirtschaftliche Proletarisierung weitester Massen, welche diese mit
Verwilderung, die Gesamtheit mit schweren Erschütterungen bedrohte.

Die nun auftauchenden Forderungen einer nationalen Volkserziehung

sind bekannt genug. Ihr langsames Vordringen und die damit
gegebene Entstehung der öffentlichen Volksschule in allen Ländern
europäischer Kultur ist das entscheidende Geschehen des vergangenen
Jahrhunderts. Aber dies Geschehen leidet unter einem schweren
Mangel.

Die bisherige Bildungsideologie war erwachsen aus der gesellschaftlichen

Tatsache der Entstehung einer unabhängigen, auf individuelle
Leistungsfähigkeit gestellten Klasse, die allmählich zur gesellschaftlichen

Macht aufstieg und die bis dahin herrschende Klasse, den Adel,
sich assimilierte. Diesem in seinen höchsten Formen auf Macht durch

196



persönliche Leistung zielenden Typus entsprach das individualistische
Persönlichkeitsideal der Pädagogik*.

Dieses Ideal war ein großes und reiches. Es wurde gespeist aus
tausend verschiedenen Quellen. Indem man zurückgriff auf die Antike,
schuf man sich in einer grandiosen Geschichtskonstruktion ein Vorbild,
das den wechselnden Inhalten der Zeiten Form und Gestalt lieh. Die
Idee, daß die gebildete Persönlichkeit ihrer Umwelt schöpferisch die
Gestalt gibt, so »auf Aeonen« fortwirkend, enthielt die stärksten
Schaffensimpulse. Und die Sammlung alles Bildungsgutes und aller
Bildungsenergie unter der einen Aufgabe, den Menschen zur Persönlichkeit

zu gestalten, gab sowohl Freiheit wie Verantwortung und eine
Einheitlichkeit, die irgendeine andere utilitaristische oder sonst außerhalb
der Person liegende nicht hätte geben können. Wir danken dieser
Idee die größten kulturellen Leistungen mehrerer Jahrhunderte, von
Dantes Göttlicher Komödie bis zu Goethes Faust, von Michelangelos in
Stein bis zu Beethovens in Tönen geformten Titanenkämpfen. Wir
danken ihr auch die geschichtlich gewaltigen Leistungen unseres
europäischen höheren Schulwesen, das freilich nie zur vollen Gestaltung
dieser Persönlichkeitsidee fähig war, aber durch sie bewahrt blieb vor
Zersplitterung und Verflachung. Aber diese Idee mußte zerbrechen an
ihrer Einseitigkeit in dem Augenblick, wo die Kreise, welche die
einzelnen Persönlichkeiten »mit ihrer Wirksamkeit« erfüllten, zusammenstießen

und im Zusammenstoß zergingen. Der Konkurrenz- und
Existenzkampf, der mit jedem Individualismus wie mit jeder individualistischen

Wirtschafts- und Gesellschaftsform gegeben ist, setzte der
Entfaltung der Pädagogik auf dieser Grundlage unübersteigliche Grenzen.

Er machte sie vor allem unfähig, den Aufgaben der Volkserziehung

gerecht zu werden, die auf einer ganz anderen Ebene liegen und
mit den Mitteln dieser Pädagogik nicht zu bewältigen waren, weil deren
Zielsetzungen hier versagten.

Der im Wirtschaftsprozeß verflochtene, dort durch Arbeit seinen
Lebensunterhalt suchende Mensch kann niemals erwarten, mit seiner
Wirksamkeit selbständig einen Kreis zu füllen. Er bleibt von
vornherein abhängig von der Wirksamkeit seiner Umwelt, in welcher seine
eigene nur ein winziges Partikelchen ist. Und diese Abhängigkeit
verschärft sich mehr und mehr, läßt ihm selber immer geringeren Ge-
staltungs- und Lebensspielraum, je stärker die Arbeit sich vergesellschaftet

und gleichzeitig normalisiert und mechanisiert. Nicht der
einzelne, sondern die Gruppe, welcher er angehört, ist die wirkende und
schöpferische Kraft, auf deren Zusammenspiel der Bestand der Gesellschaft

und ihrer Kultur beruht. In dieser Gruppe aber ist innerhalb
der kapitalistischen Wirtschaft der Proletarier, dies Wort im weitesten

* In seinem Prometheusfragment läßt Goethe Athene den Prometheus
fragen, als dieser den Göttern den Kampf ansagt, »hier Mein und Dein, und
so sind wir geschieden«: »Was ist denn Dein?« und erhält die Antwort: »Der
Kreis, den meine Wirksamkeit erfüllt«. Das ist die klassische Formulierung
des bürgerlichen, ja man kann noch präziser sagen des kapitalistischen
Individualismus.

197



Sinne des abhängig und für Lohn Arbeitenden genommen, das heißt
also die überwiegende Mehrheit auch der sogenannten Gebildeten,
weder am Ablauf des Arbeitsprozesses noch an seinem Ertrag
verantwortlich und genießend interessiert. Es wird mit ihm gearbeitet, statt
daß er selber gestaltend die Arbeit bestimmt. Je mehr er selber
mechanisiert und normalisiert ist, je mehr er sich als gleichförmiges
Maschinenteilchen in das Riesengetriebe der vergesellschafteten Arbeit
einfügt, desto besser ist es für deren Ablauf, Persönlichkeiten, gar
originale Persönlichkeiten in Humboldts, schöpferische in Goethes
Sinn, sind nur Störungsfaktoren. Das gilt bei fortschreitender
Entwicklung sogar für die sogenannten Führer des Wirtschaftslebens, wie
das Schicksal eigenwilliger Persönlichkeiten mit originalen Plänen in
den letzten Jahren wieder und wieder bewiesen hat.

Was soll in solchem Zusammenhang das individualistische
Persönlichkeitsideal der klassischen Pädagogik? Man hat versucht, und
das ist ein eminent geistvoller und wichtiger Versuch gewesen, es zu
ersetzen durch die Idee des Berufsmenschen. Von Goethe bis Ker-
schensteiner geht diese Idee. Sie ist noch heute sehr populär und in
Deutschland sogar offizielle Modeidee. Aber sie scheitert an der
Tatsache, daß der individuelle Beruf mechanisiert, geschrumpft,
entpersönlicht ist. Sie hat daher auf die Praxis der Volkserziehung weit
weniger Einfluß gewinnen können, als ihre breite theoretische Erörterung

vermuten läßt.

Die Volksschule sah sich daher mangels eines eigenen lebendigen
und zentralen Erziehungsgedankens auf die Nachahmung der höheren
Erziehung angewiesen, der sie auch zuneigte aus dem stets wirksamen
Motiv des Strebens zum gesellschaftlich Höheren, das die
herrschenden Schichten immer zum Vorbild der beherrschten macht. Und
gerade die fortschreitende Tendenz zur Demokratisierung wirkte in
dieser Richtung. Man glaubte, wenn man sich den Unterrichtszielen
der höheren Schulen äußerlich näherte, wenn man die Volksschullehrerbildung

akademisierte, wenn man die Schulzeit verlängerte und
Aufstiegsmöglichkeiten schuf, alles Wünschenswerte zu tun. »Freie Bahn
dem Tüchtigen« wurde das Schlagwort der deutschen Demokraten und
Sozialisten. »Höhere (secondary) Erziehung für alle« das der englischen

Arbeiter. Nichts ist zu sagen gegen diese sehr notwendigen
Bestrebungen, in unserer höchst komplizierten Gesellschaft die Erziehung
zu verbreitern, auszubauen und zu vertiefen, sehr viel aber gegen die
mechanische und äußerliche Art, in der das versucht wird, und die zu
Fehlschlägen führen muß. Man übersieht dabei, daß die erstrebte und
nachgeahmte Bildung für ganz andere Lebens- und Gesellschaftsverhältnisse

geschaffen wurde, daß ihre leitende Idee, die souveräne, die
Umwelt beherrschende Persönlichkeit vor der Entwicklung zerbrochen
ist. Was bleibt, ist ein Haufen enzyklopädischer Lehrgegenstände,
denen mit der zentralen Idee auch die Bildungskraft verloren ging.

Ein Jahrhundert lang hat man versucht, der Volksschule einen
anderen Zentralinhalt zu geben, indem man ihr die Aufgabe zuwies,
christlich-national zu erziehen. Unter Christentum verstand man dabei

198



in der Regel eine Erziehung zur Gefügigkeit kirchlichen Bekenntnissen
gegenüber und zu einem Jenseitsglauben, welcher den Gläubigen im
Diesseits um so lenkbarer und geduldiger machte, unter national die
ausschließliche Beschränkung auf die Interessen des eigenen Staates
bei völliger Unkenntnis und bewußter Ablehnung anderer Völker und
ihrer Kultur. Beides war Mittel einer antidemokratischen, nationalistischen

staatlichen Machtpolitik. Beides erfährt jetzt eine Galvanisierung

in allen Ländern mit reaktionär herrschender Bourgeoisie, vor
allem aber in Deutschland, in dem Augenblick, wo die alten Gewalten
dieser Politik sich anschicken, ihre verlorenen Machtstellungen
zurückzugewinnen. Beides konnte keine wahre Einheit der Erziehung schaffen,
weil es zu außerpersönlichen, ja zu persönlichkeitsfeindlichen Zwecken
mißbraucht wurde. Das wird für die Zukunft noch mehr gelten als für
die Vergangenheit. Trotzdem war diese Erziehung, die ihren Namen
christlich-national durchaus nicht verdient, da sie in Wahrheit nur
konfessionell-chauvinistisch ist, als äußerer Drill durchaus wirksam,
da es eine lebendig wirksame Zentralidee der Volkserziehung nicht
gab. Ist eine solche überhaupt möglich?

Sie entwickelt sich bereits. Und zwar erwächst sie aus einer
Vertiefung und Erweiterung, damit aber aus einer völligen Umgestaltung
der alten Persönlichkeitsidee. Der richtige, dauernde und kraftvoll
lebendige Kern dieser Idee ist die Erkenntnis, das lebendige Bewußtsein,

daß der Mensch und nur der Mensch Ziel der Entwicklung, Maß
der Dinge ist. Ihr Mangel ist, daß sie diesen Menschen sah als
isoliertes Individuum. Wir wissen heute und dringen dauernd tiefer in
dieser Erkenntnis, daß eine solche isolierte Individualität nicht und
nirgends existiert, daß die Persönlichkeit eine gesellschaftliche
Erscheinung ist, daß der Mensch schon in seiner Entstehung Kreuzungspunkt

gesellschaftlicher Entwicklungslinien, in seiner Vollendung zur
Persönlichkeit das Zentrum gesellschaftlicher Energien ist; daß also
Persönlichkeitserziehung ein gesellschaftlicher Prozeß ist, oder anders
ausgedrückt, daß der einzelne nur in der Gemeinschaft der Gruppe und
durch diese sich vollenden kann, und daß diese Vollendung um so
reicher und vollkommener ist, je umfassender die Gruppe ist, durch die
und für die er erzogen wird. Um zum vollen Menschen zu erziehen,
bedarf es der vollen menschlichen Gemeinschaft. Jede Gesellschaft, die
in sich feindlich gespalten ist, sei es national in sich bekämpfende
Klassen, sei es international in sich bekämpfende Völker, verhindert
eine wahrhaft menschliche Erziehung, Mit der Gesellschaft sinkt und
steigt auch die einzelne Persönlichkeit. Umgekehrt aber ist eine höhere
gesellschaftliche Entwicklung nicht möglich, wenn nicht die Erziehung
die einzelnen zur vollsten Entfaltung ihrer menschlichen — und das
heißt gesellschaftlichen — Anlagen gelangen läßt.

Es ist eine völlige Verkennung dieser sozialistichen Erziehungsauffassung,

wenn man glaubt, in ihr eine Vergewaltigung der Persönlichkeit

durch den Kollektivismus zu sehen. Der Gegensatz besteht in der
Tat und ist unlösbar zwischen einem Individualismus, welcher den
einzelnen sieht, losgelöst von der Gemeinschaft, und einem Kollektivis-

199



mus, welcher die Gemeinschaft glaubt aufbauen zu können auf einer
Vergewaltigung einzelner. Beides ist falsch, weil es oberflächlich ist.
Jede wahre Menschlichkeit strebt zur Gemeinschaft und findet in ihr
ihre Vollendung. Jede wahre Gemeinschaft ist Ausdruck der in ihr
vereinten Persönlichkeiten,

In ihrer höchsten Entwicklung hat die klassische Persönlichkeitsideologie

diese Erkenntnis gefunden und damit den Individualismus
ideell überwunden. »Denn solang du dies nicht hast, dieses Stirb und
Werde, bist du nur ein trüber Gast auf der dunklen Erde«, sagt Goethe
im West-Oestlichen Divan. Seine Zeit war nicht reif dafür, diesen
Gedanken zu erfassen. Für die unsere ist seine Verwirklichung die
Ueberwindung des Individualismus in der auf die Gemeinschaft
gerichteten und sich als Träger dieser Gemeinschaft erlebenden
Persönlichkeit. Hier liegen die Aufgaben jeder Volksschulpädagogik.
Ueber sie im einzelnen zu reden, müßte die Aufgabe weiterer Artikel
sein.

Sozialismus und Wohlfahrtspflege*
Von Dr. Paul Kägi, Zürich.

Die Sozialisten, die in der Wohlfahrtspflege tätig sind, sehen sich
immer wieder vor die Frage gestellt, wie ihre Arbeit mit sozialistischen
Grundsätzen vereinbar sei. Eine solche Grundsatzklärung ist nicht
eine rein theoretische Angelegenheit, sondern geradezu ein Gebot der
Praxis. Zu dieser Klärung treibt uns das schlechte Gewissen, das wir
als Fürsorger im Namen der Gesellschaft empfinden gegenüber
denjenigen hilfsbedürftigen Menschen, welche als Opfer der kapitalistischen

Wirtschaftsordnung erscheinen. Wir fragen also: Wie können
wir die Wohlfahrtspflege planmäßig nach unserer sozialistischen
Ueberzeugung orientieren, und wie müßte die Gesellschaft vorgehen, um den
Hilfsbedürftigen mit besserem Gewissen gegenübertreten zu können?

1. Sozialistische Wohlfahrtspflege
ist die Verbindung der systematischen Wohlfahrtspflege mit der
sozialistischen Gesellschaftslehre und Zielrichtung. Ueber die beiden
Begriffe Sozialismus und Wohlfahrtspflege müssen wir uns kurz
verständigen. Wir können auf die Bemühung um Definitionen verzichten.
Es genügt, wenn ich andeute, was ich mit den beiden Wörtern meine.
Den Begriff Sozialismus brauche ich so, wie er uns geläufig ist, also
im Sinne unseres Parteiprogramms. Auf Richtungsunterschiede innerhalb

dieses bekanntlich ziemlich weit gespannten Rahmens brauche ich
nicht einzutreten; denn es handelt sich hier nicht darum, die einzig

* Nach einem an der Konferenz für sozialistische Wohlfahrtspflege vom
12. November 1932 in Zürich gehaltenen Vortrag, zur Erläuterung der in Nr. 2
der »Roten Revue« veröffentlichten Thesen. Vorliegender Aufsatz umfaßt die
Thesen 1 bis 5.

200


	Zur Not der Volksschule

