
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 9

Artikel: Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen [Schluss]

Autor: Kleinberg, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Demokratie in ihrer eigenen Partei nicht nur anerkennen,
sondern möglichst fördern und ausbauen. Das alles kann aber
geschehen, ohne daß die Parteidisziplin und die Stoßkraft irgendwie

leidet. Allerdings setzt eine solche Entwicklung eine
weitgehende Toleranz der Meinungen innerhalb der Partei und eine
sachliche Einstellung der einzelnen Parteigenossen voraus. Das
heißt aber noch nicht, daß man die Diskussion über gegensätzliche

Meinungen, die Kritik an einzelnen zur ausschließlichen
Parteiarbeit mache. Wer das tut, fördert die Partei keineswegs.
Nötig ist, daß man immer in Hinblick auf das große Endziel
unserer Partei kritisiert und Meinungsverschiedenheiten diskutiert;
wobei man sich stets bewußt sei, daß die Kritik innerhalb der
Partei von jenem Geiste getragen sein soll, welcher jene, die
entgegengesetzter Meinung sind, als Brüder betrachtet und die
kapitalistische Welt und ihre Anhänger als unsere Gegner. Jene, die
sich in ihrer Ideenwelt mit den Ideen kapitalistischer bürgerlicher

Parteien solidarisieren, werden zweifellos gut tun, sich
möglichst klar die Frage vorzulegen, ob sie nicht unsere Partei
verlassen sollten, denn sie stehen schon am Scheidewege oder
jenseits der Barrikade. Wenn sie unsere Partei im Sinne ihrer
bürgerlichen sozialen Ideologien beeinflussen, dann können sie
die Partei höchstens schädigen.

Wir halten dafür, daß gerade in der heutigen Zeit der
fortwährenden Verschärfung der Klassengegensätze, der sich
steigernden Gewalttätigkeit des Kapitalismus und der zunehmenden
Diktaturmaßnahmen des bürgerlichen Staates die Demokratie
innerhalb der Sozialdemokratischen Partei gefördert und gesteigert

werden soll. Wir brauchen alle, die auf dem Boden der
klassenbewußten Sozialdemokratie stehen, im Kampfe um die
Freiheit des Proletariates. Ihre Mitarbeit bei der Willensbildung
ist uns nötig, aber es muß Mitarbeit im Sinne unserer Partei-
grundsätze sein! Aus dieser Willensbildung entspringt die Tat,
durch die wir den Kapitalismus überwinden und eine neue Welt
aufbauen.

Goethe,
gesellschaftsgeschichtlich gesehen.

Von Alfred Kleinberg.

(Schluß).

Am unmittelbarsten tritt der geschilderte Durchbruch
zu einer neuen Geisteshaltung in Goethes Lyrik zutage, wie
sich deren Bogen von «Seefahrt» und «An den Mond» (1778)
über die «Grenzen der Menschheit» (1781) zur «Zueignung»
(1784) und den «Römischen Elegien» (um 1789) spannt. Wie
sich hier die Form vom Verschwebenden und Stimmungsvollen

269



zu gebändigter Hymnik und weiterhin zu antiken Maßen festigte,
so trat im Grundgefühl an die Stelle von Ruhesehnen und nur
geahnter Kraft die Gewißheit des innern Besitzes: der Ueber-
mensch von einst fügte sich froh in den Bereich des Allgemein-
Menschlichen, der einstige Stürmer gab sich entsagend über sein
Dichten, der Fürstenerzieher über sein Wollen und seine
Erfolge Rechenschaft, und in den «Römischen Elegien» rundeten
sich Reichtum und sinnliche Fülle wie von selber zur klassisch
durchstilisierten Form, das heißt sie hatten wie ihr Dichter das
Gesetz als bildende Kraft in sich aufgenommen.

Unter demselben Antrieb entfalteten sich auch Goethes
dramatische und epische Entwürfe der ersten Weimarer Jahre —
«Iphigenie», «Tasso», «Faust» und «Wilhelm Meister» — zur
vollen Reife und stellten ihr Wesentlichstes, die weltsymbolische
Bedeutung, hell an den Tag. Denn diese in und nach Italien
um 1790 vollendeten Werke unterscheiden sich von ihren Ur-
fassungen nicht nur durch die schlackenfreie Form, sondern
noch mehr durch die Klarheit, mit welcher der tiefere Sinn der
Gestalten und Vorgänge jedesmal herausgearbeitet wird, ihre
besondere Atmosphäre ist nicht um ihrer selber willen da,
sondern um der Idee der betreffenden Dichtung den sinnfälligsten
Ausdruck zu verleihen. So vielfältig sich die Form abwandelt,
von so vielen Seiten wird auch das Problem der Humanität
beleuchtet, die selber ein Ergebnis der Formung, der Arbeit an
sich und der Menschheit ist. «Iphigenie auf Tauris» führt uns
zu der ewigen Quelle dieser Humanität, dem reinen Herzen, das
Iphigenien nicht als Geschenk der Götter, sondern im ernsten
Streit gegen die Dämonen des Blutes, gegen Bitterkeit und
Vereinsamung zuteil geworden ist. Nur weil sie sich ihre Sittlichkeit

hart kämpfend errungen hat, ebben vor ihrem klaren,
«heiligen» Auge alle Leidenschaften und Begierden der anderen
willig ab, bewährt sich die eigengesetzliche Humanität als das
Wunder aller Wunder, in dessen Zeichen Mißtrauen und Zwist
verstummen und Grieche und Barbar einander verstehend
begegnen. Auch Tasso ist es aufgegeben, zu verstehen und sich
zu fügen, doch nicht in der primitiven Welt von Tauris, sondern
in einer hochkultivierten, den Menschen ringsum mit sachlichen
Forderungen einengenden Gesellschaft. Sittlichkeit, Arbeit und
Konvention heischen von ihm Achtung und Anerkennung, aber
er gerät mit ihnen allen aneinander, weil er, reizbar,
gefühlsbeherrscht und hemmungslos, sein Ich nicht zu beschränken und
das Gesetz der Umwelt nicht zum eigenen Gesetz zu machen
vermag — er scheitert also an der sozialen Verbundenheit des
modernen Menschen, die von jedem Einordnung ins Ganze und
Beachtung der realen Gegebenheiten fordert.

Dasselbe Gebot, in der Welt zu handeln, die einem
aufgegeben ist, und den kategorischen Imperativ bejahend in sich
aufzunehmen, wurde das echt bürgerliche Lebensproblem für

270



Faust wie für Wilhelm Meister, für die Leute vom «Goldenen
Löwen» wie für alle Altersgestalten Goethes, durch die
verschiedenen Wandlungen des Faustdramas bietet es uns jedenfalls

den besten Leitfaden. Der Held von «Faust. Ein
Fragment» (1790) ist nicht mehr der himmelstürmende Titan, dessen
Unendlichkeitsstreben sich als zerstörende Elementargewalt
erweist, sobald es an eine friedlich umhegte Welt wie jene Gret-
chens gerät; indem sich vielmehr sein Erkenntnis-, Erlebnis-
und Tatendrang dem ganzen realen Sein zuwendet, sinkt die
Gretchentragödie zur Episode hinab und der ganze Kreis der
Natur und Gesellschaft tut sich auf, Aufgaben stellend und
Leistungen fordernd. Noch getraute sich der vierzigjährige Goethe
nicht, dieses Rund in seiner vollen Weite Schritt für Schritt
abzugehen, weshalb eben das Drama Fragment bleiben mußte, aber
gerade durch diese willige Beschränkung reihte er, was er gab,
in ein umfassenderes Ganzes ein: indem nichts sich schloß und
auch das Gretchendrama um bereits fertige Szenen gekürzt
wurde, schwang das «Fragmente gewissermaßen in die Zukunft
weiter, bereitete sich jenes Menschheitsdrama vor, das vom
«Prolog im Himmel» hier und Fausts Himmelfahrt dort
umrahmt wird. Ein echtes Mysterium, schließt es Himmel und
Erde, den einzelnen und die Gemeinschaft ein und faltet seinen
Sinn in der Wette des Herrn mit Mephisto für jeden faßbar
auseinander: daß es um den Wert alles menschlichen Strebens
geht und daß, an diesem gemessen, jede Einzeltatsache aus
Fausts Leben bloß geringe Bedeutung hat. Was wir dabei in
«Der Tragödie erstem Teil» (1808) sehen sollen, ist Fausts Weg
aus der «Studierstube» ins Leben, ist sein eifervoll-schmerzliches

Bemühen, die Welt in allen Erscheinungsformen in sich
aufzusaugen, um sich selber zur Welt zu erweitern. So viele
Szenen, so viele Versuche, durch brünstige Hingabe, äußeren
Genuß oder liebendes Dahinschmelzen zu persönlicher Erfahrung

und Vollendung zu gelangen, aber jedesmal meldet sich,
die Spannung zwischen Ich und Welt verschärfend, der
bohrende, in Mephisto verkörperte Zweifel, und am Ende dieser
ersten Fahrt steht die schwere Schuld an Gretchen. War's auch
kein Irrweg, den Faust bisher ging, weil jeder ganze Mensch
Natur und Leben in sich aufnehmen muß, bevor er fähig wird,
weit hinaus zu wirken, so betritt Faust doch erst die ihm gemäße
Bahn in «Der Tragödie zweitem Teil» (1831). Sie führt ihn endlich

vom Ich zum Nicht-Ich, von innen nach außen, und gibt ihm
zum Bereich die «Tat», die schon der Faust der «Studierstube»,
der Uebersetzer der Heiligen Schrift, als Ausgang und Ziel der
Welt erkannt hatte. Ihr zuliebe geht es aus dem Weiten ins
Enge, vom Schein zum Sein, verliert sich Faust an den
«Mummenschanz» bei Hof, um als Kolonisator und Herrscher wirken,
an die «Klassische Walpurgisnacht», um Helena, die leibhaftige
Schönheit, erleben zu können. Einst ein Betrachter und Grübler,

271



der alles auf sich selber bezog, findet er jetzt seine beste Kraft
im Getriebe der Menschen, für sie sorgend und schaffend;
dieselben Zweifel, die ihn früher zerrissen, werden ihm nur ein
Ansporn mehr, Mephisto, der ewige Nörgler, ein unentbehrlicher

Helfer. Traum um Traum, Reiz um Reiz fallen von ihm
ab, Helena verschwindet und ihrer beider Sohn Euphorion auch,
das «graue Weib» Sorge nistet sich bei ihm ein und die «Le-
muren» beginnen sein Grab zu schaufeln: Faust aber, der sich
beschränken und im Verzicht erst sein Ich, sein Menschtum
vollenden gelernt hat, sieht als schönste Vision, als Erfüllung all
seines Sehnens ein Volk vor sich aufsteigen, das dem Sumpf
dürftigen Boden abkämpfen und, umrungen von Gefahren, sich
Freiheit wie Leben täglich erobern wird. Der Weisheit letzter
Schluß ist ihm die verantwortungsbewußte Arbeit im Dienste
des Ganzen.

Wie der «Faust», so gediehen auch «Wilhelm Meisters Lehr-
(1795) und Wanderjahre» (1829) in jener Epoche des wahrhaft
intellektuellen deutschen Bürgertums zur vollen Reife, da dieses,

um sich selber zu bilden, seinen ganzen Formwillen an die
Durchdringung und Gestaltung der ihm aufgegebenen Welt
setzte. Auch Wilhelm also wird im Zusammentreffen mit der
«Welt» erzogen, aber deren Charakter änderte sich im Lauf der
Arbeit zweimal. Hatte es Goethe ursprünglich (um 1775)
geschienen, als fange das Theater alle Kräfte des Lebens und der
Zeit in sich auf und verbände zwanglos die verschiedenen
Schichten, so wandte er sich in Weimar desto entschlossener
vom bloßen Abbild der Wirklichkeit zu dieser selber, und damit
mußte der Hauptton auf Wilhelms Beziehungen zur wirkenden
und Werte schaffenden, das ist im feudalen Deutschland von
1790 zur «vornehmen» Gesellschaft fallen. Nun soll Meister im
Zusammentreffen mit liebevoll und eindringlich geschilderten
Adeligen aus Dumpfheit und ahnendem Streben zu bewußter
Bewältigung des Lebens, zur Humanität des «Mannes von Welt»
herangebildet werden und sich durch die Tat bewähren
aber als Goethe daran ging, dieses tätige Wirken in den
«Wanderjahren» zu schildern, hatten ihm die Französische Revolution
und die Anfänge des Industrialismus das Trugbild einer zum
Leisten und Schaffen berufenen Geburts- und Geistesaristokratie
gründlich zerstört. Nicht mehr der allseitige «Mann von Welt»,
sondern der Berufsmensch, der die eigenen Kräfte im
wohlgeordneten Wechselspiel mit andern entsagend einsetzt, schien
ihm nunmehr Zweck und Gegenstand der Bildung zu sein, nur
noch über die soziale Erziehung konnte der Weg der
individuellen Formung gehen. Dies ist der Sinn der «pädagogischen
Provinz», deren Einrichtungen und Methoden so ausführlich
geschildert werden, dies das Ziel des «Wanderbundes», wenn er
daran geht, jenseits des Meeres einen auf rastloser Bewegung
und Arbeit gegründeten, durch gegenseitige Achtung und Hilfe

272



zusammengehaltenen Staat aufzubauen. Nicht ein «kommunistisches»

oder «sozialistisches» Gemeinwesen soll damit entstehen,
sondern eines, das die Humanität des achtzehnten und die
differenzierte Berufstätigkeit des neunzehnten Jahrhunderts
miteinander verbindet — noch am Ende seines langen Lebens
blickte Goethe vom letzterreichten Standort der damaligen
Gesellschaft in die Zukunft hinaus und entwarf sein Idealbild des
in dieser Zukunft wirkenden Menschen: sich in seinen Leistungen

genau abgrenzend zu vervollkommnen und seine Bestimmung

aus den Bedürfnissen des Ganzen abzuleiten.
Es ist das soziale Evangelium, das Goethe zu verkünden

gegeben war: als Mensch sowohl, der alles selber erleben mußte,
was ihm zum Problem werden sollte, wie als deutscher Bürger
konnte er nur vom Formtrieb des Subjektes und vom allumfassenden

Ganzen her an Gemeinschaftsfragen herangehen,
Klassengefühle und Klassenforderungen als solche dagegen hatten
ihm weder persönlich noch als Mitglied des embryonalen
deutschen Bürgertums etwas zu sagen. Rücksichtslos und gleich-
macherisch, wie sie sich gaben, schienen sie ihm vielmehr die
Humanität bös zu gefährden, als deren hohe Schule er selber
die bestehende Gesellschaft erfahren und im «Wilhelm Meister»
dargestellt hatte, der lärmende Streit der Klassen, Losungen und
Parteien verschütteten ihm die bildende Arbeit des einzelnen
an sich und der Umwelt. Diese Erwägungen erklären uns zur
Genüge, warum Goethe die Französische Revolution ablehnte
und in einigen seiner nicht ganz würdigen Dichtungen ins
Lächerliche zog, aber wir müssen auch zugeben, daß die
Revolution, wie die Dinge damals lagen, in Deutschland das einzige
bedrohte, was sich das fortgeschrittenste Bürgertum schwer
genug errungen hatte: die Freiheit des Geistes und das hohe
Reich der Idee. Was in Frankreich Notwendigkeit der Entwicklung

war, stellte sich hierzulande, wo die sozialen
Voraussetzungen zu fehlen schienen, allzu leicht als Willkür und Zucht-
losigkeit dar, und es bedurfte erst späterer Erfahrungen, des
zwangsläufigen Zerfalls des feudalen alten Reiches oder des
napoleonischen Imperiums etwa, um auch im deutschen
Geschehen Gesetz und Notwendigkeit am Werke zu sehen. «Hermann

und Dorothea» und «Die natürliche Tochter», «Die
Wahlverwandtschaften» und der «Westöstliche Divan», die
selbstbiographischen und naturwissenschaftlichen Schriften bezeugen
immer wieder, daß Goethe die Dinge tatsächlich so zu betrachten
gelernt hat, und auch formal soll der Symbolcharakter seiner
Altersschriften das Große, Unbekannte andeuten, das in den
handelnden Menschen treibend und seine geheimen Kreise
vollendend wirkt. Indem Goethe nämlich so stilisierte und
typisierte, erhob er das Besondere zum Allgemeinen, schlechthin
Gültigen, ließ er alle Naturdinge als Ausdrucksformen der einen
großen Weltseele, jeden von uns als Glied der allverknüpfenden

273



Organismen Menschheit und Gesellschaft erscheinen. Wenn über
uns derart das Allgemeinverbindliche steht, was bleibt uns da
noch zu tun übrig, als uns lauschend, dienend, fördernd
einzufügen, als willig fortzuschreiten auf unbekannten Wegen, die
nicht wir uns weisen, sondern das allem Lebendigen
eingeborene Gesetz der Entwicklung? In diese Erkenntnis klang die
Weltbetrachtung des greisen Goethe aus; sie war die Frucht
seiner Naturstudien und seiner ewig jungen Fähigkeit, die
Zeitgeschichte sehenden Auges in sich aufzunehmen und in ihrem
überzeitlichen Gehalt zu begreifen. Und zugleich ist, was ihn
und die Sozialisten eint und — trennt, mit den Worten «Gesetz
und Notwendigkeit» auf die knappste und klarste Formel
gebracht.

Profit- oder Gemeinwirtschaft?
Von Friedrich Heeb.

Seit einigen Jahren sind auch in der Schweiz jene
großkapitalistischen Unternehmungen für die Organisation des
Detailhandels aufgetaucht, die in andern Ländern, vor allem in
Amerika, schon vor dem Kriege den «Dienst am Kunden» —
zur Erzielung großer Profite mit allem Raffinement der
modernen Betriebsorganisation an Hand genommen haben.
Merkwürdigerweise haben diese ausgesprochen großkapitalistischen
Gebilde auch bei einem Teil der Sozialdemokraten Anhänger
und Bewunderer gefunden, die entdeckten, daß hier eine
höhere und bessere Form der Konsumentenversorgung gefunden

worden sei, der sogar vor den Konsumgenossenschaften
der Vorzug gebühre. Und was noch eigentümlicher ist: zu den
begeistertsten Verehrern wenigstens einer dieser privatkapitalistischen

Profitinstitutionen, nämlich der Migros AG., scheinen
gerade jene Kreise zu gehören, die den ethischen und
sittlichreligiösen Gehalt ihres Sozialismus nie stark genug betonen
können. So hat die Zürcher religiös-soziale Vereinigung «Arbeit
und Bildung» im Laufe der letzten Zeit eine Reihe von
Diskussionsabenden abgehalten, an denen erstens der Direktor der
Migros AG. reichlich Gelegenheit bekam, die Vorzüge seiner
«Konsumentenpolitik» ins Licht zu setzen, und an denen zweitens

Diskussionsredner aus den Reihen der Religiös-Sozialen,
wie Pfarrer Gerber, das Lob der Migros sangen. Aehnliche
Töne schlug vor einigen Wochen die St. Galler «Volksstimme»
an, die zum Beispiel in einem an leitender Stelle veröffentlichten

Artikel einen ihrer Mitarbeiter sagen ließ:
«Daß die Migros überhaupt existiert und sich Jahr um Jahr weiter

ausdehnt, ist eigentlich schon ein Zeichen dafür, daß die schioeizerischen
Konsumgenossenschaften nicht auf der Höhe oder nicht auf dem richtigen

274


	Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen [Schluss]

