Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 9

Artikel: Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen [Schluss]
Autor: Kleinberg, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-331097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-331097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Demokratie in ihrer eigenen Partei nicht nur anerkennen, son-
dern méglichst férdern und ausbauen. Das alles kann aber ge-
schehen, ohne dafl die Parteidisziplin und die Sto3kraft irgend-
wie leidet. Allerdings setzt eine solche Entwicklung eine weit-
gehende Toleranz der Meinungen innerhalb der Partei und eine
sachliche Einstellung der einzelnen Parteigenossen voraus. Das
heifit aber noch nicht, dafi man die Diskussion iiber gegenséitz-
liche Meinungen, die Kritik an einzelnen zur ausschliefllichen
Parteiarbeit mache. Wer das tut, férdert die Partei keineswegs.
Notig ist, dafl man immer in Hinblick auf das grofie Endziel un-
serer Partei kritisiert und Meinungsverschiedenheiten diskutiert;
wobei man sich stets bewufit sei, dafl die Kritik innerhalb der
Partei von jenem Geiste getragen sein soll, welcher jene, die ent-
gegengesetzter Meinung sind, als Briider betrachtet und die kapi-
talistische Welt und ihre Anhiinger als unsere Gegner. Jene, die
sich in ihrer Ideenwelt mit den Ideen kapitalistischer biirger-
licher Parteien solidarisieren, werden zweifellos gut tun, sich
moglichst klar die Frage vorzulegen, ob sie nicht unsere Partei
verlassen sollten, denn sie stehen schon am Scheidewege oder
jenseits der Barrikade. Wenn sie unsere Partei im Sinne ihrer
biirgerlichen sozialen Ideologien beeinflussen, dann kénnen sie
die Partei h6chstens schiidigen.

Wir halten datiir, daf3 gerade in der heutigen Zeit der fort-
wihrenden Verschiirfung der Klassengegensiitze, der sich stei-
gernden Gewalttitigkeit des Kapitalismus und der zunehmenden
Diktaturmafinahmen des biirgerlichen Staates die Demokratie in-
nerhalb der Sozialdemokratischen Partei gefordert und gestei-
gert werden soll. Wir brauchen alle, die auf dem Boden der
klassenbewuf3ten Sozialdemokratie stehen, im Kampfe um die
Freiheit des Proletariates. Ihre Mitarbeit bei der Willensbildung
ist uns noétig, aber es mufi Mitarbeit im Sinne unserer Partei-
orundsitze sein! Aus dieser Willensbildung entspringt die Tat,
durch die wir den Kapitalismus iiberwinden und eine neue Welt
aufbauen.

Goethe,
gesellschaftsgeschichtlich gesehen.

Von Alfred Kleinberyg.

(SchluB).

Am unmittelbarsten tritt der geschilderte Durchbruch
zu einer neuen Geisteshaltung in Goethes Lyrik zutage, wie
sich deren Bogen von «Seefahrt» und «An den Mond» (1778)
iiber die «Grenzen der Menschheity (1781) zur <«Zueignung»
(1784) und den «Romischen Elegieny (um 1789) spannt. Wie
sich hier die Form vom Verschwebenden und Stimmungsvollen

269



zu gebindigter Hymnik und weiterhin zu antiken Mafien festigte,
so trat im Grundgefiihl an die Stelle von Ruhesehnen und nur
geahnter Kraft die Gewiffheit des innern Besitzes: der Ueber-
mensch von einst fiigte sich froh in den Bereich des Allgemein-
Menschlichen, der einstige Stiirmer gab sich entsagend iiber sein
Dichten, der Fiirstenerzieher iiber sein Wollen und seine Er-
folge Rechenschaft, und in den «Romischen Elegieny rundeten
sich Reichtum und sinnliche Fiille wie von selber zur klassisch
durchstilisierten Form, das heifit sie hatten wie ihr Dichter das
Gesetz als bildende Kraft in sich aufgenommen.

Unter demselben Antrieb entfalteten sich auch Goethes dra-
matische und epische Entwiirfe der ersten Weimarer Jahre —
«Iphigenie», «Tasso», «Fausty und «Wilhelm Meistery — zur
vollen Reife und stellten ihr Wesentlichstes, die weltsymbolische
Bedeutung, hell an den Tag. Denn diese in und nach Italien
um 1790 vollendeten Werke unterscheiden sich von ihren Ur-
fassungen nicht nur durch die schlackenfreie Form, sondern
noch mehr durch die Klarheit, mit welcher der tiefere Sinn der
Gestalten und Vorginge jedesmal herausgearbeitet wird, ihre
besondere Atmosphire ist nicht um ihrer selber willen da, son-
dern um der Idee der betreffenden Dichtung den sinnfilligsten
Ausdruck zu verleihen. So vielfiltig sich die Form abwandelt,
von so vielen Seiten wird auch das Problem der Humanitéit be-
leuchtet, die selber ein Ergebnis der Formung, der Arbeit an
sich und der Menschheit ist. «Iphigenie auf Tauris»> fiihrt uns
zu der ewigen Quelle dieser Humanitit, dem reinen Herzen, das
Iphigenien nicht als Geschenk der Gotter, sondern im ernsten
Streit gegen die Ddmonen des Blutes, gegen Bitterkeit und Ver-
einsamung zuteil geworden ist. Nur weil sie sich ihre Sittlich-
keit hart kimpfend errungen hat, ebben vor ihrem klaren,
<heiligen» Auge alle Leidenschaften und Begierden der anderen
willig ab, bewiihrt sich die eigengesetzliche Humanitit als das
Wunder aller Wunder, in dessen Zeichen Mifitrauen und Zwist
verstummen und Grieche und Barbar einander verstehend be-
gegnen. Auch Tasso ist es aufgegeben, zu verstehen und sich
zu fligen, doch nicht in der primitiven Welt von Tauris, sondern
in einer hochkultivierten, den Menschen ringsum mit sachlichen
Forderungen einengenden Gesellschaft. Sittlichkeit, Arbeit und
Konvention heischen von ihm Achtung und Anerkennung, aber
er gerit mit ihnen allen aneinander, weil er, reizbar, gefiihls-
beherrscht und hemmungslos, sein Ich nicht zu beschrinken und
das Gesetz der Umwelt nicht zum eigenen Gesetz zu machen
vermag — er scheitert also an der sozialen Verbundenheit des
modernen Menschen, die von jedem Einordnung ins Ganze und
Beachtung der realen Gegebenheiten fordert.

Dasselbe Gebot, in der Welt zu handeln, die einem auf-
gegeben ist, und den kategorischen Imperativ bejahend in sich
aufzunehmen, wurde das echt biirgerliche Lebensproblem fiir

270



Faust wie fiir Wilhelm Meister, fiir die Leute vom «Goldenen
Loweny wie fiir alle Altersgestalten Goethes, durch die ver-
schiedenen Wandlungen des Faustdramas bietet es uns jeden-
falls den besten Leitfaden. Der Held von «Faust. Ein Frag-
ment> (1790) ist nicht mehr der himmelstiirmende Titan, dessen
Unendlichkeitsstreben sich als zerstérende Elementargewalt er-
weist, sobald es an eine friedlich umhegte Welt wie jene Gret-
chens geriit; indem sich vielmehr sein Erkenntnis-, Erlebnis-
und Tatendrang dem ganzen realen Sein zuwendet, sinkt die
Gretchentragodie zur Episode hinab und der ganze Kreis der
Natur und Gesellschaft tut sich auf, Aufgaben stellend und Lei-
stungen fordernd. Noch getraute sich der vierzigjihrige Goethe
nicht, dieses Rund in seiner vollen Weite Schritt fiir Schritt ab-
zugehen, weshalb eben das Drama Fragment bleiben mufite, aber
gerade durch diese willige Beschrinkung reihte er, was er gab,
in ein umfassenderes Ganzes ein: indem nichts sich schlofi und
auch das Gretchendrama um bereits fertige Szenen gekiirzt
wurde, schwang das «Fragmenty gewissermafien in die Zukunft
weiter, bereitete sich jenes Menschheitsdrama vor, das vom
«Prolog im Himmel» hier und Fausts Himmelfahrt dort um-
rahmt wird. Ein echtes Mysterium, schliefit es Himmel und
Erde, den einzelnen und die Gemeinschaft ein und faltet seinen
Sinn in der Wette des Herrn mit Mephisto fiir jeden fafibar
auseinander: daff es um den Wert alles menschlichen Strebens
geht und daf}, an diesem gemessen, Jede Einzeltatsache aus
Fausts Leben bloff geringe Bedeutung hat. Was wir dabei in
«Der Tragodie erstem Teil» (1808) sehen sollen, ist Fausts Weg
aus der «Studierstube» ins Leben, ist sein eifervoll-schmerz-
liches Bemiihen, die Welt in allen Erscheinungsformen in sich
aufzusaugen, um sich selber zur Welt zu erweitern. So viele
Szenen, so viele Versuche, durch briinstige Hingabe, dufieren
Genufl oder liebendes Dahinschmelzen zu personlicher Erfah-
rung und Vollendung zu gelangen, aber jedesmal meldet sich,
die Spannung zwischen Ich und Welt verschirfend, der boh-
rende, in Mephisto verkorperte Zweifel, und am Ende dieser
ersten Fahrt steht die schwere Schuld an Gretchen. War’s auch
kein Irrweg, den Faust bisher ging, weil jeder ganze Mensch
Natur und Leben in sich aufnehmen muf3, bevor er fihig wird,
weit hinaus zu wirken, so betritt Faust doch erst die ihm gemiéfie
Bahn in «Der Tragidie zweitem Teil»> (1831). Sie fiithrt ihn end-
lich vom Ich zum Nicht-Ich, von innen nach aufien, und gibt ihm
zum Bereich die «Taty, die schon der Faust der «Studierstubey,
der Uebersetzer der Heiligen Schrift, als Ausgang und Ziel der
Welt erkannt hatte. Ihr zuliebe geht es aus dem Weiten ins
Enge, vom Schein zum Sein, verliert sich Faust an den «Mum-
menschanz» bei Hof, um als Kolonisator und Herrscher wirken,
an die «Klassische Walpurgisnachty, um Helena, die leibhaftige
Schonheit, erleben zu konnen. Einst ein Betrachter und Griibler,

271



der alles auf sich selber bezog, findet er jetzt seine beste Kraft
im Getriebe der Menschen, fiir sie sorgend und schaffend; die-
selben Zweifel, die ihn frither zerrissen, werden ihm nur ein
Ansporn mehr, Mephisto, der ewige Norgler, ein unentbehr-
licher Helfer. Traum um Traum, Reiz um Reiz fallen von ihm
ab, Helena verschwindet und ihrer beider Sohn Euphorion auch,
das «graue Weib» Sorge nistet sich bei ihm ein und die <Le-
muren» beginnen sein Grab zu schaufeln: Faust aber, der sich
beschrinken und im Verzicht erst sein Ich, sein Menschtum voll-
enden gelernt hat, sieht als schénste Vision, als Erfiillung all
seines Sehnens ein Volk vor sich aufsteigen, das dem Sumpf
diirftigen Boden abkiimpfen und, umrungen von Gefahren, sich
Freiheit wie Leben tiiglich erobern wird. Der Weisheit letzter
Schlufl ist ihm die verantwortungsbewufite Arbeit im Dienste
des Ganzen.

Wie der «Fausty, so gediehen auch «Wilhelm Meisters Lehs-
(1795) und Wanderjahre> (1829) in jener Epoche des wahrhaft
intellektuellen deutschen Biirgertums zur vollen Reife, da die-
ses, um sich selber zu bilden, seinen ganzen Formwillen an die
Durchdringung und Gestaltung der ihm aufgegebenen Welt
setzte. Auch Wilhelm also wird im Zusammentrefien mit der
«Welty erzogen, aber deren Charakter dnderte sich im Lauf der
Arbeit zweimal. Hatte es Goethe urspriinglich (um 1775) ge-
schienen, als fange das Theater alle Krifte des Lebens und der
Zeit in sich auf und verbiinde zwanglos die verschiedenen
Schichten, so wandte er sich in Weimar desto entschlossener
vom blolen Abbild der Wirklichkeit zu dieser selber, und damit
mufite der Hauptton auf Wilhelms Beziehungen zur wirkenden
und Werte schaffenden, das ist im feudalen Deutschland von
1790 zur «vornehmeny» Gesellschaft fallen. Nun soll Meister im
Zusammentreffen mit liebevoll und eindringlich geschilderten
Adeligen aus Dumpfheit und ahnendem Streben zu bewufBter
Bewiltigung des Lebens, zur Humanitit des «Mannes von Welt»
herangebildet werden und sich durch die Tat bewdhren — —,
aber als Goethe daran ging, dieses titige Wirken in den «Wan-
derjahren» zu schildern, hatten ihm die Franzosische Revolution
und die Anfidnge des Industrialismus das Trugbild einer zum
Leisten und Schaffen berufenen Geburts- und Geistesaristokratie
griindlich zerstort. Nicht mehr der allseitige «Mann von Welts,
sondern der Berufsmensch, der die eigenen Krifte im wohl-
geordneten Wechselspiel mit andern entsagend einsetzt, schien
ihm nunmehr Zweck und Gegenstand der Bildung zu sein, nur
noch iiber die soziale Erziehung konnte der Weg der indivi-
duellen Formung gehen. Dies ist der Sinn der «p#dagogischen
Provinz», deren Einrichtungen und Methoden so ausfiihrlich ge-
schildert werden, dies das Ziel des «Wanderbundes», wenn er
daran geht, jenseits des Meeres einen auf rastloser Bewegung
und Arbeit gegriindeten, durch gegenseitige Achtung und Hilfe

272



zusammengehaltenen Staat aufzubauen. Nicht ein <kommunisti-
schesy oder «sozialistischesy Gemeinwesen soll damit entstehen,
sondern eines, das die Humanitit des achtzehnten und die dif-
ferenzierte Berufstiitigkeit des neunzehnten Jahrhunderts mit-
einander verbindet — noch am Ende seines langen Lebens
blickte Goethe vom letzterreichten Standort der damaligen Ge-
sellschaft in die Zukunft hinaus und entwarf sein Idealbild des
in dieser Zukunft wirkenden Menschen: sich in seinen Leistun-
gen genau abgrenzend zu vervollkommnen und seine Bestim-
mung aus den Bediirfnissen des Ganzen abzuleiten.

Es ist das soziale Evangelium, das Goethe zu verkiinden ge-
geben war: als Mensch sowohl, der alles selber erleben mubte,
was ihm zum Problem werden sollte, wie als deutscher Biirger
konnte er nur vom Formtrieb des Subjektes und vom allumfas-
senden Ganzen her an Gemeinschaftsfragen herangehen, Klas-
sengefiihle und Klassenforderungen als solche dagegen hatten
ihm weder perstnlich noch als Mitglied des embryonalen deut-
schen Biirgertums etwas zu sagen. Riicksichtslos und gleich-
macherisch, wie sie sich gaben, schienen sie ihm vielmehr die
Humanitit bés zu gefihrden, als deren hohe Schule er selber
die bestehende Gesellschaft erfahren und im «Wilhelm Meister»
dargestellt hatte, der lirmende Streit der Klassen, Losungen und
Parteien verschiitteten ihm die bildende Arbeit des einzelnen
an sich und der Umwelt. Diese Erwigungen erkldaren uns zur
Geniige, warum Goethe die Franzidsische Revolution ablehnte
und in einigen seiner nicht ganz wiirdigen Dichtungen ins
Lécherliche zog, aber wir miissen auch zugeben, dafi die Re-
volution, wie die Dinge damals lagen, in Deutschland das einzige
bedrohte, was sich das fortgeschrittenste Biirgertum schwer ge-
nug errungen hatte: die Freiheit des Geistes und das hohe
Reich der Idee. Was in Frankreich Notwendigkeit der Entwick-
lung war, stellte sich hierzulande, wo die sozialen Voraus-
setzungen zu fehlen schienen, allzu leicht als Willkiir und Zucht-
losigkeit dar, und es bedurfte erst spiterer Erfahrungen, des
zwangsldufigen Zerfalls des feudalen alten Reiches oder des
napoleonischen Imperiums etwa, um auch im deutschen Ge-
schehen Gesetz und Notwendigkeit am Werke zu sehen. «Her-
mann und Dorotheay und «Die natiirliche Tochter», «Die Wahl-
verwandtschafteny und der «Westostliche Divany, die selbst-
biographischen und naturwissenschaftlichen Schriften bezeugen
immer wieder, da3 Goethe die Dinge tatséchlich so zu betrachten
gelernt hat, und auch formal soll der Symboclcharakter seiner
Altersschriften das Grofie, Unbekannte andeuten, das in den
handelnden Menschen treibend und seine geheimen Kreise voll-
endend wirkt. Indem Goethe ndmlich so stilisierte und typi-
sierte, erhob er das Besondere zum Allgemeinen, schlechthin
Giiltigen, lief er alle Naturdinge als Ausdrucksformen der einen
grofien Weltseele, jeden von uns als Glied der allverkniipfenden

273



Organismen Menschheit und Gesellschaft erscheinen. Wenn iiber
uns derart das Allgemeinverbindliche steht, was bleibt uns da
noch zu tun iibrig, als uns lauschend, dienend, fordernd einzu-
fiigen, als willig fortzuschreiten auf unbekannten Wegen, die
nicht wir uns weisen, sondern das allem Lebendigen einge-
borene Gesetz der Entwicklung? In diese Erkenntnis klang die
Weltbetrachtung des greisen Goethe aus; sie war die Frucht
seiner Naturstudien und seiner ewig jungen Fiahigkeit, die Zeit-
geschichte sehenden Auges in sich aufzunehmen und in ihrem
iiberzeitlichen Gehalt zu begreifen. Und zugleich ist, was ihn
und die Sozialisten eint und — trennt, mit den Worten «Gesetz
und Notwendigkeity auf die knappste und klarste Formel ge-
bracht.

Profit- oder Gemeinwirtschaft ?
Von Friedrich Heeb.

Seit einigen Jahren sind auch in der Schweiz jene gro8-
kapitalistischen Unternehmungen fiir die Organisation des De-
tailhandels aufgetaucht, die in andern Lindern, vor allem in
Amerika, schon vor dem Kriege den «Dienst am Kundeny —
zur Erzielung grofier Profite mit allem Raffinement der mo-
dernen Betriebsorganisation an Hand genommen haben. Merk-
wiirdigerweise haben diese ausgesprochen grofikapitalistischen
Gebilde auch bei einem Teil der Sozialdemokraten Anhénger
und Bewunderer gefunden, die entdeckten, dafl hier eine
hohere und bessere Form der Konsumentenversorgung gefun-
den worden sei, der sogar vor den Konsumgenossenschaften
der Vorzug gebiihre. Und was noch eigentiimlicher ist: zu den
begeistertsten Verehrern wenigstens einer dieser privatkapita-
listischen Profitinstitutionen, ndmlich der Migros AG., scheinen
gerade jene Kreise zu gehoren, die den ethischen und sittlich-
religibsen Gehalt ihres Sozialismus nie stark genug betonen
konnen. So hat die Ziircher religits-soziale Vereinigung «Arbeit
und Bildung» im Laufe der letzten Zeit eine Reihe von Diskus-
sionsabenden abgehalten, an denen erstens der Direktor der
Migros AG. reichlich Gelegenheit bekam, die Vorziige seiner
«Konsumentenpolitiky ins Licht zu setzen, und an denen zwei-
tens Diskussionsredner aus den Reihen der Religios-Sozialen,
wie Pfarrer Gerber, das Lob der Migros sangen. Aehnliche
Tone schlug vor einigen Wochen die St. Galler «Volksstimme»
an, die zum Beispiel in einem an leitender Stelle verdiffent-
lichten Artikel einen ihrer Mitarbeiter sagen lief3:

«Daf} die Migros iiberbaupt existiert und sich Jahr um Jahr weiter
ausdehnt, ist eigentlich schon ein Zeichen dafiir, dafi die schweizerischen
Konsumgenossenschaften nichi auf der Hdéhe oder wnicht auf dem richligen

274



	Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen [Schluss]

