
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 8

Artikel: Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen

Autor: Kleinberg, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die ja insgesamt nur scheinbar ökonomisch selbständig sind,
während sie in Wirklichkeit schon längst auf proletarisches
Lebensniveau und in proletarische Existenzunsicherheit
hinabgedrückt worden sind. Indem auf diese Weise «der Blitz des
Gedankens» in alle diese Schichten geleitet wird, wird jene
historische Kraft geschaffen, welche den bereits ökonomisch
möglichen Sozialismus endlich zu verwirklichen imstande ist.

Die marxistische Gesellschaftslehre hat uns erkennen lassen,
daß sich der Sozialismus notwendig aus den Widersprüchen des
Kapitalismus entwickeln muß. Aber das heißt nicht, daß der
Sozialismus von selber kommt; er muß gemacht werden. Und
machen kann ihn nur das Proletariat. Es war der große
Fortschritt von der Utopie zur Wissenschaft, einzusehen, daß der
Sozialismus nicht möglich ist, solange er ökonomisch noch nicht
reif ist. Es ist aber ein Rückschritt, noch hinter die Utopie, die
doch wenigstens einen sozialistischen Willen in sich schloß, zu
meinen, daß man durch die Fortschritte der Sozialreform oder
durch den Ausbau der Demokratie ohne einen entscheidenden
willensmäßigen (revolutionären) Bruch mit der bürgerlichen
Vergangenheit in den Sozialismus «hineinwachsen» könnte. Es
gehört nicht zuletzt gerade zu dem wesentlichen Inhalt der
sozialistischen Erziehung, diese leider noch weitverbreitete Meinung
als eine nicht bloß irrige, sondern auch schädliche Illusion
aufzuzeigen. Indem die sozialistische Erziehung dieses
Aufklärungswerk verrichtet, wird sie zum mächtigsten Mittel jenes
neuen Fortschrittes des Sozialismus, den wir heute am dringendsten

brauchen: des Fortschrittes des Sozialismus von der
lehrhaften Theorie zur umwälzenden Praxis der Geschichte.

Goethe,
gesellschaftsgeschichtlich gesehen.

Von Alfred Kleinberg.

Die Generation, mit der Goethe heranwuchs, aus der ihm
erste Kraft zuströmte und die ihn als ihren Sprecher jubelnd
auf den Schild hob, war die Generation des Sturmes und Dranges,

ihr Gesellschaftserleben muß man verstehen, um Goethes
erste Probleme und die Art, wie er sie weltanschaulich und
künstlerisch löste, zu begreifen.

Diese um 1750 geborenen Intellektuellen teilten nicht mehr
den optimistischen Glauben ihrer «aufgeklärten» Väter an
die alles bewältigende Kraft der Vernunft. Denn sie sahen,
daß trotz des leisen materiellen und des hohen geistigen
Aufstieges des deutschen Bürgertums Absolutismus, Feudalismus

und Bürokratie ungeschwächt ihre Macht behaupteten,

und litten täglich mehr an der Enge des ihrem

249



Ichstolz und Unabhängigkeitsdrang zugewiesenen Betätigungsraumes.

Weder die dürftige bürgerliche Gesellschaft konnte
sie würdig beschäftigen, da sie für eine allzu rasch
wachsende Zahl von studierten Leuten keine Verwendung
hatte, noch taten sich ihnen in Verwaltung und Politik
die den bevorrechteten Ständen vorbehaltenen Stellen auf,
und so sahen sich die jungen Menschen, statt zu Taten
zugelassen zu werden, dauernd ins Reich der Idee gesperrt, stießen
sie sich an den unverrückbaren Schranken der Kleinstaaterei
und des Despotismus, der Beamten- und Pfaffenwirtschaft, des
Adels- und Standesdünkels die Köpfe wund. Die kühnen, weit
ausgreifenden Gedanken und die Freiheit des philosophischen
und religiösen Standpunktes, die sie sich dank ihren Studien
erworben hatten, machten sie dabei doppelt empfindlich und
reizbar, ließen sie erst recht auf alle äußeren Eindrücke mit
schmerzhafter Inbrunst antworten und gespannt auf jedes leise
Rieseln im Gemäuer hinhorchen, das die ersehnte Auflösung
des Alten irgendwie anzudeuten schien. Ihrer harrenden
Ungeduld genügten schon unmerkliche Lockerungen im Gesellschaf

tsge füge, wie sie seit 1760 im Gefolge der beginnenden
amerikanisch-europäischen Revolution einhergingen, um
Morgenluft zu hoffen und aufwühlende Familien- und
Standeskonflikte, das Frauen- und Erziehungsproblem, das Recht des
Herzens und andere Sozialrevolutionäre Themen in den Mittelpunkt

des Denkens und Trachtens zu rücken, und ein Dichter,
der diesen Inhalten hinreißenden Ausdruck zu geben verstand,
mußte von vornherein ihr gegebener Führer sein.

Aber trotzdem geht es nicht an, Goethe einfach als
Exponenten seiner Altersgenossen zu betrachten und ihn soziologisch
mit ihnen kurzerhand zu identifizieren; gesellschaftlich gesehen,
hat ihn mit ihnen vielmehr ebenso vieles verbunden, wie von
ihnen scharf abgegrenzt. Von seiner Mutter her den
Patriziergeschlechtern Frankfurts verwandt und väterlicherseits der
Sproß rasch emporgekommener und zu Wohlstand gelangter
Kleinbürger, vereinte er in sich aufs glücklichste die
vorwärtsdrängende, eroberungslustige Energie aufsteigender und die
weltfrohe Sinnenkultur besitzgewohnter Klassen. Der heiße
Drang seiner Generation, das Leben an sich zu reißen und mit
allen Organen liebend einzusaugen, fand ihn also vorbereitet
wie kaum einen andern. Dies um so mehr, als die kleine
Stadtrepublik Frankfurt ihre führenden Bürger niemals so in sich
selber zurückscheuchte wie die absoluten Fürsten ihre gedrückten

Untertanen. Schon der junge Wolfgang durfte also unver-
kümmert erleben, durfte seine von Spannungen vibrierende
Reizbarkeit und Eindrucksfähigkeit, dieses Erbe einer gesegneten

Klassenmischung, an den Wirklichkeiten der Natur, der
Geschichte und des täglichen Daseins üben, und in diesen
soziologischen Besonderheiten seiner Herkunft und Umschicht lagen

250



die Keime beschlossen, die, voll entfaltet, Goethes Eigentümlichstes

bedingten: die organisch ungebrochene Entwicklung
seiner Persönlichkeit und der Erlebnischarakter seines Denkens
und Dichtens. Denn auch der fertige Meister konnte nur
gestalten, was er dank seiner grenzenlosen Fähigkeit, einfühlend
mitzuleben und mitzuleiden, irgendwie erlebt hatte. Die
gewaltigsten Schöpfungen seiner Phantasie bis hinauf zum «Prometheus»,

«Mahomet» und «Faust» verkörperten nur, ins Typische
emporgehoben, seelische Zustände und Erfahrungen ihres Dichters.

Der Lyriker fand für alle Vorgänge der äußern Welt jenen
unerhörten Reichtum von Bildern, Vergleichen und Rhythmen,
weil er sein Ich mit der Natur völlig gleichzusetzen vermochte.
Und wie der Forscher Goethe, «zu sehen geboren, zu schauen
bestellt», die mathematisch-theoretische Behandlung der
lebenerfüllten Natur ablehnte, so bekehrte sich der Denker zu einem
ins Poetisch-Allbeseelende erhobenen Spinozismus, weil er sich
allen geheimnisvoll webenden Kräften der Welt brüderlich
verbunden fühlte. Aber, und das ist die Kehrseite der Medaille:
was ihn beschäftigen sollte, mußte auch einen bestimmten Anteil

an seiner Persönlichkeit haben, sich einfach auszulöschen
und nur die anderen, nur den unpersönlichen Gegenstand «Welt»
zu sehen, vermochte er nicht, dazu befähigte ihn weder das Erbe
des Blutes noch der Heimat. Um dieses echt bürgerlichen
Gebotes der Selbsterhaltung willen riß sich der Jüngling von
Friederike Brion, der Dreiundzwanzigjährige von Lotte Buff los und
objektivierte die erschütternden Erlebnisse, um von ihnen nicht
zerstört zu werden, zur Gretchentragödie und zum Werther, und
aus gleichem Antrieb blieb der Rebell gegen jeden die persönliche

Freiheit einschnürenden Zwang, der Verherrlicher Götzens
und Egmonts den sozialen und nationalen Kämpfen seiner Zeit
geflissentlich fern.

Denn diese beiden großen Zeitgemälde zielen nicht, wie ihr
Thema und die revolutionäre Stimmung der Stürmer und Dränger

es vermuten ließen, aufs Allgemein-Kollektive, sondern aufs
Persönlich-Subjektive, nicht die Not des Ganzen, sondern
Anteilnahme am Besondersten und Individuellsten hat Goethe zu
den zwei Dramenstoffen geführt. So hatte die blühende Bilderund

Farbenfülle des «Götz von Berlichingen» (1773) mit ihrem
vom deutschen Kaiser bis zu den Zigeunern gespannten Bogen
lediglich den Zweck, einen natürlich erwachsenen «ganzen Kerl»
in die Welt hineinzuversetzen, der er entwachsen war und in
die er taugte, und ihn mit den Gebilden und Vertretern des
dürren, von den «Genies» bitter gehaßten Vernunftprinzips
aneinandergeraten zu lassen: den Städtern, den Höfen und absoluten

Fürsten, dem römischen Recht und ihrer aller Vertreter
Weisungen. Was immer Götz tut, verstößt er damit nur gegen
eine mechanisch-wesenlose staatliche Ordnung und nicht gegen
das sittliche Recht, verteidigt er, ein Mann des starken, unge-

251



brochenen Gefühls, das Gewordene gegen das Aufgepfropfte,
organisches Leben gegen tote Paragraphen. In sich selber
brüchig sein und den Zusammenhang mit der eigenen Wurzel
verlieren, ist die eigentliche Sünde wider den heiligen Geist,
lieber herrlich untergehen als sich nach Gefühl und Vernunft,
Willen und Einsicht dualistisch zu spalten! «Egmont», in seiner
ursprünglichen Konzeption (1775), sollte dieses Bekenntnis noch
einmal verkünden, noch einmal das organische Prinzip des
Werdens gegen das Gebot der starren Satzung mitreißend
verteidigen. Nur ist der Held diesmal nicht, wie Götz, ein Außenseiter

der Gesellschaft, sondern der berechtigte und anerkannte
Sprecher seiner Klasse; den Schimmer der genialisch-ungebrochenen

Persönlichkeit erhält er dadurch, daß Goethe ihn aus
einem reifen Mann in einen bezaubernden Jüngling verwandelt,
dem die Herzen aller im Sturm zufliegen und dessen
Nachtwandlerglaube an den eigenen Dämon die Sterne zu verrücken
unternimmt.

Das Egmont-Drama rührte — durch die Gestalt Klärchens —
noch an ein zweites Lieblingsthema des Sturmes und Dranges:
an das zum erstenmal deutlich verkündigte Recht der Frau, nach
eigenem Ermessen über sich und ihre Liebe zu verfügen, und
diese Melodie sollte in Goethes Schaffen nicht so bald
verstummen. Die Gretchentragödie, «Clavigo», «Stella» und «Die
Geschwister» scheinen immer wieder dem leise wachsenden
Persönlichkeitscharakter der Frau zu lauschen, der sich damals
als Frucht leichter wirtschaftlich-sozialer Verschiebungen zu
formen begann, und schon tat sich vor Goethe auch die
Problematik auf, in welche durch eine schrankenlose Subjektivie-
rung von Mann und Frau die Ehe und jede konventionelle
Dauerbindung der Geschlechter, ja schließlich die bürgerliche
Lebensordnung überhaupt geraten mußte. Am Ende dieser
Gedankenreihe stellten «Die Leiden des jungen Werthers» (1774)
die Möglichkeit des Daseins für einen jungen Menschen ganz in
Frage, der auf jede Schwingung des Lebens und der Natur mit
allzu voller Resonanz antwortet. Einer so überzart reagierenden
Seele können nur tödliche Enttäuschungen warten, weil sie sich
selber, ihre tiefste Sehnsucht und ihren heiligsten Traum in
alles hineinträgt; jede persönliche Berührung mit den Objekten
ihres Schöpfertraumes und erst recht jedes Zusammentreffen
mit der mechanisierten bürgerlichen Ordnung bringen ihr
unheilbare Wunden bei. Ganz Schöpfer sein, ganz die Welt aus
sich herausgebären wollen, kann, das verkündet Werthers
Selbstmord, nur mit der Rückkehr ins All enden; will der
genialisch-subjektive Mensch sich und sein Sonderdasein nicht
selber aufgeben, so muß er aufhören, sich mit Gott
gleichzusetzen.

Vermag er das nicht, so harren seiner Tragödien wie die
des Prometheus, des Mahomet oder des Faust — dieser Ueber-

252



mensch setzt sich über alle Gebote und Meinungen der christlichen

Kirche hinweg, weil sie mit ihren Belohnungen und
Strafen, ihrem Gut und Böse von den wahren Quellen des Seins
fortführen. Das Leben selber, verkörpert im Erdgeist, soll ihm
Gottheit, Mephisto, die Kraft der Erde, muß ihm Helfer sein.
Tat und Verantwortung gehen damit erhebend und verpflichtend
auf den eigenherrlichen Menschen selber über und schenken
ihm Glücksgefühle von nie erlebter Leuchtkraft, aber weil Tat
und Schuld, Sehnsucht und enttäuschender Genuß voneinander
nicht zu lösen sind, belasten sie ihn auch mit Reue und
Verzweiflung von ungeahnter Schwere. Der Held des «Urfaust»
(1774/75) bricht unter dieser Freiheit, ganz er selber sein zu
dürfen, noch erschüttert zusammen und zieht Gretchen, in deren
Liebeshingabe er dem Göttlichen selber zu begegnen hoffte, in
seinen Untergang mit hinab. Aber gerade so hat Goethe in ihm,
wie sonst nur noch im Werther, den Idealtypus des Sturmes und
Dranges geschaffen, nämlich den absolut genialen, bloß dem
eigenen Dämon unterworfenen Menschen, der nicht «denken»,
sondern bloß schauen, fühlen und handeln will.

Goethes Abkehr vom Sturm und Drang ist nach außen hin
durch seine Uebersiedlung nach Weimar (1775) deutlich genug
markiert, und gewiß trugen auch die Notwendigkeit, sich in eine
kleine, festgefügte Gemeinde einordnen zu sollen, die
verantwortungsvolle Beamtentätigkeit, die Erziehungsaufgabe am
sinnlich-ungestümen Herzog und die an Verzicht reiche Liebe
zu Frau von Stein zu einem raschen und gründlichen Wandel
das Ihre bei. Aber darum war Goethe weit darüber hinaus doch
auch wieder der Sprecher seiner Generation, wenn er das Geniewesen

so radikal verabschiedete — gleich ihm erfuhren sie alle,
daß ihr Aufbegehren echolos verhalle und daß sie ohne Auftrag
der eigenen Klasse, eine kleine, einsame Schar von Propheten,
gegen die noch in ungebrochener Kraft dastehenden alten
Gewalten angestürmt seien. Wenn die bürgerlich-revolutionäre
Welle, die über Europa hinging, ihre Energien auch fernerhin
beflügelte, so gewiß nicht in dem Sinn, daß sie sie zum Kampf
um die sogenannten «bürgerlichen Freiheiten» vortrieb. Denn wo
gab es jemanden, der ihrer begehrte, und wo erst recht jemand,
der sie im Jammer der deutschen Kleinstaaterei zu brauchen
gewußt hätte? Die Freiheit, die es unter solchen Umständen zu
gewinnen galt, konnte also nur die Freiheit des Geistes und der
Idee, statt der physisch-politischen die metaphysische Freiheit
sein: nicht indem sie die Klassen-, sondern indem sie die
Persönlichkeitswerte betonten, wahrten Kant und Fichte, Klassi-
zisten und erste Romantiker den deutschen Anteil am großen
Emanzipationskampf des Bürgertums. Die Souveränität im
Geistigen zu erringen, war eben die einzige Revolution, welche die
deutschen Intellektuellen, des materiellen Rückhaltes entbehrend,

zu machen vermochten, die aber haben sie auch bis ans
Ende und mit bewundernswerter Universalität durchgeführt

253



Das Prinzip, das die Erben des Sturmes und Dranges zu
dieser Allseitigkeit vordringen ließ, war das bürgerliche Prinzip
der Arbeit überhaupt, das heißt sie wandten auch auf das
Geistig-Künstlerische die vom Arbeitsprozeß her vertraute Scheidung

von Stoff und Formung, von schöpferischer und konstruktiver

Kraft an. Aber während die «Genies» das große Ich, den
Uebermenschen als den begnadeten Träger beider Vermögen
ausgerufen und Schaffen und Gestalten als einheitlich-untrennbaren

Akt ins Unbewußte verlegt hatten, falteten sich in den
achtziger und neunziger Jahren Stoff und Formung, Schöpfer
und Gehalt neuerdings auseinander, und die Führung hatte
zunächst, schon als Reaktion gegen den schöpferischen Ueber-
schwang der Stürmer und Dränger, das konstruktiv-gestaltende
Prinzip. Es begegnet uns in der Musik Mozarts und des reifen
Haydn, in Kants Philosophie, in Pestalozzis Erziehungslehre und
gewann seinen für die deutsche Dichtung bedeutsamsten
Ausdruck in einer eigentümlichen Neubelebung des griechischen
Altertums — eigentümlich insofern, als sie das wahre Wesen
der Antike verkannte und, wenn auch ungewollt, von dem
Bedürfnis diktiert war, dem neuen Form- und Harmoniedrang der
einstigen Stürmer ein unanfechtbar edles Gefäß zu finden. Aber
gerade so konnte sich der «Klassizismus» jenseits alles
pedantischen Antikisierens als großes Stilprinzip und als Mittel
bewähren, das innere Gesetz in Sprache und Stimmung, in Handlung,

Aufbau und Charakteren zwanglos zur Geltung zu bringen,
in die Fülle Maß und Bändigung hineinzutragen und Gehalt und
Gestalt, Notwendigkeit und freien Willen miteinander ins
Gleichgewicht zu setzen. Nicht die äußere, sondern die innere Prägung
war also das letzte Ziel der Klassizisten, Freiheit durch das
eigene Gesetz, dienende Einordnung in einen umfassenden
Organismus, Wechselwirkung von Ich und Gemeinschaft, von
Persönlichkeit und Welt die große Forderung ihrer «Humanität».
Es war der reinste und reifste Widerhall, den bürgerliche
Arbeitsweise, vollentwickeltes Selbstgefühl und politische
Rechtlosigkeit, dieser seltsam widerspruchsvolle Erlebnisdreiklang
der Deutschen vom Ausgang des 18. Jahrhunderts, ideologisch
überhaupt zu finden vermochten. (Schluß folgt.)

Buchbesprechung.
Gerhardt: Unternehmertum und Wirtschaftsführung. Verlag J. G. B. Mohr,

Tübingen. 1930. — Schon der Titel läßt vermuten, daß der Münchner Privatdozent

Dr. Johannes Gerhardt eine apologetische Schrift über das Industrie-
führertuin geschrieben habe. Und diese Vermutung wird beim Durchlesen
des zwar mit viel Belesenheit, aber weit geringerer gedanklicher
Durcharbeitung zusammengestellten Buches bestätigt. Die Einleitung, welche die
Grundbegriffe beistellen soll, verzichtet auf eine tiefere soziologische Analyse
des Begriffes der Wirtschaftsführung und begnügt sich mit Plattheiten, wie

254


	Goethe, gesellschaftsgeschichtlich gesehen

