
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 5

Artikel: Die Desorientierung der bürgerlichen Literatur

Autor: Latzko, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rung — durch den komplementären Wert des Zinsfußes
ausdrücken. «Wenn der Satz, zu dem Kapital vergrößert werden
muß, 5 Prozent beträgt, so beträgt der Anteil der Arbeitskosten
an den Gesamtkosten 95 %, und wenn der Zinssatz 10 Prozent
beträgt, so bildet der Anteil der Arbeitskosten an den gesamten
Produktionskosten noch immer 90 Prozent» (S. 54)/ Eine schlimmere

theoretische Verherrlichung des kapitalistischen
Wirtschaftssystems ist nicht gut denkbar. Nicht nur werden von
Ammon, sofern man sich auf den Boden der Auflösung des
Wertes in Löhne und Profite stellt, die in den Preisen der
Rohstoffe und Arbeitsmitteln realisierten Profite unterschlagen,
Ammons Gedankengang enthüllt auch das tiefste Motiv der
Abneigung der bürgerlichen Theoretiker gegen die Arbeitswerttheorie,

denn nur dann, wenn der Zins dem Kapital zugerechnet,
der Charakter des Profits als Mehrwert bestritten wird, ist es
möglich, die relative Größe von Arbeitslohn und Mehrwert auf
das harmlose Verhältnis 20 :1 zu reduzieren. Denn da der Zins
ja nur einen Bruchteil der Kosten ausmacht, wird die
Lohnpolitik nebst der Zollpolitik «zu einem der Angelpunkte der
gesamten Wirtschaftspolitik». Zwar zeigt eine jede empirische
Untersuchung der Volkseinkommen ein ganz anderes Verhältnis
der beiden Einkommenszweige der Arbeits- und der
Kapitaleinkommen, aber Ammon hat mit dem vorliegenden theoretischen
Salto mortale die Möglichkeit gewonnen, vor übersetzten
Lohnforderungen zu warnen als einer eventuellen Ursache chronischer
Massenarbeitslosigkeit. Ammons Schlußfolgerungen stehen in
keinem inneren Zusammenhang mit seinen übrigen
Ausführungen über das Lohnproblem und bilden den sprechenden
Beleg einer Beweisführung, die, in ideologischer Voreingenommenheit

wurzelnd, trotz teilweise theoretisch richtigen Prämissen
zu falschen wirtschaftspolitischen Folgerungen gelangt. Gerade
der Gedankengang von Alfred Ammon zeigt, daß das
kapitalistische Wirtschaftssystem zu den Klasseninteressen der
Arbeiterschaft zwangsläufig in unlösbaren Widerspruch gerät, in
einen Widerspruch, der nur durch die revolutionäre Umwandlung

der kapitalistischen Wirtschaft in die sozialistische
Wirtschaft aufgelöst werden kann.

Die Desorientierung der bürgerlichen
Literatur.

Von Andreas Latzko.

Auf Schulen und Universitäten wird gelehrt, jede Literaturperiode

zeige das Spiegelbild ihrer Entstehungszeit. So fällt zum
Beispiel der höchste Reichtum des französischen Schrifttums an
Heldendramen in die Regierungszeit des «Sonnenkönigs», —

152



Racine und Corneille lassen ihre unerschrockenen und unbeugsamen

Heroen aus dem klassischen Altertum in schmetternden
Alexandrinern dem Tyrannen die Wahrheit ins Gesicht sagen,
zur Freude der hochadeligen Zuhörer. Dieselben begeistert
klatschenden Höflinge aber reißen sich um die seltene Gunst,
den Leibstuhl Ludwigs XIV. in das königliche Schlafzimmer
tragen zu dürfen. Je 16 Ahnen väter- und mütterlicherseits
müssen die Aspiranten nachweisen können, dann erst winkt
ihnen, wenn sie auch reich genug sind, die nötigen Bestechungsgelder

zu erschwingen und ihr Name einen guten Klang bei Hofe
hat, einige Aussicht, mit dem Degen an der Seite die «chaise
percee» in Obhut zu nehmen.

Nicht aus böswilliger Spottlust ist diese Dienstleistung gerade
zum Beispiel genommen, sie sichert den Betrauten tägliches
Erscheinen vor Seiner Majestät, ganz nahe dürfen sie an den
Gesalbten Gottes herantreten, ihr Gesicht wird dem Spender aller
Gnaden bekannt, — nur wenige haben bessere Chance, vor dem
allerhöchsten inneren Auge aufzutauchen, wenn es anläßlich
eines freigewordenen Amtes oder Lehens nach dem würdigsten
Nachfolger Ausschau hält. Was wäre natürlicher, als die Freude
dieses zu Lakaien degradierten Feudaladels an dem hochfahrenden

Männerstolz eines Cid, Cinna oder Brutus? Wer sich nicht
scheuen darf, die eigene Gattin oder Tochter auf das königliche
Lotterbett zu verkuppeln, weil selbst solcherart Gunst des Königs
noch den Edelmann ehrt, wer tagsüber, in der Realität, so
weitab von den überlieferten Idealen vegetiert, will doch wenigstens

am Abend, im Theater, seinen verdrängten Stolz ausleben,
und er wäscht sich rein in dem Blut, das oben auf der Bühne der
Tyrannentöter vergießt.

So im Zerrspiegel zeigt auch die Amüsierliteratur um die
Jahrhundertwende das genau umgekehrte Charakterbild des
Bürgertums. Die populärste Bühnenfigur ist der «bonvivant», die
zirpende Grille, die unbekümmert in den Tag hineinlebt, fröhlich
auch mit leerer Brieftasche, ohne Respekt für die heiligsten
Güter des Alltags, die da sind: Ersparnisse, gesicherte Zukunft,
Zinsen, Kreditfähigkeit und Assekuranzpolice. Wer sich noch an
das französische Gesellschaftsstück erinnert, weiß, daß dieser
Typus des goldenen Jungen nie fehlen durfte (seine verdeutschte
Ausgabe ist der Lyriker Dr. Bolz in Freytags «Journalisten»),
wie auch in der Romanliteratur immer nur die seelischen
Beziehungen von komplizierten Naturen behandelt wurden, die keine
anderen Sorgen hatten. Das tägliche Leben stand so ausschließlich

im Zeichen des Geldverdienens, daß man Erholung in dem
geldleeren Raum der Phantasie suchte, wo entweder unvorstellbar

reiche Aristokraten ihren Seelenadel von des Verfassers
Gnaden analysierten, oder unverdorbene Kernnaturen kühn und
leichtfüßig vorbeilebten an den ehernen Gesetzen der bürgerlichen

Solidität.

153



Aber wehe der Tochter, die irregeführt von dem gerührten
Schneuzen des Vaters im Theater, den Versuch gewagt hätte, um
den Segen für ihre Liebe zu einem armen Teufel oder «Bruder
Luftikus» zu bitten! Der charmante «bonvivant» in die Realität
verpflanzt, trug so tödlich entehrende Namen wie Schuldenmacher,

Verschwender, Habenichts, — den Bedarf an edleren
Gefühlen einzudecken, waren Theater und Literatur gerade gut
genug. Wie der Gottesfürchtige nach der heiligen Beichte mit
erleichtertem Gewissen neu zu sündigen beginnt, fühlten auch
Leser und Zuschauer sich rehabilitiert, hatten sie einen Theaterabend

oder ein Buch lang sich selbst ihre Feinfühligkeit
bewiesen, die Fähigkeit, edel zu denken, wenn es nur um Spiel, mit
dem Maximaleinsatz des Eintritts oder Buchpreises ging.

Nichts ist so charakteristisch für den Begriff «bürgerliche
Literatur», als diese stillschweigende Konvention zwischen dem
Publikum und seinen Dichtern, nie den «Ernst des Lebens», die
Welt des Seins mit der Welt des Scheins hinter dem eisernen
Vorhange zu vermischen! Bis in unsere Tage konnte diese Art
Literatur sich gesund und rotwangig erhalten, gestützt auf jenes
weitverbreitete Publikum, das die Niedrigkeit der eigenen
Gesinnung nicht ertragen kann, ohne die gelegentlichen Erholungsreisen

in das unverbindliche Land der Phantasie.

Es wäre grundfalsch, tiefergreifende Folgerungen an die
Tatsache zu knüpfen, daß mit der Zeit nicht ausschließlich Majoratsherren

und andere Besitzer automatisch sich füllender
Brieftaschen die Helden blieben! Die Literaturfähigkeit, wenn man
so sagen darf, — des Geldverdieners (ja sogar berufstätiger
Mädchen und Frauen) ist nicht mehr als Dekorationswechsel, vor
neuen Kulissen wird weiterhin jenes intensive Innenleben
geführt, das jeden Einfluß der Nahrungsmittelbeschaffung auf edle
Seelen und deren Gefühlsrelationen ignoriert. Die Konzession,
auch Industriekapitäne, Bankdirektoren, berühmte Forscher,
Chemiker und Aerzte die Heldenrollen spielen zu lassen, ist teils
Folge der Banalisierung des aristokratischn Milieus in der
Literatur wie im Leben, noch mehr aber trug, neben der wachsenden
Nachfrage nach neuer Aufmachung, die Verbürgerlichung der
Dichter selbst, die Aufnahme des Schriftstellerberufes in die
Reihe der protokollierten Erwerbszweige mit goldenem Boden,
zu der Wandlung bei. Aus der poetischen Dachkammer der
Boheme in das Villenviertel, das Eeigenheim oder eigene
Schloß verpflanzt, — warum in aller Welt hätte der
Literaturproduzent, der nicht ohne einen befreundeten Bankdirektor als
Mentor auf dem Anlagemarkte bestehen und mit den Glückspilzen

der Börse und anderen Großverdienern Schritt halten
konnte, warum hätte der also verweltlichte Schriftsteller weiter
den nüchternen Tagesfragen abgewandten Poeten spielen, das
so unentbehrliche Geld aus seinem literarischen Gesichtskreise
verbannen sollen?

154



Noch viel tiefer und entscheidender aber als diese Aufnahme
der bürgerlichen Erwerbszweige in die Requisitenkammer,
beeinflußte die Entwicklung des Schrifttums der Versuch der
sogenannten «naturalistischen Schule», eine Brücke aus der bürgerlichen

Welt hinüber in das ungesicherte Leben des neugeborenen
vierten Standes zu schlagen. Man denke nur an die wütenden
Ausfälle gegen Zola, dessen «Germinal» und «Assomoir» die
ersten Proletarierromane waren! In Deutschland entzündete Gerhart

Hauptmanns «Weber» den Kampf gegen das Einschleppen
nicht gesellschaftsfähiger Typen und ihrer Brotsorgen, — und
die Schärfe der Abwehr läßt sich am besten ermessen, wenn man
die Wirkung Ibsens und der Ibsenepigonen mit der Reaktion
auf die «Armeleutestube» und den «Hintertreppengeruch»
vergleicht.

Auch die Dramen Ibsens bedeuteten einen Verstoß gegen die
heilige Ueberlieferung des eisernen Vorhangs, der als unsichtbare,

aber festgemauerte Scheidewand «Kunst» und Leben
trennen, das Verschleppen ethischer Forderungen in die Realität
verhindern sollte. Der Dichter zerriß den Toleranzschein der
Gesellschaft, wenn er die bürgerliche Gute-Stube und ihre
Atmosphäre auf die Bühne und zur Debatte stellte. Die idealen
Forderungen, die ganz schön klingen mochten im Theater, wie
Bomben in den Zuschauerraum werfen, daß die Grundfesten der
Familie, die unbedingte Autorität des männlichen Brotverdieners,
die unentbehrlichsten «Lebenslügen» des Alltags erschüttert
wurden, natürlich regte sich auch gegen dieses kontraktbrüchige
Verwischen der Grenzen empörter Widerspruch, wie man am
Hofe des Sonnenkönigs keinen Tyrannenhaß geduldet, Leichtsinn

und Liebesehen zu unserer Väter Zeiten durch Entmündigung

in das Bereich der «Kunst» zurückgewiesen hätte. Aber
der «Magier aus dem Norden» und seine ganze Schule hielten
doch wenigstens die wichtigste Verbottafel heilig! So weit in die
Realität hinein sie ihre Geschütze auch verschoben, der Streit
blieb doch immer im Bereiche der Seele lokalisiert, rührte nicht
an das siebenfach versiegelte Problem der Güterverteilung, an
das Gottesmysterium «arm» — und «reich»! Diese zweite Pan-
dorabüchse, zutiefst neben dem Grundstein der bürgerlichen
Weltordnung vergraben, droht den ganzen Bau zu sprengen,
wenn frevlerische Hände den glücklich eingefangenen Appetit
der Masse, und somit jene gefährlichsten Instinkte entfesseln, die
böse — oder nützlich und naturgewollt sind, je nach Vorteil oder
Nachteil für die Klasse, die das (Gesetz» diktiert.

Wie groß der Schrecken war, zeigt am besten, daß auch die
Literatur sofort zum rettenden Gegenstoß ausholte. Statt gierig
nach dem erweiterten Resonanzboden zu greifen, beglückt über
die neue Mission des Dolmetsch einer millionenköpfigen Menge,
die selbst noch nicht die Worte setzen kann —, verleugnete die
«Kunst» selbst ihre Berufung und pflanzte die neue Verbottafel
«Tendenz» zwischen sich und dem neuen Stoffgebiet auf.

155



Damals entstand, als demonstrative Absage an den neu aus
dem Analphabetenozean auftauchenden Erdteil, das Schlagwort
von der «Kunst als Selbstzweck». Unter dieser verruchten
Inschrift «l'art pour l'art» sollte, wie unter einem Grabstein, jede
lebendige Klage ersticken! Dem Mitfühlenden, der für die
Verschütteten schreien wollte, drohte Disqualifizierung im Namen
der Clique, die, selbst stumpf bis zur Gefühllosigkeit- dem
geknebelten Opfer Stumpfheit andichtete.

Wer diesen Feldzug miterlebt, die Einhelligkeit der Ueber-
läufer zu spüren bekommen hat, dem wurde es nicht leicht, sein
Herz vor Schadenfreude rein zu halten, als für die
Tendenzschnüffler und Nurkunstästheten die Stunde der Strafe schlug.
Die Beiseiteschreiber, die ihre Neutralität im Kampfe zwischen
Ungeist und Gewalt und ihrem Urstoff, dem Menschenleid der
Wehrlosen erklärt hatten, auf einmal erhielten sie von den
eigenen Brotherren den Tritt, der auch sie hinunterschleuderte
zu dem «Kanonenfutter», mit dem sie nichts hatten gemein haben
wollen.

Die Prüfung war leider zu kurz; gar viele, gerade die am
reichlichsten die Lehre verdient hätten, fanden in Pressequartieren,

Kriegsarchiven sicheren Unterschlupf und sangen
Loblieder dem Erbfeinde der eigenen Bestimmung, zufrieden, daß
man sie im Schatten der freiwillig angelegten nationalen
Scheuklappen ungeschoren ließ.

Welcher Rummel aber, wie wimmelten die aufgescheuchten
Ameisen durcheinander, als die Autoritäten wankten, eine völlige
Umstellung auf den neuen Herrn, die «ungebildete» Masse
drohte!

Einige wenige waren ehrlich, denn sie hatten in Kasernenstuben,

Schützengräben und Lazarettzügen am eigenen Leibe den
unerschütterlichen Hochmut zu spüren bekommen, der
hinwegschreitet über fremde Qual des Leibes und der Seele. Wer wollte
damals noch von der Kunst als Selbstzweck hören? Flugs wurde
das Schild über dem Laden umgedreht, der psychologische
Roman im «geldleeren Raum» verschwand aus der Vitrine, die
grimmigsten Kriegsbarden entdeckten demonstrativ ihr
internationales Herz und reisten in Vorträgen für die Völkerverständigung.

Die schwielige Faust, das tägliche Brot, das verfehmte
Niveau des «stumpfen» Arbeitsmenschen wurde zum Zielgipfel.
Die Furcht, den Anschluß zu verpassen, überflutete den Markt
mit billiger Tendenzware, die früher keinen Hund vom Ofen
gelockt hätte.

Mit Wiederkehr der «geordneten Verhältnisse» flaute diese
Schreckensproduktion rasch ab. Die nachhinkende Freude
schmuckbesäter Damen und besmokingter Logenbesucher an
extrem linksradikalem Theater diente wieder nur dem
Abreagieren des flüchtig aufgeflammten sozialen Gewissens, — was
als Dauerresultat fortbesteht, ist die totale Desorientierung der
Produzenten, Konsumenten und der Verleger in gleichem Maße.

156



Zurück hinauf, in die kristallene Luft der individuellen
Seelenfinessen geht es nicht, dafür ist die tragende Basis zu schmal
geworden, der Kampf zu hart, das Erträgnis zu mager. Statt der
Gunst einzelner Medicäer muß heute doch der Absatz die Kunst
ernähren, und die Mehrheit ist es nicht länger zufrieden, von
Danebenschreibern mit psychologischen Spitzfindigkeiten
gefüttert zu werden. Man lese heute einen dieser vor zwanzig
Jahren erfolgreichen Romane wieder, statt der einstigen Bewunderung

wird sich jedem die Frage aufdrängen: «Wennschon?»
Wer hat Zeit und Lust, 400 Druckseiten lang dem Kampfe in der
Seele der Gräfin X. zu folgen, und wenn auch die Hand eines
Künstlers wie Anatole France die Nadel des psychologischen
Seismographen führt?

Vorläufig wird temporisiert. Man begnügt sich damit, aus
dem ungeheuren Anschwellen der Lesermassen mittels verbilligter

Ausgaben alterprobter Schlager Gewinn zu ziehen und so
durchzuhalten, bis es sich definitiv entscheidet, ob vom
russischen Tiefdruckgebiet her oder aus der Wolkenhöhe der alten
Götter der reinigende Blitz niederfahren wird. Die Angst, auf die
falsche Karte zu setzen, lähmt die Unternehmungslust der bürgerlichen

Dichtkunst und ihrer Verleger. Damit ist aber auch schon
das Urteil über ihre ganze Produktion gefällt. Denn wie immer
die Zukunft sich wendet, das Drückebergertum des «l'art pour
l'art», die Scheuklappenkunst, für die neun Zehntel der lebenden
Menschheit mit all ihren Nöten nicht existiert, diese par excel-
lence bürgerliche Literatur der kaltgezeugten Poesie kann nicht
wiedererstehen. Es gibt keine, es hat nie eine tendenzlose Kunst
gegeben, weil der wirkliche Dichter immer nur Instrument ist; ob
Leid oder Freude der Kreatur, die Saite, die klagt oder jubelt, ist
über den ganzen Erdball gespannt, der Resonanzboden, den sie
braucht, ist ein großes menschliches Herz.

«Tendenz», nackt und roh gezimmert, mag verstimmen, wie
das Fleisch im Schaufenster des Metzgers nicht eben die Lust
nach Tafelfreuden weckt. Aber die Erbsünde wider den Heiligen
Geist der Kunst ist ihre Degradierung zu abseitigem Seelen-
Puzzle und Verdauungsgeklimper im Hotelpalast der Ueber-
sättigten. In dieser Welt des Unrechts und der stummen Not, wo
Millionen wie Karpfen leiden, ist Talent — Verpflichtung! Wer
Stimme hat, gehört an die Tete, wie der Hornist beim Angriff.
Wenn keiner mehr hungert, neben sinnloser Fülle, kein Seufzer
und kein Stöhnen mehr ungehört verhallt, kein Mensch mehr
unbemerkt untergeht, ohne auch nur die Oberfläche zu rippen,
wie der gefühllose Stein, dann mag sein, daß dann wieder gut
Wetter kommt für jene Kunst, die sich Selbstzweck war.

157


	Die Desorientierung der bürgerlichen Literatur

