
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 11 (1931-1932)

Heft: 2

Artikel: Zur Problematik der Kulturgeschichtsschreibung

Autor: Mayer, J.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weisungen 22,5 Milliarden. Die Bewegung der Sparkasseneinlagen
überholt 1929 die Abhebungen um etwa 10 Prozent. Die

Anlagen erfordern einen Mindestkassabestand, ferner einen Anteil
in Wechselform und in verzinslichen Giroguthaben bei der Notenbank,

total mindestens 10 Prozent (u. U. mehr). Die Hauptbeträge
dürfen in börsenfähigen Papieren und öffentlichen Anleihen bis
zu 50 Prozent angelegt, der Rest für städtische Hypotheken und
für Vorschüsse an Gemeinden oder für Betriebskredit an den
Handel, die Genossenschaften, Gewerbe, Industrie und Landwirtschaft

verwendet werden. Bei der Einführung der Postsparkasse
treten plötzliche Umstellungen ein. Damit die Ansprüche an die
Notenbank nun nicht ins Unermeßliche geraten, wenn auch nur
vorübergehend, und das Noteninstitut mit Lombard- und
Rediskontmaterial überschwemmt wird, sowie die Banken nicht zu
verhängnisvollen Kreditkündigungen schreiten, erscheint eine
Karenzzeit betreffend Abhebung oder Postgiro erwägenswert. Die
Rückzüge bei den Banken werden infolge der Einwirkung auf die
Kreditsicherheit nur unter Wahrung der Fristen und Termine
der Karenzzeit erfolgen dürfen. Uebertragungen auf die
Postsparkasse können anfänglich vollzogen werden, womöglich auf
fixierte Termine, durch die Stellung von besonderen Sicherheiten,

jedoch nur bis zu einem bestimmten Betrag (Spareinlagen).

Die Postsparkasse ermöglicht die Befriedigung der Bedürfnisse

für die heute notwendigen Aufgaben einer intensiveren
gemeinwirtschaftlichen Führung unserer Oekonomie. Sie gestaltet
den Betriebskredit und macht den Emissionskredit der öffentlichen

Gemeinschaften frei von der Kontrolle der Banken. Die
Kreditverteilung entspricht den Erfordernissen sozialen Wirt-
schaftens.

Zur Problematik der Kulturgeschichts¬
schreibung.

Von J. P. Mayer.

Als Karl Lamprecht seine «Deutsche Geschichte» zu
veröffentlichen begann, brach innerhalb der deutschen
Geisteswissenschaften ein heftiger Streit aus, in dem über Begriff,
Aufgabe und Möglichkeit kulturgeschichtlicher Darstellung gekämpft
wurde. Es ist jedoch die Gefahr aller methodologischen und
leerprogrammatischen Diskussion, daß sie vom Vollzug der
Forschung abkommt und in Sterilität mündet. Gemäßer läßt sich die
Problematik der Kulturgeschichtsschreibung also dort fassen, wo
sie faktisch geübt wird. Ein in der Absicht unzweifelhaft
kulturhistorisches Werk ist Jakob Burckhardts «Kultur der Renaissance
in Italien». Burckhardt äußert sich ziemlich skeptisch über die
wissenschaftliche Möglichkeit einer Kulturgeschichte:

53



«Die geistigen Umrisse einer Kulturepoche geben
vielleicht für jedes Auge ein verschiedenes Bild, und wenn es
sich vollends um eine Zivilisation handelt, welche als nächste
Mutter der unsrigen noch jetzt fortwirkt, so muß sich das
subjektive Urteilen und Empfinden jeden Augenblick beim
Darsteller wie beim Leser einmischen. Auf dem weiten Meere,
in welches wir uns hinauswagen, sind der möglichen Wege
und Richtungen viele und leicht könnten dieselben Studien,
welche für diese Arbeit gemacht wurden, unter den Händen
eines anderen nicht nur eine ganz andere Benutzung und
Behandlung erfahren, sondern auch zu wesentlich anderen
Schlüssen Anlaß geben Es ist die wesentlichste Schwierigkeit

der Kulturgeschichte, daß sie ein großes geistiges Konti-
nuum in einzelne scheinbar oft wirkliche Kategorien zerlegen
muß, um es nur irgendwie zur Darstellung zu bringen.»1)
Es darf hier nur als bekannt vorausgesetzt werden, wie sich in

Anknüpfung an die Wirkung Burckhardts Werk eine Geschichte
des Renaissance-Vorurteiles entwerfen ließe, so einseitig ist die
Welt des Mittelalters von ihm gesehen worden. Aber Burckhardt
ist nicht der einzige Zeuge für die Schwierigkeit kulturgeschichtlicher

Darstellung. Dilthey steht hier Burckhardt ganz nahe:
«Es wird nie gelingen, den Fortschritt des Menschengeschlechts

in seiner Totalität an dem Gesamtverlauf der
menschlichen Geschichte aufzuzeigen. Man muß ihn zergliedern

und seinen einzelnen Seiten nachgehen.»2)
Aber auch vom Boden der «materialistischen Geschichtsauffassung»

aus ergibt sich die gleiche Problematik.
«Da wo die Spekulation aufhört, beim wirklichen Leben,

beginnt also die wirkliche, positive Wissenschaft, die
Darstellung der praktischen Betätigung, des praktischen
Entwicklungsprozesses der Menschen Abstraktionen haben für
sich, getrennt von der wirklichen Geschichte, durchaus keinen
Wert. Sie können nur dazu dienen, die Ordnung des geschichtlichen

Materials zu erleichtern, die Reihenfolge seiner
einzelnen Schichten anzudeuten. Sie geben aber keineswegs
ein Rezept oder Schema, wonach die geschichtlichen Epochen
zurechtgestutzt werden können. Die Schwierigkeit beginnt
im Gegenteil erst da, wo man sich an die Betrachtung und
Ordnung des historischen Materials an das Aufsuchen des
wirklichen faktischen Zusammenhangs der verschiedenen
Schichten sei es einer vergangenen Epoche oder der
Gegenwart, an die wirkliche Darstellung gibt.»3)

1) Vgl. Jakob Burckhardt, Kultur der Renaissance in Italien. Knaur,
Berlin 1928, Seite 1 f.

2) Vgl. Wilhelm Dilthey, Schriften III. Band, Seite 238.
s) Vgl. Karl Marx, Deutsche Ideologie, Marx-Engels-Archiv, Band 1,

Seite 240 f.

54



Prüft man von diesen Voraussetzungen her eine Schrift, die
Alfred Kleinberg4) unlängst veröffentlicht hat, so lassen sich die
Aussichten eines solchen Versuches einer europäischen
Kulturgeschichte ziemlich konkret beurteilen. Welche Absicht kann
eine marxistische Geschichtsschreibung überhaupt mit der
Darstellung der «europäischen Kultur der Neuzeit» verbinden? Der
Marxismus ist seinem Wesen nach historisch. Ich kann als Marxist
nur dann in der Gegenwart adäquat handeln, verändernd in
meine Welt eingreifen, wenn ich weiß, wie diese Welt geworden
ist. Allerdings wird sich bei jedem ernsten Versuch einer solchen
universalen historischen Selbstbesinnung zeigen, daß die
Selbstbesinnung viel weiter als bis zu den Anfängen der Neuzeit
zurückgetrieben wird: Mittelalter, Christentum, römische Welt,
griechische Antike sind unübergehbare Stufen, die überall und
immer die moderne Welt bestimmen. Legt die marxistische
Kulturgeschichte ihr Hauptgewicht auf die Darlegung des Zusammenhangs,

wie es bei Kleinberg den Anschein hat, so ist der
Anfang mit der Neuzeit vollständig willkürlich, will man den
Zusammenhang wirklich verstehen, so muß man schon bis zu
Anfängen zurückgehen. Aber es ließe sich auch eine marxistische
Geschichtsschreibung denken, welche die Epochen nicht nach
ihrem Zusammenhang untersucht, also nicht horizontal erforscht,
sondern jede Epoche in sich zentriert, also vertikal vorgeht. (Beispiel

: J. Burckhardt, Kultur der Renaissance.)
Wie arbeitet nun Kleinberg? Er teilt den Zeitraum von etwa

1250 bis zur Gegenwart in sieben Epochen und versucht, die
Leistungen jeder Epoche in Wirtschaft, Technik, Naturwissenschaft,

Philosophie, Wissenschaft, Literatur, Malerei, Musik,
Architektur, Lebensgefühl, Religion zu umreißen. Man sieht, auf
216 Seiten, ohne den Anhang, kein geringes Unterfangen!
Unzweifelhaft ein enzyklopädisches Thema.

Nunmehr wenden wir uns Einzelheiten des Kleinbergschen
Buches zu. In der Einleitung gibt Kleinberg einige tatsachenmäßige

Hinweise zum Verständnis des Frühkapitalismus.
Symptomatisch ist nun der Satz, welcher den Uebergang zu den
religiösen Bewegungen dieser Epoche einleitet:

«Die geistesgeschichtliche Parallelerscheinung der bisher
geschilderten Vorgänge waren Sektenwesen und Reformation.»
Man muß an das schöne Gedieht Christian Morgensterns von

den beiden Parallelen denken. Es kommt nicht auf die Parallelität
an, sondern auf das Ineinander von Reformation, Kalvinismus

und frühkapitalistischer Wirtschaft. Ebenso unklar bleibt im
zweiten Kapitel der Zusammenhang der Entdeckungen Galileis
und anderer mit der neuen Wirtschaftspraxis, obwohl hier die
Arbeiten Leonard Olschkis ein ausgezeichnetes Material zusam-

4) Alfred Kleinberg, Die europäische Kultur der Neuzeit. Umrißlinien
einer Sozial- und Geistesgeschichte. Teubner, Leipzig 1931.

55



mengetragen haben. Kleinberg beschränkt sich auf folgende
Feststellung:

«Galilei fand, indem er spekulatives Denken, Mathematik
und Experiment zu einem meisterlich durchgebildeten
System verband, die Fall- und Pendelgesetze, das Gesetz der
Trägheit und anderes mehr, zerbrach dadurch die von der
Kirche geheiligte Autorität des Aristoteles und führte die
Lehre des Kopernikus zum Siege.»

Daß schon Nicolaus von Oresme eineinhalb Jahrhunderte vor
Galilei die Lehre von der täglichen Bewegung der Erde und das
Fallgesetz aufgestellt hat, scheint Kleinberg unbekannt geblieben
zu sein. Aber nicht diese Tatsachen als solche sind wichtig,
vielmehr erhebt sich die Frage, warum diese von Oresme gewonnenen

Einsichten erst hundertfünfzig Jahre später von
gesellschaftsumwälzender Bedeutung wurden. Hier zeigt sich also deutlich,

daß unser Kulturhistoriker die Dinge doch nur sehr
summarisch kennt, der wirkliche Lebensprozeß der früheren Epochen
wird keineswegs erfaßt. Im ersten Kapitel, das die Epoche von
1660 bis 1760 darzustellen versucht, berührt Kleinberg die Leib-
nizsche Philosophie. Von ihr wird erklärt:

«Das Kernelement dieses Gedankenbaus, die
ausdehnungslose, rein geistige Krafteinheit der «Monade», die alles
Sein zusammensetzen und doch ein unbeeinflußbares, völlig
abgeschlossenes Individuum sein soll, war willkürlich und
phantastisch.»

Leibniz, einer der schärfsten und sachgerichtetsten Denker
der europäischen Philosophie-Geschichte, ein Phantast! Man
kann nicht glauben, daß Kleinberg einen zentralen Leibnizschen
Text wirklich studiert hat. In der Monadologie Leibniz' ist die
Problematik der Individuation mit einer Universalität erfaßt,
wie seitdem vielleicht nie mehr. Greifen wir ein beliebiges
Beispiel aus einer anderen Kultursphäre heraus. Die Physiokraten
sieht Kleinberg als «die unmittelbaren Vorläufer von Adam Smith'
Wirtschaftsliberalismus» an. Die klassische Physiokratie ist die
Wirtschaftslehre des Ancien regime; nicht umsonst unterscheidet
sie als ordre naturel drei Klassen: die produktive, die sterile und
die disponible Klasse. Also auch hier auf dem Gebiete der
Wirtschaftsgeschichte völlige Unvertrautheit mit den wirklichen
Problemen. Ein weiteres Beispiel aus dem nächsten Kapitel:

«Das erträumte Griechenideal Winckelmanns... gewann
damals so große Bedeutung, weil seine Ausgeglichenheit, seine
durchsichtigen Formen und klaren Linien diesem Ziel am
nächsten zu kommen schienen — die blasse, dem wahren
Griechentum so ferne Formel erlaubte Goethe, Schiller und
Hölderlin, erlaubte dem maßvoll gebändigten Gluck, dem frei
hinströmenden Haydn und dem von Anmut und Trauer um-

56



wobenen Mozart, reife Subjektivität zur hohen künstlerischen
Einheit zu verbinden.»

Nun wissen wir es ganz genau: Gluck ist maßvoll gebändigt,
Haydn frei hinströmend und Mozart von Anmut und Trauer
umwoben; damit ist die Eigenart dieser Musiker, ihre ihnen allein
zugehörige Formensprache adäquat charakterisiert!

Wir müssen uns beschränken. Nur noch eine kleine Probe
aus dem Schlußkapitel:

«Darum ist alles, was diesem Jetzt gilt, eindeutig
veräußerlicht: Amerikanisierung der Formen und Bräuche, Jazz,
Negertänze, Rekordwahn, Sport um des Sportes willen,
robuste Sexualität, zum Herdentrieb vergröbertes
Massenbewußtsein, abgestempelte Meinungen, genormte Gefühle.
Dazu die Kunst der «neuen Sachlichkeit», Dichtung, die in
Dokument und Reportage, Malerei und Plastik, die in
Muskulatur und Oberfläche steckengeblieben ist, gedrungen-erdgebundene

Bauten, Musik von der sieghaften Primitivität des
Gassenhauers.»

So sieht der Kulturhistoriker die Gegenwart. Greifen wir
aus dieser summarischen Aneinanderreihung nur die Verurteilung

der modernen Architektur auf. Liegt nicht in vielen
modernen Bauten trotz der «neuen Sachlichkeit» oder vielmehr weil
diese Kunst sachlich und zweckmäßig ist, eine ins Freie strebende
Bewegung?

Ich fürchte, daß das Proletariat «als entscheidend geschichtsbildende

Macht» mit dieser Art Kulturgeschichte wenig wird
anfangen können, weil es über die sachhaltigen und eigenständigen
Formen und Inhalte der modernen Kultur nichts wirklich
Fundiertes erfährt. Gerade weil Kleinberg als Sozialist einen festen
Bezugspunkt hat, von dem er den Gesamtzusammenhang der
europäischen Geschichte aufrollen kann, ist größte Exaktheit in
den Einzelheiten zu verlangen.

Ich habe «willkürlich» nur einige Beispiele herausgegriffen,
die zeigen, daß Kleinberg in allen Gebieten versagt. Er kennt
die Quellen nicht, er bezieht seine «Quellen» aus zweiter und oft
aus dritter Hand.

Ist damit auch etwas über die Problematik der
Kulturgeschichtsschreibung als solcher entschieden? Gewiß, eine
enzyklopädisch gerichtete Kulturgeschichte ist bei dem heutigen
Stand der Wissenschaften eine Unmöglichkeit. Man kann den
geschichtlichen Standort der heutigen Wissenschaften nicht auf
einen früheren Standort zurückschrauben. Die Spezialisierung
der Wissenschaften ist eine sachliche Notwendigkeit. Auch ein
Aristoteles, ein Thomas oder ein Leibniz könnte heute keine
erschöpfende, die gesellschaftliche Totalität umfassende
Kulturgeschichte schreiben. Was allein möglich ist, haben wir oben

57



mit Dilthey ausgesprochen. Man muß diesen totalen Verlauf
zergliedern und seinen einzelnen Seiten nachgehen. Je entschiedener

diese Aufgabe in Angriff genommen wird, um so bedeutsamer

ihr Ertrag für eine Gegenwart, welche, die Tradition der
Kultur verstehend, verändernd ihre Welt bestimmt.

Franz Mehring.
Von Wilh. Lukas Kristl.

Der Lehrer des Proletariats.

Am 29. Januar 1919 schloß im bürgerkriegszerrütteten Berlin
ein Mann die Augen, mit dem die deutsche Geisteswelt einen
einzigartigen Denker und die deutsche Sozialdemokratie ihren
hervorragendsten Lehrmeister verlor: Franz Mehring. Kein
einziger offizieller Vertreter des deutschen literarischen Lebens
stand an seinem Grabe — entschiedene Leute, große Charaktere
hat man in Deutschland immer schon mehr gefürchtet als
geachtet. Ein Opfer des wilhelminischen Militarismus: Der zwei-
undsiebzigjährige Mehring schien der herrschenden Klasse noch
so gefährlich, daß sie sich nicht scheute, den Greis in Schutzhaft
zu nehmen. Todkrank kam er aus dem Gefängnis. Es war zu spät

Kompromißlos wie sein Leben, war auch seine Haltung im
Kriege. Er wußte zuviel, als daß er noch der Psychose erlag, die
damals bis tief in die deutsche Partei hinein grassierte. Abkömmling

einer preußischen Offiziersfamilie, Doktor der Philosophie,
Redakteur und Mitarbeiter der damals bedeutendsten bürgerlichen

Blätter, trat er als Fünfundvierzigjähriger der Sozialdemokratischen

Partei definitiv bei. Er war ausgezogen, um die Partei
zu bekämpfen, indem er ihre Geschichte schreiben wollte, und
kam heim als Genosse der Feinde von gestern. Das heißt, er kam
nicht mehr heim, denn was die gesellschaftliche Feme bedeutete,
die die bürgerliche Gesellschaft damals noch über ihre Abtrünnigen

verhängte, ist heute schwer mehr nachzufühlen, heute, da
keiner mehr mit dem Bekenntnis zum Sozialismus die allgemeine
Aechtung auf sich nehmen muß.

Während die bürgerliche Gesellschaft Mehring mit dem
großen Bann belegte, wurde er zum Lehrer des deutschen und
mitteleuropäischen Proletariats, der das Erbe von Marx und
Engels mit Klugheit und Schärfe verwaltete. Den altern Genossen
ist er hauptsächlich als Historiker bekannt, seine vierbändige
Geschichte der deutschen Sozialdemokratie — auf deren
Neuausgabe wir noch immer warten — ist ja ihre Geschichte. Die
Jüngern dagegen wissen wenig oder nichts von ihm. Freilich
stand er nie an sichtbarer Stelle, bekleidete er nie einen
parlamentarischen Posten. Mehring wirkte im stillen. Sein Platz war

58


	Zur Problematik der Kulturgeschichtsschreibung

