
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 5

Artikel: Das Theater des Volkes

Autor: Burkhardt, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-329159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-329159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 der Wohnungen der Stadt Zürich in ihren Künden hat, so

scheint das recht wenig zu sein. Es ist aber doch eine beachtenswerte
Tatsache, wenn man auf der anderen Seite weiß, daß sie, wie aus
weiter oben angeführten Zahlen hervorgeht, feit 1920 durchschnittlich
jährlich 12 °/« des Kleinwohnungs-Neubaues in Zürich bestritten hat.
Auf alle Fälle kann erwartet werden, daß, wenn ähnliche Versuche
an anderen Orten unternommen werden — und sie sind da und dort
schon in Angriff genommen — man im Laufe der Jahre und
Jahrzehnte bei Beachtung der im Laufe dieser Ausführungen erwähnten
Gesichtspunkte zu Resultaten gelangen wird, die zum Erfreulichsten
gezählt werden dürfen, was auf genossenschaftlichem Gebiet geschieht.

Das Theater des Volkes.
Von Dr Helene Burkhardt, Rheinfelden.

Dem Einfluß des arbeitenden Volkes und seines Freiheitsstrebens
auf die wahrhaft Großen unter den Schriftstellern unserer Tage und
der jüngstvergangenen Zeit nachzugehen, wäre eine ebenso aufschlußreiche

als schwer zu bewältigende Arbeit. Am heute zwei Beispiele
herauszugreifen, denke man nur an Tolstoi und sein Verhältnis zu
Bauern und einfachen Kleinbürgern, wie es sich in Herr und
Knecht, Der Tod des Iwan Jliitch, Wie viel
Erde braucht der Mensch?, Zwei Greise und
andern seiner wundervollen Volkserzählungen spiegelt. Nicht zu reden
von der Revolution in seinem ganzen Denken nnd der Wandlung
auch seiner künstlerischen Ansichten, die die Moskauer Volkszählung
vom Jahre 1882 mit ihrer Enthüllung unerträglichsten Elends bewirkte.

And auch Romain Rolland, der französische Dichter von
Weltbedeutung unserer Zeit, verdankt trotz seiner Zugehörigkeit zur höchsten
geistigen Aristokratie dem Volke seinem eigenen Zeugnis zufolge
unendlich viel und hat dieser Tatsache in seinen Werken ein ergreifendes
Denkmal gesetzt. Johann Christof hat eine unvergeßliche Frau aus
dem Volk, die ergeben gütige Luis« zur Mutter. Menschen
einfachster Herkunft bringen dem jungen Musiker auf feinem leidvollen
Iugendwege herzwarmes Verständnis entgegen, und eine von ihrer
Herrschaft tagelang keines menschlichen Verkehrs gewürdigte Dienstmagd

rettet durch ihre Pflege den Fieberkranken und öffnet ihm
erstmals die Augen für das französische Volk, das abseits und unberührt
vom marktschreierischen Getriebe der Weltstadt seiner schweren Arbeit
und seinen stillen Gedanken nachgeht. Einen Volksaufstand und dessen

Wirkung auf einen mit den Arbeitern fühlenden, aber noch mehr als
sie vom Leben zermürbten Denker zeichnet schon das Rollands Frühzeit

angehörige Drama l^es Vaincus und in i^iluli, einem seiner
vollkommensten und schönsten Werke, sind die „Mageren", die Arbeiter,
in unvergleichlicher Kraft und Fülle geschaut. Aus dem Arbeiterstand
stammt auch Sylvia, Annettes Halbschwester in der ^me encllantee,

161



und sogar der geistiger gerichteten Annette bedeutet erst das auf
Broterwerb Angewiesensein die entscheidende Offenbarung, durch die
sie die Welt der Arbeit und des Mangels entdeckt.

Romain Rolland steht den Arbeitenden so nahe, weil sein innerster
Trieb Bejahung wahren Lebens und sein fein entwickeltes Gefühl
für Wert und Anwert Wegrücken von allem Krankhaften und Förderung

alles Gesunden heischen. Doch weit mehr noch als der Nehmende
ist er der Gebende. Seine Liebe zum Volk hat nichts Passives an
sich, sondern ist leidenschaftliche Aktivität. Darum hat er von jeher
seine besten Kräfte zur Hebung nicht nur feiner Volksgenossen, sondern
der ganzen werktätigen Menschheit eingesetzt und als Mittel dazu
Frohsinn und Freude erkannt, wie sie echte und gesunde Kunst dem
Arbeiter als Gegengewicht zu seiner meist eintönigen Beschäftigung
bieten. Auf dem Gebiet der Kunst spricht wohl nichts so unmittelbar
und allumfassend zu uns wie „das plastische Bild des Menschen,
vom Menschen in seinem eigenen Geiste gemodelt, das glühende Abbild

des Weltalls, eine Welt von größerem Ausmaß als ihr Arbild l"
Aber was bieten die großen und kleinen Theater nur zu häufig noch?
Kassenfüllende Schlager zweideutiger Natur, abgestandene Spielereien
von und für Müßiggänger, seichte Rührstücke und künstliche
Belebungen längst erstorbener Werke.

Den Kampf für die Darbietung guter Bühnenkunst nun hat
Romain Rolland schon vor mehr als zwanzig Jahren in seinem
bedeutsamen Buch ^neatre clu peuple aufgenommen, von dem
1913 eine französische Neuauflage erschien. Soeben ist es von dem
um Vermittlung echter Menschheitswerte sehr verdienten Notapfelverlag

in deutscher Aebersetzung weiteren Kreisen zugänglich gemacht
worden*).

Romain Rolland geht in seinem Theater des Volkes
von französischen Verhältnissen aus, bezieht aber ganz Europa in seine
Ausführungen ein und erweist sich auch als ein erstaunlich guter Kenner
unserer schweizerischen Dramatik. In ungewöhnlichem Maß hat er
sich in die Bedürfnisse des Volkes eingefühlt, wenn er fagt:

„Das Volkspublikum geht ins Theater, um zu empfinden, nicht um zu
lernen; und da es sich vollkommen seinen Empfindungen hingibt, so wünscht
es, daß sie verschieden geartet seien: denn dauernder Trübsinn oder unausgesetzte

Heiterkeit ist für sein Gemüt eine zu starke Anstrengung. Es will lachen,
um sich vom Weinen zu erholen, und weinen, um sich nach dem Lachen
auszuruhen." — „Das Volkspublikum will, nicht weil es so naiv, sondern weil
es so gesund ist, im Theater eine Bekräftigung feiner innersten Ueberzeugung
finden — jener Ueberzeugung vom endgültigen Siege des Guten, die jeder im
Serzen trägt, und es hat recht damit, denn daran bildet sich die für das Leben
und den Fortschritt notwendige Kraft."

Romain Rolland: Das Theater des Volkes. Rotapfelverlag

Zürich-Leipzig 1925. Geb. Fr. 7.—. Dank der Freundlichkeit des
Äerausgebers sind wir in der Lage, unseren Lesern reichlich Proben daraus
bieten zu könne».

162



Mit reformatorischer Kühnheit prüft er zuerst die Theaterkunst
der Vergangenheit auf ihre Eignung, dem lebendigen Leben unserer
Zeit zu genügen. Aeberraschend wenig hält diesem unvoreingenommenen,

scharfen Blicke stand, obschon seine Würdigung der französischen
Klassiker und Romantiker ihrem literarhistorischen Verständnis ganz
neue Seiten erschließt. Doch weist er gerade in Frankreich eine Epoche
mit noch viel zu wenig gekannten prachtvollen Ansätzen zu einer Theaterkunst

des Volkes nach. Es ist dies die Zeit der französischen Revolution,

die die beiden Roufseauschen Ideen: das erzieherisch wirkende
Theater und die Nationalfeste übernahm. Der Verfasser hat sich
den Dank aller Volks-Theater- und Geschichtsfreunde verdient durch
die Bekanntgabe der schwer zugänglichen Dokumente, wie sie die auf
Theaterfragen bezüglichen Sitzungsprotokolle des Nationalkonvents
und die Hieher gehörigen Dekrete des Wohlfahrtsausschusses und des
Ausschusses für den öffentlichen Unterricht darstellen. Den prachtvollen

Kochmut der Sprache des energischen und klugen Joseph Payan,
der die Seele des Ausschusses für den öffentlichen Unterricht war,
läßt er dartun, welch edlen Künden die Leitung der Kunst damals
anvertraut war:

„Es gibt eine Menge Schriftsteller, die flink bei der Kand find, um dem
Tagesbefehl nachzukommen; sie kennen die Tracht und die Farben, die
zeitgemäß sind; sie wissen ganz genau, wann man die rote Mütze aufsetzen und
wann man sie ablegen muß. Ihre Phantasie hat bereits eine Belagerung
ausgeführt und eine Stadt erobert, ehe unsere biederen Republikaner die
Laufgräben ausgeworfen haben... Daher kommt die Entartung des Geschmacks,
die Entwürdigung der Kunst; während der geniale Mensch sich vertieft und
bronzene Standbilder schafft, erraffen die Mittelmäßigen, die sich hinter dem
Schilde der Freiheit verstecken, in ihrem Namen den Augenblickssieg und
pflücken mühelos die Blüten eines schnell welkenden Erfolges... Wir wollen
die jungen Schriftsteller darauf aufmerksam machen, daß der Weg zur
Unsterblichkeit dornenvoll ist; daß sie sich, um dem französischen Volke Werke
darzubringen, die unvergänglich sind wie sein Ruhm, vor einer gedankenarmen
Produktivität, vor dem unverdienten Erfolg hüten müssen, der das Talent
ertötet, bei dem der Geist wenige flüchtige Funken in eine Nacht von Nebel
und Rauch versprüht; daß diese frühreifen und vorzeitigen Früchte, deren
Wert nach den Einnahmen berechnet wird, die Schöpfung und den Schöpfer
herabziehen. Mit Bedauern sieht sich der Ausschuß gezwungen, seine ersten
Schritte auf der Bahn des Geschmacks und des wahrhaft Schönen mit strengen
Lehren zu begleiten, aber von heißer Verehrung für die Kunst erfüllt, deren
Erneuerung ihm anvertraut ist.... trägt er der Literatur, der Nation und
dem eigenen Gewissen gegenüber die Verantwortung für den Dichter, den
Geschichtsschreiber und das Genie, dessen Flugkraft er nicht die Richtung
gegeben hat. Der junge Literat möge kühn die ganze Wegstrecke durchmessen
aber stets möge er die oberflächliche und triviale Gcdankenspbäre der
Mittelmäßigkeit meiden. Der Schriftsteller, der anstatt Lehre nur Wiederholung,
anstatt Innerlichkeit nur Gebärden, anstatt eines Gemäldes nur eine Karikatur
bietet, ift für die Literatur, für die Sitten und den Staat unbrauchbar; und
Plato hätte ihn aus seiner Republik verwiesen."

Doch bedauerlicherweise stand die Mittelmäßigkeit der damaligen
Schriftsteller in keinem Verhältnis zu der Größe der führenden Männer.

I6Z



Wenn Romain Rolland dies mit den Worten beklagt: „.. .Aber
wie traurig ist der Gedanke, daß dieses gewaltige Angewitter vorübergezogen

ist, ohne in irgendeinem Werk, das die Jahrhunderte
überdauert, seine Spuren zurückgelassen zu haben!" so dürfen wir
dankerfüllt hinzufügen, daß er es ist, der in seinen erschütternden
Revolutionsdramen, beginnend mit dem Vierzehnten Juli und
über Die Wölfe, den Triumph der Vernunft und

Danton, zu dem gegenwärtig in ganz Europa begeistert
aufgenommenen Spiel von Tod und Liebe hinführend,
später der Welt den Heldengesang jener großen Erneuerungszeit
geschenkt hat.

Das von den Führern der französischen Revolution geplante
Theater des Volkes in größerem Amfang als damals zu verwirklichen,

war neben interessanten ausländischen Versuchen (Deutsches
Volkstheater in Wien, Raison clu peuple in Brüssel, Volksschauspiele

in der Schweiz) vor allem Maurice Pottecher vorbehalten. In
feiner kleinen Heimatstadt Bussang in den Vogesen veranstaltete er
von 1892 bis 1911 Romain Rollands Bericht zufolge alljährliche
„Theatertage", an denen seine Angehörigen zusammen mit Arbeitern
und Ortsbewohnern ein äußerst vielseitiges Repertoire aufführten,
zum größten Teil dieses begabten und vornehmen Künstlers eigenes
Werk.

Aus der ausführlichen Würdigung einer Anzahl verwandter,
ungemein fesselnder Bestrebungen in Paris selbst leitet Romain
Rolland die moralischen und materiellen Bedingungen und Grundlagen

des für die Gegenwart zu schaffenden neuen Theaters ab. Die
Darlegung der ersteren ist von solcher Bedeutung, daß wir sie

vollinhaltlich anführen :

„Es ist die erste Bedingung eines Volkstheaters,
eine Stätte der Erholung zu sein. Es soll vor allem wohltuend

wirken und dem von des Tages Last ermüdeten Arbeiter körperliche und
seelische Ruhe gewähren. Die Erbauer des künftigen Theaters haben dafür
zu forgen, daß die billigen Plätze keine Folterstühle mehr sind. Die Dichter
müssen es sich angelegen sein lassen, daß ihre Werke Freude verbreiten, nicht
Trübsinn oder Langeweile. Nur Eitelkeit, die gern prunken will, oder kindische
Torheit können es wagen, dem Volke die letzten Erzeugnisse einer dekadenten
Kunst anzubieten, die sogar den Leuten, die nichts anderes zu tun haben,
bisweilen sehr viel Kopfzerbrechen bereiten. Was die Leiden der Auserwählten,
ihre Kümmernisse und Zweifel anbelangt, so mögen sie sie alle für sich behalten;
das Volk ist schon mehr als reichlich damit versehen, es ist überflüssig, noch
etwas hinzuzufügen. Tolstoi, der zeitgenössische Künstler, der das Volk am
besten verstand und am meisten liebte, hat diefe falsche Richtung der Kunst,
deren Stolz er doch so tief gedemütigt hat, nicht immer vermieden : sein Apostel-
tum, das unabweisliche Verlangen, sein Glaubensbekenntnis aufzuzwingen und
die Forderungen seines künstlerischen Realismus treten für mein Gefühl in der
Macht der Finsternis stärker hervor als seine bewundemngswürdige
Güte. Solche Werke scheinen mir mehr niederdrückend als ersprießlich für das
Volk zu sein. Wenn wir ihm stets nur derartige Schauspiele bieten würden,
so wäre es in vollem Maße berechtigt, uns den Rücken zu wenden und im
Wirtshaus Betäubung für seine Sorgen zu suchen. Es zeugt von wenig Mit-

164



gefühl, wenn man es nach einem trüben Leben mit der Darstellung eines ebenso
trübseligen Lebens zerstreuen will. Wenn es einigen ungewöhnlichen Geistern
gefällt: „Melancholie... zu saugen, wie ein Wiesel Eier saugt", so kann man
vom Volke nicht den geistigen Stoizismus der Aristokraten verlangen. Es
liebt gewalttätige Schauspiele, aber unter der Bedingung, daß diese Gewalttaten

nicht im Theater, wie im Leben, die Selben zerschmettern, mit denen es
fich eins fühlt. Wenn es auch für sich selbst resigniert oder entmutigt ist, so

bewahrt es doch einen anspruchsvollen Optimismus für die Gestalten seiner
Träume, und es leidet, wenn das Verhängnis sie zum Schluß ereilt. — Sott
das besagen, daß das Volk das tränenreiche Melodrama mit dem guten Ende
braucht? — Ganz gewiß nicht! Diese plumpe Lüge ist ein Schlaftrunk «der
ein Betäubungsmittel, das wie der Alkohol dazu beiträgt, das Volk in seiner
Stumpfheit verharren zu lassen. Die erquickende Macht, die wir der Kunst
verleihen wollen, darf nicht auf Kosten der moralischen Kraft wirksam werden.
Im Gegenteil!

Das Theater soll eine Quelle der Energie sein:
das ist das zweite Gebot. Die Pflicht, das zu meiden, was
zermürbt und niederdrückt, ist etwas rein Negatives: sie bedingt als Ergänzung
die unerläßliche positive Aufgabe, die Seele aufzurichten und zu erheben. Durch
die Erholung, die das Theater dem Volke bietet, soll es seine Leistungsfähigkeit
für den kommenden Tag erhöhen. Für schlichte und gesunde Menschen gibt es
übrigens keine vollkommene Freude ohne Betätigung. So soll denn das Theater
eine Quelle der Energie sein. An seinem Dichter soll das Volk einen guten,
gewandten und fröhlichen Wandergenossen und, wenn es not tut, einen heldenhaften

Kameraden finden, auf dessen Arm es sich stützt und dessen heitere Laune
die Beschwerlichkeit des Weges in Vergessenheit bringt. Dieser Gefährte soll
es stracks ans Ziel führen, aber indem er es lehrt, wie man unterwegs
aufmerksamen Auges Umschau hält.

Als dritte Aufgabe des Volkstheaters betrachte ich die Mission: Das
Theater soll dem Geist zur Erleuchtung dienen. Es
muß mithelfen, in dem unheimlichen Menschenhirn, das voller Schatten,
Antiefen und Gespenster steckt, Klarheit und Licht zu verbreiten. Wir haben soeben

gegen die Einbildung protestiert, daß alle künstlerischen Gedanken ohne Unterschied

für das Volk gut und geeignet seien. Aber es handelt sich nicht darum,
ihm das Denken zu ersparen. Der Geist des Arbeiters ruht zumeist, wenn der
Körper am Werke ist. Es ist wichtig, ihm Aufgaben zu stellen, und wenn es
in der richtigen Weise geschieht, so wird es ihm sogar zur Freude gereichen,
ebenso wie es jedem kräftigen Menschen Freude bereitet, durch starke körperliche
Arbeit die durch lange Ruhe steif gewordenen Glieder wieder geschmeidig zu
machen. So lehre man das Volk die Dinge, die Menschen und sich selbst mit
klarem Blick zu sehen und zu beurteilen.

Freude, Kraft und Geist, das sind die Sauptbedingungen
eines Volkstheaters. Was den moralischen Zweck, der damit verbunden werden
soll, was die Mahnung zur Güte und zum sozialen Zusammenschluß anbetrifft,
so mache man sich darum keine Sorgen. Schon die Tatsache eines ständigen
Theaters, starker gemeinsamer und wiederholter Gefühlserregungen bewirkt
wenigstens eine Zeitlang einen brüderlichen Zusammenschluß unter den
Zuschauern. Gebt uns nicht Güte, schafft uns lieber mehr Vernunft, mehr Glück
und mehr Energie, dann kommt die Güte von selbst! Die Welt ist weniger
schlecht als dumm und hauptfächlich aus Dummheit schlecht. Die große Aufgabe

besteht darin, mehr Luft, mehr Klarheit und mehr Ordnung in das Chaos
der Seelen zu bringen. Es genügt, daß man ihnen die Wege zum selbständigen
Denken und Sandeln weist. Denken und handeln wir lieber nicht für sie, und

165



vor allem hüten wir uns, zu predigen und zu moralisieren; die Volksfreunde
bringen sonst die Kunst fertig, selbst dem die Kunst zu verleiden, der sie am
meisten liebt. Das Volkstheater soll zwei Extreme vermeiden, in die es leicht
verfällt: erstens die moralische Schulmeistere, die aus lebensvollen Werken
kaltherzige Lehren schöpft (was unästhetisch und zugleich ungeschickt ist; denn
der Mißtrauische merkt die Falle und geht ihr aus dem Wege), und zweitens
den gleichgültigen Dilettantismus, der nichts anderes im Sinne hat, als um
jeden Preis der Spaßmacher des Volkes zu sein: ein würdeloses Spiel, für
welches das Volk nicht immer dankbar ift, weil es sich oft genug über die
Spaßmacher sein Arteil bildet; das Lachen, mit dem es bei volkstümlichen
Vorlesungen ihre Grimassen begrüßt, ist nicht selten mit Verachtung gemischt."

Die diesen Ausführungen folgenden technischen Ratschläge des
gewiegten Theaterkenners sind für Volksbühnenleiter von großer
Wichtigkeit, und feine Untersuchung der Kunstformen des
Volkstheaters fördert auf dem Gebiet des dramatischen Heldengedichtes —
ein mit überragender Meisterschaft behandeltes Kapitel — des sozialen
und des ländlichen Dramas überraschende Werte zutage. Besonders
bedeutsam ist Rollands Eintreten für das soziale Drama:

„Diese Kunstform besitzt in der heutigen Zeit vor allen andern den Vorzug,
die notwendigste zu sein. Denn sie entströmt den Leiden, den Zweifeln und den
Bestrebungen unserer Tage; sie gehört mit zum lebendigen Geschehen. Manche
Leute machen ihr das zum Vorwurf, als ob sie sich auf diese Weise dem
unpersönlichen Ideal der Kunst entfremdete. Ich preise sie darum und habe bereits
meine Gründe dafür gesagt. Glücklich sind die Zeiten und die Werke, denen
ruhige Seiterkeit beschieden ift! Wenn aber die Zeiten stürmisch sind, wenn
die Nation im Kampfe steht, dann ist die Kunst verpflichtet, an ihrer Seite zu
kämpfen, sie anzufeuern, sie zu leiten, das Dunkel zu lichten und die Vorurteile
zu zermalmen, die ihr den Weg versperren. Wohl kenne ich das Klagelied
über die Gewalttätigkeiten, zu denen die Kunst die Menschheit fortreißen könnte,
und zu denen sie sich auf dieser Bahn selbst fortreißen lassen wird. Nicht die
Kunst ist für diese Gewalttätigkeiten verantwortlich, sondern die Angerechtig-
keiten, an denen das Gewissen der Menschheit Anstoß nimmt und die es niederringen

muß. Die Kunst hat nicht den Zweck, den Kampf zu unterdrücken, sondern
das Leben hundertfach zu mehren, es stärker, wertvoller und besser zu machen.
Sie ist allem feind, was dem Leben feind ist. Wenn Liebe und Einigkeit ihr
Ziel sind, so kann der Saß bisweilen ihre Waffe sein. „Der Saß ist gut,"
sagte ein Arbeiter aus der Vorstadt Saint-Antoine zu einem Redner, der
mit allen Kräften bemüht war, ihn zu belehren, daß der Saß immer etwas
Böses sei; „der Saß ist gerecht, denn er ist es, der die Anterdrückten gegen
den Anterdrücker aufstachelt. Wenn ich einen Menschen sehe, der andere
aussaugt, so empört mich das, ich hasse ihn und fühle, daß ich im Recht bin." Wer
das Böse nicht von Serzen haßt, der kann das Gute nicht von Serzen lieben.
Wer eine Angerechtigkeit mitansehen kann und nicht den Versuch macht, gegen
sie einzuschreiten, der ist kein ganzer Künstler und kein ganzer Mensch. Der
mildeste aller Dichter, der das klarste und reinste Kunstideal besaß, Schiller,
hat sich nicht gescheut, seine Kunst in das Kampfgetümmel zu entsenden; es
war sein Ziel, „das Laster zu stürzen, Moral und bürgerliche Gesetze an ihren
Feinden zu rächen ..." Im übrigen soll die Kunst dem Bösen nicht das Böse,
sondern die Erleuchtung gegenüberstellen. Das Böse, dem man ins Antlitz
blickt und das sich erkannt fühlt, ist fchon mehr als zur Sälfte besiegt. Das
soziale Drama hat die Aufgabe, die gebieterische Macht der Vernunft auf die
noch schwankende Wagschale des Kampfes zu werfen."

166



Ebenso unkonventionell und freimütig wie Rollands Verwerfung
eines Großteils des alten dramatischen Bestandes ist sein Hinweis
auf die noch verkannte Bedeutung von Märchen und Sage und —
von Pantomimen und Zirkusaufführungen!

„Weshalb soll die Pantomime und die rein körperliche Leistung, die
in den Zirkus verbannt ist, verächtlich vom Theater verwiesen werden? Der
Anblick der physischen Kraft ist ein mächtiger Magnet zum Guten wie zum
Bösen; es ift töricht, ihn zu vernachlässigen. Die Zirkusspiele haben in Rom
die Freude an der körperlichen Leistung rege erhalten, die uns heute abhanden
kommt und die jedem großen Volke nottut. Die Griechen haben bei ihren
Spielen zugleich Körper- und Geisteskultur getrieben. Wir wollen dem Körper
in unserer Kunst Raum, viel Raum gewähren. Unser Theater soll für Menschen,
nicht für Literaten sein."

Sein Eigenstes aber gibt Romain Rolland in der Voranstellung
der Volksfeste dem gesamten Theater gegenüber:

„So reich der Wirkungskreis ist, der dem Theater des Volkes offen
steht — es gibt andere Schauspiele, die mit dem Leben und dem Menschen
noch enger verbunden sind. Ich liebe das Theater um der brüderlichen
Gemeinschaft willen, die es den Menschen durch die Uebereinstimmung ihrer
Empfindungen bereitet — ich liebe diese große Freitafel, an der alle aus der
Phantasie ihrer Dichter Tatkraft und Leidenschaft schlürfen können, die ihrer
eigenen Daseinsform versagt sind. Aber ich treibe mit dem Theater keinen
abergläubischen Kult. Das Theater seht ein armseliges und ruheloses Leben
voraus, in dem die Welt des Traumes die wirklichen Sorgen vergessen lassen
soll. Wären wir glücklicher und freier, so würden wir nicht danach dürsten.
Das Leben wäre unser herrlichstes Schauspiel. Ohne darauf zu rechnen, daß
wir jemals ein Glücksideal erreichen werden, das um so ferner rückt, je mehr
wir vorwärts schreiten, dürfen wir doch wohl sagen, daß die Menschheit sich

offenbar bemüht, das Gebiet der Kunst zu beschränken und das Gebiet des
Lebens zu erweitern; vielmehr die Kunst zum Schmuck des Lebens zu machen,
nicht mehr zu einer verschlossenen Welt, einem Scheinleben. Für ein glückliches
und freies Volk sind Feste notwendiger als Theater; es wird sich selbst stets
das schönste Schauspiel bieten."

Von der Schilderung der Durchführung dieser Feste während
der französischen Revolution und ähnlicher unserer Zeit vorbehaltenen
Möglichkeiten gehen vielleicht die stärksten Impulse dieses Buches
aus, dessen Schluß zu einer überwältigenden Höhe der Weltbetrachtung
ansteigt:

„Das also ist der schöne Zweck, dem die herrlichen Bestrebungen unserer
Zivilisation gelten? werden die Künstler verächtlich sagen. Bedingt die
Verwirklichung des Volkstheaters und der Volkskunst die Vernichtung des Theaters
und der Kunst? Vielleicht! Aber sie mögen sich beruhigen Es besteht wenig
Aussicht, daß wir dieses Ideal jemals erreichen, denn es hätte ein Glück zur
Voraussehung, auf dessen Erfüllung wir nicht hoffen dürfen.

Wenn es uns nur gelingen könnte, den Unglücklichen ein wenig Freude
in ihr Leben zu bringen — und wäre es selbst auf Kosten der Kunst, wir würden
es nicht bedauern!

Ich weiß, mit welchen Zauberfäden die Vergangenheit das Äerz
umstrickt. Aber sollen wir uns durch die Vertiefung in die einstige Schönheit und
durch das vergebliche Bemühen, sie wieder ins Leben zu rufen, hypnotisieren
lassen? Seid nicht so zaghaft! Zittert nicht immer um eure Kunstpaläste und

167



Büchersammlungen aus Furcht, daß sie euch genommen werden könnten!
Schaut weniger zurück und mehr vorwärts. Alles ist vergänglich. Was liegt
daran? Wir wollen den Mut zum Leben und zum Sterben haben und die
Dinge gleich uns leben und sterben lassen, ohne Sterbliches verewigen zu wollen
und die Zukunft an die entseelte Sülle erstorbener Jahrhunderte zu fesseln.
Was gewesen, ist dahin, und wir mühen uns vergebens, seinem Schemen Lebenswärme

zu geben. Das Werk stirbt — ebenso wie der Mensch. Werke der
Dichtkunst und der Malerei, Racines Tragödien und der Glockenturm von
San Marco, alle, alle werden morsch und zerfallen zu Staub. Selbst das,
was am längsten währt: das Genie, schwindet dahin. Nach und nach erlischt
seine Leuchtkraft wie große Weltkörper, die in der Unendlichkeit des Raumes
erkalten und verbleichen.

Aber die Kraft der Kunst allein reicht nicht aus, um die Volkskunst zum
Siege zu führen Ihr wünscht eine Volkskunst? So müßt ihr erst ein Volk
haben, dessen Geist frei genug ist, sie zu genießen, ein Volk, das Mußestunden
hat, das nicht von der Not des Lebens und von rastloser Arbeit zermürbt ist,
ein Volk, das sich nicht durch jeden Aberglauben, durch Fanatismus zur Rechten
und zur Linken verdummen läßt, ein Volk, das seiner selbst Serr ist und Sieger
in dem Kampf, der heute ausgefochten wird. Faust sagt es uns:

Im Anfang war die Tat."

Bücherbesprechung.
S. Weilen mann: Die vielsprachige Schweiz. Rheinverlag

Basel-Leipzig. 1925.

Aehnliche historische Situationen zeitigen ähnliche Problemstellungen und
drängen zu ähnlichen Lösungen. Otto Bauers klassische Studie über das Problem

der Nation und Nationalitäten ist auf dem heißen Boden österreichischer
Nationalitätenkämpfe gewachsen, ihr gesellt sich in oft verblüffender Einhelligkeit

der Schlußfolgerung die Studie des jungen Schweizer Schriftstellers
S. Weilenmann über die vielsprachige Schweiz bei. Bauer ist Marxist, Weilenmanns

Ausgangspunkt ist die bürgerliche Weltanschauung. Dennoch zeigt
gerade die Studie von Sermann Weilenmann, wie sehr der vor wenigen
Jahrzehnten noch so sehr verlästerte historische Materialismus heute immanenter
Bestandteil des allgemeinen Kulturbewußtseins geworden ist. Die engen
Zusammenhänge von Klassenherrschaft, Außenpolitik und Sprachenfrage, das
Problem der Unterscheidung der Nation von der Nationalität, die Aufzcigung
der engen Zusammenhänge von wirtschaftlicher wie politischer Entwicklung und
Verschiebung der Sprachgrenzen erfahren bei Weilenmann eine tiefgründige
Beleuchtung. Weilenmann ist bestrebt, die Tatsachen fiir sich selbst sprechen
zu lassen. Die Darstellung ist daher nur bis zur Gegenwart herangeführt,
verzichtet bewußt auf einen Ausblick in die Zukunft und läßt den persönlichen
Standpunkt des Verfassers nur in allgemeinen Umrissen durchschimmern. Die
fast etwas spröde anmutende Sprache stellt sich willig in den Dienst reinster
Sachlichkeit, der Verzicht auf rhetorisches Beiwerk unterstreicht in glücklichster
Weise den eindeutigen Willen zur Objektivität. Wir besitzen bis dahin in der
Schweiz nur wenige Geschichtswerke, welche neben der offiziellen Geschichtsliteratur

eigene Wege wandeln. Wenn auch bereits die Grimmsche Studie
über die schweizerischen Klassenkämpfe den sozialistischen Standpunkt in der
Frage der Geschichtsforschung betont, so können wir Sozialisten doch dankbar
für eine Arbeit sein, welche geschichtliche Zusammenhänge unter einem ganz
neuen Gesichtspunkt — hier im speziellen der Sprachenfrage — betrachtet und
bewertet. E. I. W.
168


	Das Theater des Volkes

