
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 5 (1925-1926)

Heft: 3

Artikel: Schuld und Sühne

Autor: Oprecht, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-329149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-329149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir betonen ausdrücklich, daß unser Aufsatz nicht den Charakter
eines Programms sich anmaßen möchte. Dazu ist er in allzu bewußter
Einseitigkeit, das heißt eingestellt auf eine ganz bestimmte valutarische
Aeberlegung, geschrieben unter Außerachtlassung wichtiger
Nebenprobleme, worunter nur das Problem der Kandelszuschläge genannt
sei. Er soll lediglich das sein, als das er bezeichnet wurde, ein Versuch
der Darstellung des Problems der möglichst reibungslosen Aeber-
tragung derjenigen Werte, die der Landwirtschaft zugunsten der
Exportlage entzogen werden.

Wir haben auch eine andere wichtige Frage nicht berührt, die

Frage, inwiefern die Einkommensübertragung zugunsten der Industrie,
das heißt letzten Endes der Rendite, und inwiefern direkt zur
Entlastung der Exportpreise, d. h. für das Ausland
beabsichtigt sein könnte. Es schien uns wertvoll zu sein — und darin liegt
im konkreten Falle der eigentliche publizistische Zweck — darauf
aufmerksam zu machen, wie komplizierte Fragen durch die scheinbar
allereinfachste und sicher auch allerberechtigtste Forderung ausgelöst
werden können. Die kapitalistische Wirtschaft mit ihren nationalen
klassenmäßigen Jnteressenverquickungen verkompliziert die scheinbar
einfachsten Dinge und damit sich selbst bis zu einem unerträglichen Grade,
dermaßen, daß auch vom theoretischen Standpunkt aus der Aebergang
von der Profit- zur Bedarfsdeckungswirsschaft als Erlösung erscheint.

Schuld und Sühne.
Zur Philosophie des Strafrechtes.

Von Dr Hans O p r e ch t.

„Ihr habt gehört, daß da gesagt ist: „Auge un: Auge, Zahn
um Zahn". Ich aber sage euch, daß ihr nicht widerstreben sollt dem
Aebel; sondern, so dir jemand einen Streich gibt auf deinen rechten
Backen, dem biete den andern auch dar."

„Vergeltet nicht Böfes mit Bösem oder Scheltwort mit Scheltwort,

sondern dagegen segnet, und wisset, daß ihr dazu berufen seid,
daß ihr den Segen erbet."

„Wer Menschenblut vergießet, des Blut soll auch durch Menschen
vergossen werden, denn Gott hat den Menschen zu seinem Bilde
gemacht."

„Schade um Schade, Auge um Auge, Zahn um Zahn; wie er
hat einen Menschen verletzet, so soll man ihm wieder tun."

Nichts ist geeignet, den grellen Gegensatz der Auffassungen von
Schuld und Sühne, Verbrechen und Strafe besser darzustellen als die
angeführten Worte des Alten und des Neuen Testamentes. Die eine

Auffassung stellt hohe, sittliche Forderungen an den, der verletzt
wurde, den Verletzten, die andere richtet den, der verletzte,
den Verbrecher. Das Neue Testament verkündet das Hohelied der

82



Liebe: „Trachtet am ersten nach dem Reich Gottes und nach seiner
Gerechtigkeit, so wird euch solches zufallen."

Das Alte Testament heischt zürnend Strafe, Rache, Vergeltung
um der Gerechtigkeit willen : „Die Rache ift mein, ich will vergelten."

Dort wird nicht nach Schuld, nach ihrer Sühne gefragt in intuitiver

Erkenntnis der Bedingtheit alles „Vergehens". Hier aber wird
das Recht zur Strafe allmächtig gesetzt.

Der Mensch des Alten Testamentes handelt so, wie er will.
Gott aber sieht alles und wehe, wenn der Mensch sich gegen Gottes
Gebote vergeht. Gott ist der Richter. Der Mensch des Neuen
Testamentes handelt so, wie er muß. Gott und die Liebe sind
die Triebfedern feines Handelns. Was kümmert ihn die menschliche
Gerechtigkeit! Weiß er doch von der Sündhaftigkeit aller. Gott ist
die Liebe.

Zwei Auffassungen stehen sich gegenüber:
Die erste glaubt die Gründe für sein Tun und Lassen im Menschen

selbst sinden zu können. Der Mensch handelt auf Grund seiner
willensstarken Vernunft, auf Grund feines einsichtigen Willens. And
darum wird sein Tun gerichtet. Die andere weiß von der
Bedingtheit des menschlichen Handelns. Sie erkennt des Menschen
Gebundenheit, sein Getriebensein. Sie richtet ihn nicht.

Iene erste, alttestamentarische Auffassung ist die vorherrschende,
die volkstümliche, die auch heute noch übliche. Auf sie sind zum großen
Teil die Theorien des Strafrechtes aufgebaut. Es wird fogar, und
zwar vornehmlich von Strafrechtslehrern felbst, behauptet, daß nur
auf Grund dieser alttestamentarischen Auffassung ein Strafrecht
überhaupt möglich fei.

„Zur Schuld wird die Handlung zugerechnet, wenn der Täter
mit freiem Willen und unter normaler Einsicht das Anrecht beging,
mit anderen Worten, wenn er im Zustande der Zurechnungsfähigkeit
handelte.

Das Regelmäßig, Normale ist, daß der Arheber der Tat
dieselbe begehen will und daß er weiß, was er tut, d. h. daß er in Freiheit
handelt. Ausnahmen von diesem normalen Zustand werden als krankhaft

oder als geistige Störung bezeichnet, als Zustand der Anfreibeit,
Anzurechnungsfähigkeit.

Wenn Willen oder Einsicht mangeln, ist Schuld nicht vorhanden,
und ohne Schuld gibt es kein Verbrechen und keine Strafe.

Die Begriffe der Willensfreiheit, Schuld und Zurechnung sind
Grundlagen des Strafrechtes und es ist keine Richtung im Strafrecht,
keine umfassendere oder grundsätzliche Bearbeitung derselben zur Geltung

gelangt, die nicht mit jenen Grundfragen sich auseinandersetzte
und aus den Ergebnissen wichtige Impulse empfing^)."

„Die Willensfreiheit ist die Fähigkeit, sein Handeln so oder
anders einzurichten, etwas zu tun oder zu unterlassen, das Anderskönnen,

die Freiheit durch eigene Wahl und Bestimmung das Ent-

') Grenzbestimmungen zur kriminalistischen Jmputationslebre von Prof.
Dr Äeinrich Pfcnninger, Zürich 1892.

83



gegengesetzte tun zu können von dem, was geschieht. Auf diese Fähigkeit

gründet sich die Schuld und das Recht zur Strafe^)."
„Der Jurist hat den praktischen Begriff der Willensfreiheit und

Schuld nötig, wie ja die Geschichte seiner Wissenschaft lehrt, daß er
sie stets hattet."

Aber nicht nur Juristen, auch anerkannte Pädagogen vermeinen,
nur auf jener ersten Auffassung, wonach im Menschen selbst der Grund für
sein Handeln liege, von Schuld und von Sühne dafür sprechen zu können.

„Strafe macht den Menschen persönlich, weil sie ein Gegenschlag
ist nicht gegen Milieu und Physis, sondern gegen den bösen Willen;
sie hebt das Element „Wille" gleichsam heraus aus dem ganzen,
unabsehbaren Kausalzusammenhang und gibt dem Menschen das
Bewußtsein, daß die Tat nicht ein bloßes Produkt der Umstände, sondern
ein Ergebnis seiner persönlichen Entscheidung sei. Er fühlt, daß er
nicht bloß entschuldigt, erzogen oder verwahrt werden müsse, sondern
daß er ganz persönlich selber seine Willensrichtung verdammen und
etwas anderes aus sich machen müsse'')."

„Die wichtigste Behandlung des Täters besteht gerade darin,
daß er dazu gebracht werde, seine Tat schwer zu nehmen — dazu
aber sei eine ernste Sühneordnung unentbehrlich/)."

Wenn schon die gekennzeichneten Auffassungen von Pfenninger
und Förster über Schuld und Sühne die vorherrschenden und üblichen
sind, so ist damit keineswegs ihre Richtigkeit nachgewiesen. Aus einer
modernen Anschauung des Lebens wird sich eine andere, unpopuläre,
dafür kritische Auffassung entwickeln lassen, die die Gesetzlichkeit alles
Tuns und Lassens anerkennt und darauf ihre Strafrechtslehre
aufbaut. Sie wird und muß auch mit der Zeit zur allgemein üblichen
Anschauung werden und jene andere, naive Auffassungsweise aus dem
lebendigen Volksbewußtsein verdrängen.

Denn „wie Iherings geflügeltes Wort besagt, spiegelt sich die
Seele des Volkes am deutlichsten in dem Begriffe der Strafe, dem
Köhemesser feiner Gesittung". Es dürfte nun nicht ohne Interesse
sein, in der Geschichte der Entwicklung der Strafrechtstheorien durch
wenige Streiflichter zu verfolgen, welche der beiden gezeichneten
Auffassungen zu den verschiedenen Zeiten die vorherrschende war und welche
sich aus einer modernen Weltanschauung folgerichtig ergeben muß.

Jede Auffassung der „bösen Tat" eines Menschen und ihre
Verurteilung flieht aus der allgemeinen Lebensauffassung des Arteilenden
heraus. Wer im Menfchen ein Wesen sieht, das wollen, tun, lassen

kann, so wie es will auf Grund seines Willens, seiner Vernunft, der
wird ein Verbrechen anders beurteilen als der, welcher die Bedingtheit
alles Tun und Lassens des Menfchen erkannt hat. Die Entwicklung
der historisch hervorgetretenen Strafrechtstheorien zeigt dies deutlich.

') Grenzbestimmungen zur kriminalistischen Imputaiionslehre von Prof.
Or Äeinrich Pfcnninger, Zürich 1892.

-) Ebenda.
Schuld und Sühne, F. W. Foerster, München l9N.
Ebenda.

84



Die Strafrechtstheorien des Altertums.
Der Griechen.

Schon die hervorragendsten Vertreter griechischen Geisteslebens,

Plato und Aristoteles, sind sich des Zweckgedankens, der
in der Bestrafung einer Aebeltat liegt, völlig bewußt. Entschieden
vertreten sie die Ansicht, daß die Strafe etwas bewirken müsse — ne
peoostu!' —, es handle sich gar nicht darum, daß überhaupt gestraft
werde — quin p«e«g,tum est.

P lato.
Jedes Verbrechen entspringt aus einer Krankheit der Seele,

indem entweder der erkennende Teil derselben sich verfinstert, oder der
zornmütige oder der begehrende Gewalt über den erkennenden erlangt.
Die teils gewaltsamen, teils listigen Handlungen, welche aus diesen
Zuständen hervorgehen, sind die Verbrechen. Nicht auf diefe
Handlungen, fondern auf die krankhaften Zustände, deren Erzeugnis
dieselben sind, ist die Strafe gerichtet. Beteiligt sind, außer dem
Erkrankten, dessen Mitbürger, weil in eine Art Ansteckungsgefahr
versetzt, und der Staat im ganzen, weil an einem seiner Glieder leidend.
Ist der Zustand des Verbrechens heilbar, so hat die Strafe den Zweck,
die Keilung zu vollbringen, welche fich in der Besserung des
Verbrechens zeigt. Ist der Zustand unheilbar, so muß dem Verbrecher
das Leben genommen werden. „Der Zweck der Strafe aber ist für
jeden, der sie erleidet, und von einem anderen mit Fug und Recht
bestraft wird, der, daß er entweder besser werde und Nutzen davon
habe, oder daß er anderen zum warnenden Beispiel diene, damit diese,
wenn sie seine wie immer gearteten Leiden sehen, aus Furcht besser
werden."

Niemand handelt nach Plato freiwillig böfe, nur aus Mangel
an Einsicht, an Wissen tun die Menschen Anrecht. Die Strafe ift
deswegen nur ein Notbehelf, den Menschen wieder zur Tugend
zurückzuführen; wenn alle Belehrung unnütz war. Die Strafe ist ein
Keilmittel, sie geschieht um eines künftigen Zweckes willen. Neben
dem Besserungsgedanken durch die Strafe vertritt Plato auch
die Lehre der Abschreckung. Im Prinzip wird dabei die Idee der

Wiedervergeltung durch die Strafe verworfen.
A r i st o t e l e s.
„Die Strafen sind gleichsam ein Keilverfahren; die Keilung

eines Aebels aber pflegt von feinem Gegenteil auszugehen." Eine
Leidenschaft weicht nicht dem Wort, nur der Gewalt. Daher
muH die Erziehung der Jugend durch Gesetze geregelt werden. „Denn
was einem zur Gewohnheit geworden ist, macht einem hernach keine
Beschwerde mehr. Vielleicht genügt es aber nicht, in der Jugend die
rechte Zucht und Sorge zu erfahren, fondern da man auch als Mann
die guten Gewohnheiten und Bestrebungen beibehalten muß, so werden
wir auch hiefür und fomit überhaupt für das ganze Leben der Gesetze
bedürfen. Denn in der Mehrzahl fügen sich die Menschen mehr dem

85



Zwange als dem Worte und mehr der Strafe als dem Gebot der
Pflicht, den Angehorsamen und den gemeinen Naturen
mußten deshalb die Gesetzgeber Züchtigungen und andere Strafen
auferlegen und die Anheilbaren gänzlich beseitigen. Man
verlangt auch eine solche Beschaffenheit der Strafen, daß fie der Lust,
die einer liebt, am meisten entgegengesetzt sind. Das Gesetz
allein hat zwingende Kraft und ift zugleich eine Rede, die von einer
Einsicht und Vernunft ausgeht. Das Beste wäre demnach,
wenn eine richtige Fürsorge vom Staate ausginge und verwirklicht
werden könnte. Die Fürsorge bezieht sich bekanntlich durch
Gesetze, gute Fürsorge, aber durch gute Gesetze"

Aristoteles ist der Begründer der Zurechnungslehre : Zugerechnet
wird nur eine freie Handlung. Welche ift aber frei? „Da
unfreiwillig ift, was aus Zwang oder Anwissenheit geschieht, so möchte
freiwillig fein: wessen Prinzip in dem Handelnden ift, und zwar so,
daß er auch die einzelnen Amftände der Handlung kennt."

Eingehend sinden wir die Berechtigung des jus wlwms bei
Aristoteles erörtert: „Das Wiedervergeltungsrecht, wie es die Pytha-
goräer lehrten, stimmt mit der ausgleichenden Gerechtigkeit so wenig
wie mit der austeilenden überein denn sie steht vielfach mit
ihr im Widerfpruch." Während Plato die böfe Tat eines Menschen
mehr in einem Mangel an Einsicht und Vernunft sieht, denn wäre
der Mensch einsichtig genug, so täte er nichts Schlechtes, rechnet
Aristoteles alles Handeln dem Handelnden selbst zu. Im
Menschen selbst liegt der Grund für das, was er tut, hat er auch
nicht alle Handlungen mehr in der Gewalt, weil sich rasch Gewöhnungen

einstellen, so kann ihm doch die erstmals vollzogene Handlung
zugerechnet werden. Aristoteles vertritt somit entschieden jene von
uns als naive Auffassungsweise bezeichnete Anschauung, daß der
Mensch als Täter feiner Taten dafür zur Verantwortung zu ziehen sei.

Der Römer.
Die Römer sind keine tiefgründigen Philosophen, sie sind dafür

Männer des praktischen Lebens : Händler, Kaufleute, Soldaten. Als
Eklektiker wiederholen sie größtenteils griechische Anschauungen, überall
nehmend, wo sich ihnen etwas bietet, ohne großes Prüfen. Deshalb
vereinigen auch die im lüorpus juris «ivi Iis enthaltenen
Fragmente des römischen Strafrechtes zahlreiche Widersprüche in sich.
Ein Hauptmangel davon ist, daß es „an einer klaren Erkenntnis eines
leitenden Prinzips und der allgemeinen Strafzwecke fehlt".
Nebeneinander werden in den Quellen gleichzeitig erwähnt: Sühne, Genugtuung

des Verletzten, Gerechtigkeit, Abschreckung, Sicherung und
gelegentlich auch Besserung.

Die mittelalterlichen Strafrechtstheorien.
Arsprünglich fucht das Christentum, seine Lehren im Leben

wortgetreu nach der Heiligen Schrift zu verwirklichen. Die Liebe ist das
Höchste; „Gesetzeswerke, Gerechtigkeitspostulate sind kümmerlich."

86



„Die Liebe gräbt tiefer als die Gerechtigkeit." „Die Liebe ift des
Gesetzes Erfüllung."

Auf die Dauer ist aber jede Gemeinschaft ohne Rechtsorganisation
unmöglich. Notwendigerweise mußte deswegen aus dem Urchristentum
die Kirche daraus hervorgehen als das „lebendig gewordene Reich
Gottes". In dieser, als einer Rechtsorganisation, war man gezwungen,
auch zur Strafrechtslehre Stellung zu beziehen. Die Einstellung dazu
wird in der Kirche gegenüber dem römischen Recht verfeinert. Das
römische Recht hatte Recht und Moral scharf geschieden. Im
christlichkirchlichen Mittelalter hängen beide wiederum eng zusammen. Damit
wird auch die Verbrechenslehre vertieft. Am Verbrechen wird nun
die Gesinnung das Wesentliche. Das Verbrechen ist eine Sünde.
Die Strafe dafür dient der Läuterung und Besserung. Sie ist auf
keinen Fall Rache. Der Verbrecher foll geheilt, allenfalls abgeschreckt
werden. Größter Vertreter auf dem Gebiete der Rechtslebre des
Mittelalters ist

Thomas von Aquin.
Uns interessiert vor allem seine Strafrechtslehre. Sie hängt
selbstverständlich eng mit seiner kirchlich-religiösen Stellung zusammen.
Eine Vergeltung steht nur Gott zu. Die Strafe hat andere Zwecke.
Sie ift ein Zuchtmittel durch Strafandrohung und Abschreckung. Sie
ist aber auch ein Keilmittel durch Strafverhängung. Gänzlich ift
Thomas allerdings dem Prinzip der Wiedervergeltung doch nicht
abgeneigt.

Die Gedanken der Besserung und der Abschreckung sind aber die
vorherrschenden.

Das in der Katholischen Kirche organisierte Rechtsleben des
Mittelalters fand seinen höchsten Ausdruck im

lü o r v u s juris ««.nonioi.
Dieses schließt sich in seinen Bestimmungen ganz den Grundlehren

des Neuen Testamentes und der Kirchenväter an. Die Todesstrafe
wird im Prinzip verworfen. „Als Kauptzweck der Strafen betrachtet
auch das kanonische Recht die Besserung des gefallenen Sünders,
welche durch Reue und durch Buße manifestiert werden foll."

Die Strafrechtstheorien der Neuzeit.
Durch die Neuzeit wird wieder eine entschiedene Trennung

zwischen Recht und Moral vollzogen (Machiavelli). Die Neuzeit
ist überhaupt gekennzeichnet durch eine scharfe Abkehr vom
Katholifchen Mittelalter. An Stelle der mönchischen Weltflucht des
Mittelalters tritt tatenfrohe Lebensbejahung (Kutten). Diefe äußert
sich in erster Linie in der Emanzipation des Individuums. Im Altertum

war der Mensch Bürger des Staates, im Mittelalter Bürger
des Wirklichkeit gewordenen Reich Gottes, d. i. der römischen Kirche.
Durch die Reformation wird diese entthront, ihre Allmacht beseitigt.
Das Postulat der Gewissensfreiheit des Individuums wird der
Autorität der Katholischen Kirche gegenüber verkündet.

87



Aber auch der Staat emanzipiert sich von der Kirche, d. h. vom
Christentum und damit von der Moral. Politik und Moral werden
streng geschieden. In der Politik gilt nur die Staatsraison. Moral
ist Sache des Individuums.

Es ist klar, daß dieses bewegte Leben der anbrechenden Neuzeit
auch in den Rechtswissenschaften reiche Früchte zeitigt.

Der Wille des Staates gilt nun als Recht (Staats-
absolutismus), und damit ist auch das Strafrecht zu einer öffentlichen
Angelegenheit geworden. Das Strafrecht gehört seinem heutigen
Inhalte nach zum öffentlichen Recht. „Der modernen Anschauung
gemäß treten bei diesen Verbrechen die verletzten Interessen der
beteiligten Privaten (der Familienglieder) hinter den allgemeinen Interessen

zurück und haben in den Rechtsfolgen, für welche die letzteren
maßgebend find, zugleich ihre eigene Befriedigung, foweit eine folche
in Frage kommen kann, zu suchen."

Daraus folgt, daß „jedes staatliche Recht auf Bestrafung (jus
punisncll) an das Vorhandensein eines positiven Rechtssatzes (jus
posnäle) geknüpft ift, durch welchen eine Handlung als verbrecherisch
erklärt und die darauf anzuwendende Strafe bestimmt wird. Die
Aufstellung der objektiven Strafrechtsnormen felbst ist ein Akt der

zu den Bestandteilen der Staatsgewalt zählenden Gesetzgebung."
Gestraft wird fomit vom Staat, und zwar unbekümmert um die

Folgen der Strafe. „Strafe muß fein!" Man erhebt deswegen
„gegen die Juristen immer lauter und vielstimmiger den Vorwurf,
daß sie in abstrakter Weise die verbrecherische Tat von der konkreten
Eigenart des Täters und von den sozialen Arsachen aller individuellen
Entartung loslösen und sich zu blinden Vollstreckern gesellschaftlicher
Vergeltungsinftinkte machen, ohne doch dadurch irgendwelche Besserung

des Rechtsbrechers oder einen wirklichen Schutz der Gesellschaft
zu erreichen^)."

Eine Fülle von Problemen erhebt sich, auch im Strafrecht, mit
Beginn der Neuzeit. Mannigfach sind die Versuche zu ihrer Lösung.

Kugo Grotius.
Das Recht hat nach Kugo Grotius seine Quelle in einem durch

Vernunft geregelten Naturtrieb. Es ist der Trieb der Geselligkeit,
welcher, unter der Führung der Vernunft vorgestellt, als die „der
menschlichen Vernunft entsprechende Sorge für die Gemeinschaft"
bezeichnet wird; worauf sich diese Sorge in erster Linie richtet, ist
„die Wiedervergeltung durch die Strafe". Dabei wird die
Verhängung einer Strafe abhängig gemacht von den Zwecken der Gemeinschaft.

Die Billigkeit erhebt keinen Einspruch gegen die Bestrafung
an sich, sondern fordert nur Ebenmaß zwischen Schuld und Strafe.

Die bloß der Vergeltung wegen, ohne ein anderes rechtfertigendes
Motiv vollzogene Strafe ift verwerflich, weil fie eine Verletzung der
allgemeinen Pflicht des Wohlwollens enthält, Strafe lediglich um
der Strafe willen ist Rache. Die Motive, welche allein die Zufügung

') F. W. Foerster, Schuld und Sühne, München 19N.

88



einer Strafe rechtfertigen können, sind: Besserung des Verbrechers,
dies zieht enge Grenzen für die Strafmittel, schließt Todesstrafe aus ;

Sicherung des Verletzten gegen künftige Verbrechen durch Beseitigung
des Verbrechers, durch Abschreckung des anderen; endlich allgemeine
Sicherheit gegen Verbrechen. Strafen ohne vorausgefandtes Strafgesetz

sind unzulässig. Ob eine verdiente Strafe wirklich zugefügt
werden soll, hängt davon ab, ob dadurch ihr Zweck erreicht wird.

Rousseau.
Nach Rousseau ist der Anlaß zur Bildung des Staates im

bellum oinnium «ontrs, «muss (im Krieg aller gegen alle) zu suchen.
Als einzige Rechtsgrundlage für den bürgerlichen Zustand findet
Rousseau die Gegenseitigkeit der Leistungen, wie sie sich in den
Bestimmungen eines Vertrages ausdrückt:

„Der Gesellschaftsvertrag bezweckt die Erhaltung der Vertragsparteien.

Wer den Zweck will, will auch die dazugehörigen Mittel,
und diefe sind unzertrennbar verbunden mit Gefahren, ja fogar mit
Verlusten. Die Todesstrafe, die den Verbrechern auferlegt wird, kann
unter denselben Gesichtspunkten betrachtet werden: um nicht selbst
das Opfer eines Mörders zu werden, willigt man ein, zu sterben,
wenn man selber Mörder wird. In diesem Vertrag, weit entfernt
davon, über fein eigenes Leben zu verfügen, denkt man nur daran,
es zu sichern, und es ist nicht anznnehmen, daß einer der
Vertragschließenden von vornherein beabsichtigt, sich hängen zu lassen.

Außerdem wird jeder Aebeltäter, der das gesellschaftliche Recht
verletzt, Rebell und Verräter gegenüber dem Vaterland. Er verliert
seine Rechte als dessen Glied, indem er die Gesetze übertritt, er sagt
dem Staat damit selber den Krieg an. Anter diesen Amstünden ist
die Erhaltung des Staates unvereinbar mit der seinigen. Einer von
beiden muß zugrunde gehen, und wenn so der Staat den Schuldigen
sterben läßt, dann nicht als seinen Bürger, sondern als seinen Feind.
Das Verfahren und die Arteile sind die Beweise und die Erklärung
dafür, daß er den Gesellschaftsvertrag gebrochen hat und daß er
infolgedessen nicht mehr Glied des Staates ist. So kommt ihm
gegenüber das Recht des Krieges zur Anwendung, welches verlangt,
den Besiegten zu töten." (Aus dem ,,<ü«ntrs,t soeisl".)

Kant.
Kant gewinnt die Notwendigkeit der Strafe dadurch, daß er ihre

Berechtigung in einen kategorischen Imperativ setzt: „Das Strafgesetz

ist ein kategorischer Imperativ, und wehe dem! welcher die
Schlangenwindungen der Glückseligkeitslehre durchkriecht, um etwas
aufzufinden, was durch den Vorteil, den es verspricht, ihn von der
Strafe oder auch nur einem Grade derselben entbinde ; denn
wenn die Gerechtigkeit untergeht, so hat es keinen Wert mehr, daß
Menschen auf Erden leben."

„Die Gerechtigkeit hört auf, eine zu sein, wenn sie sich für irgendeinen

Preis weggibt." „Nur das Wiedervergeltungsrecht (jus talionis)
aber wohl zu verstehen, vor den Schranken des Gerichtes (nicht in

89



deinem Privaturteile), kann die Qualität und Quantität der Strafe
bestimmt angeben."

Hat einer „gemordet, so muß er sterben". „Selbst wenn sich die
bürgerliche Gesellschaft mit aller Glieder Einstimmigkeit auflösete,

müßte der letzte im Gefängnis befindliche Mörder vorher
hingerichtet werden, damit jedermann das widerfahre, was seine Taten
wert sind."

Wenn gestraft werden muß, fo darf auch niemals begnadigt
werden, und Kant hat in der Tat diese Forderung ausgesprochen.

Die mannigfaltigen, in der Entwicklung der Neuzeit
hervorgetretenen Strafrechtstheorien (von denen wir nur einige der wesentlich
erscheinenden herausgegriffen haben), gründen sich auf die ihnen
zugrunde liegenden Auffassungen vom Leben überhaupt. Nur daraus
läßt sich z. B. verstehen, weshalb Kant die wahre Strafe einzig
in der Wiedervergeltung fehen kann. In der Welt der Erscheinungen
(munclus ssnsiblis) ist der Mensch gebunden, unfrei, in seinem Tun
und Sandeln gesetzmäßig bestimmt, so daß man „sein Verhalten auf
die Zukunft mit Gewißheit, so wie eine Mond- oder Sonnenfinsternis,
ausrechnen könnte". „Kier wird nur auf die Notwendigkeit der
Verknüpfung der Begebenheiten in einer Zeitreihe, fo wie sie sich nach
dem Naturgesetz entwickelt, gesehen, man mag nun das Subjekt, in
welchem dieser Ablauf geschieht, A,ut«mäton mg,tsriklll«, da das
Maschinenwesen durch Materie, oder mit I^sibnit^en Spirituals, da es durch
Vorstellungen betrieben wird, nennen, und wenn die Freiheit unseres
Willens keine andere als die letztere wäre, so würde sie im
Grunde nicht besser als die Freiheit eines Bratenwenders sein, der
auch, wenn er einmal aufgezogen worden, von felbst seine Bewegungen
verrichtet."

In der Welt der Ideen (inunäus intslli^ibilis) dagegen kommt
dem Menschen Freiheit zu. Darum ist er auch für fein Handeln
verantwortlich, denn unter dieser Freiheit gibt er sich selbst die Gesetze.
Diese dürfen dabei den Menschen nie als Mittel gebrauchen, denn
der Mensch ist Zweck an sich selbst. Strafgesetze dürfen aus eben
diefem Grunde den Verbrecher nur als Zweck an fich gebrauchen, jede
andere Bestrafung als die um der Gerechtigkeit willen ist deswegen
ausgeschlossen.

Wie schwer verständlich seine Lösung des Problemes: Freiheit
oder Gebundenheit ist, fühlt Kant selbst. „Die hier vorgetragene
Auflösung der Schwierigkeit hat aber, wird man fagen, doch viel
Schweres in sich und ift einer helleren Darstellung kaum empfänglich."
Noch viel unverständlicher wird sie aber, wenn Kant die oben
vorgetragenen strafrechtlichen Folgerungen daraus ziehen muß.

Es ift klar, daß keine der in der Neuzeit hervorgetretenen
Strafrechtstheorien uns vollständig befriedigen kann. Der Grund dafür
liegt wohl in der ungenügenden, sie bedingenden Lebensauffassung.

90



Es verbleibt uns deshalb die Aufgabe, in den Grundzügen eine
Lebensauffassung zu entwickeln, auf Grund derer fich eine moderne
Strafrechtstheorie aufbauen läßt. Diefe darf dabei nicht,wie es bei einigender
vorgetragenen Anschauungen der Fall war, völlig losgelöst vom Leben,
auf irgendwelchen willkürlichen Voraussetzungen ruhen. Eine moderne
Strafrechtstheorie muß dem tatsächlichen Leben gerecht zu werden
versuchen, um dieses selbst zum Ausdruck zu bringen.

Eine moderne Auffassung vom Wesen des
Lebens.

In der Einleitung der vorliegenden Arbeit haben wir angedeutet,
wie unfere Zeit das Leben des Menfchen und feine Aeußerungen
auffassen muh, wenn darauf eine moderne Strafrechtstheorie aufgebaut
werden soll.

Im Reiche der Natur herrscht das Gesetz der Notwendigkeit.
Der Mensch als ein Glied dieses Reiches ist diesem Gesetz gleichfalls
unterworfen. „Alles, was da ift, ist durchgängig bestimmt; es ist,
was es ist und schlechthin nichts anderes')." „In jedem Moment
ihrer Dauer ist die Natur ein zusammenhängendes Ganzes; in jedem
Moment muß jeder einzelne Teil derselben so sein, wie er ist,
weil alle übrigen sind, wie sie sind ; und du könntest kein
Sandkörnchen von seiner Stelle verrücken, ohne dadurch, vielleicht
unsichtbar für deine Augen, durch alle Teile des unermeßlichen Ganzen
hindurch etwas zu verändern. Aber jeder Moment diefer Dauer ist
bestimmt durch alle abgelaufenen Momente und wird bestimmen alle
künftigen Momente; und du kannst in dem gegenwärtigen keines
Sandkornes Lage anders denken als sie ist, ohne daß du genötigt
würdest, die ganze Vergangenheit ins Anbestimmte hinauf und die
ganze Zukunft ins Anbestimmte herab dir anders zu denken^)." „Ich
selbst mit allem, was ich mein nenne, bin ein Glied in dieser Kette
der strengen Naturnotwendigkeit. Es war unmöglich, daß
statt meiner ein anderer entstände; es ist unmöglich, daß dieser nun-
mehro Entstandene in irgendeinem Momente seines Daseins anders
sei, als er ist und sein wird^)." Auch Kant findet für alle Dinge,
sofern sie in der Zeit bestimmbar sind, dieselbe Notwendigkeit: „In
jedem Zeitpunkte stehe ich doch immer unter der Notwendigkeit, durch
das zum Sandeln bestimmt zu sein, was nicht in meiner Gewalt ist,
und die Z. parte priori unendliche Reihe der Begebenheiten, die ich
immer nur, nach einer schon vorher bestimmten Ordnung, fortsetze,
nirgends von selbst anfangen würde, wäre eine stetige Naturkette,
meine Kausalität also niemals Freiheit^)."

And doch fühlen wir unsere Freiheit, erleben wir in ihr unser
eigenes Dasein. Wie ist dieser Zwiespalt zu erklären? Einesteils weiß
ich mich mit Notwendigkeit gebunden und doch mache ich mir Vor-

') Fichte, Die Bestimmung des Menschen.
2) Ebenda.
2) Ebenda.

Kant, Kritik der praktischen Vernunft.

91



würfe über mein Tun, fühle Reue darüber, und doch quält mich mein
Gewissen, wähne ich mich frei.

Eben dieses Gefühl der Freiheit ist auch der Grund
dafür, warum meistens und immer wieder im Menschen selbst der
Grund für sein Sandeln gesucht wird. Kant ist sich zuerst klar
darüber geworden, dass es sich nicht darum handeln kann, die Freiheit
oder die Gebundenheit des Menschen, sondern nur darum, das
Zusammenbestehen beider, der Freiheit und der Gebundenheitim Menschen,
zu erklären. Wie schwer beides aber als notwendig und unerläßlich
zusammen sich denken läßt, erkennt er ebenfalls. Wir haben gefehen,
daß sich in seiner Auffassungsweise dieses Zusammenbestehens selbst,
in den Folgerungen daraus aber noch viel mehr große Schwierigkeiten

und Dunkelheiten ergeben. Die Lösung des Widerspruches
zwischen Gebundenheit und Freiheit des Handelns durch die
Postulierung einer außerzeitlichen Daseinsweise des handelnden Menschen,
in der er nicht der Notwendigkeit des zeitlichen Daseins unterworfen
fei, kann nicht befriedigen. Wir müssen deswegen eine andere Löfung
suchen.

Eine solche bietet sich uns dar, wenn wir das menschliche Handeln
mit dem Geschehen in der unbelebten Natur vergleichen.
Das Kennzeichen alles Geschehens in der unbelebten Natur zeigt sich

darin, daß „derselbe Zustand unter denselben Einflüssen sich stets in
derselben Weise ändert und in eindeutiger Weise mit den
Folgezuständen zusammenhängt')".

Im Reiche des Lebens aber und damit auch beim
menschlichen Handeln lassen sich keine solchen eindeutigen Gesetzmäßigkeiten

nachweisen. Das Leben ist vielmehr vieldeutig, seine
Gesetzmäßigkeit läßt sich nur in Wahrscheinlichkeits-, Häufigkeitswerten
bestimmen^).

Damit haben wir auch eine Lösung für jenes Problem des
Zusammenlebens von Freiheit und Gebundenheit gefunden: „Die
kritische Betrachtungsweise gewinnt einen Einblick in die niemals
abgeschlossene vorliegende Verwebung der Handlungen mit den in die
unbegrenzte Vergangenheit zurückreichenden Einflüssen, denen der
Mensch unterliegt. And es muß dabei unentschieden bleiben, ob mit
dem immer weiteren Zurückgehen auf die Einflüsse der Vergangenheit
die Bestimmtheit des Handelns selbst mehr und mehr ins Anbegrenzte
wächst, so daß durch den Inbegriff aller überhaupt denkbaren Einflüsse
das Handeln schlechthin bestimmt wird — oder ob die Bestimmtheit
nur mehr und mehr gewissen Grenzen sich nähert, ohne dieselben zu
erreichen und zu überschreiten." „Sobald wir jedoch zu der naiven
Auffassung zurückkehren und den Menschen in scheinbar abgeschlossener
Endlichkeit als den Täter seiner Taten ansehen, stellt sich auch mit
unaufhebbarer Notwendigkeit" die Freiheit ein, auf Grund derer wir
von uns aus unfer Handeln entscheiden. Im Getriebe des täglichen
Lebens, worin kritisches und naives Verhalten unabwendbar neben-

') G. F. Lipps, Mythenbildung und Erkenntnis.
-) G. F. Lipps, Das Problem der Willensfreiheit.

92



einander sich geltend machen, wähnen wir uns bald als frei und wissen
auch uns wieder als gebunden.

Eine kritische Auffassungsweise erkennt jedoch die Gesetzlichkeit
alles Geschehens. Mit dieser Erkenntnis scheint aber die ganze
Strafrechtslehre zu fallen. Denn die „Bewertung unseres Handelns scheint
an das Walten eines freien, mit vernünftiger Aeberlegung handelnden
Willens gebunden". Wenn der Mensch nicht Schuld trägt an seinem
Tun, dann fällt alle Strafe, alle Sühne dahin! Die Erkenntnis der
Notwendigkeit einer Handlung verhindert jedoch keineswegs ihre
Beurteilung und Verurteilung. Nur werden wir uns hüten, von
Vergeltung, von Sühne und Opfer zu sprechen.

„Die Begriffe Schuld und Sühne mögen in den Schöpfungen
unserer Dichter weiterleben wie bisher; strenger Kritik der geläuterten
wissenschaftlichen Erkenntnis vermögen sie nicht standzuhalten. Damit
tritt auch der Begriff der Strafe zurück hinter der heilenden Besserung
und der sichernden Verwahrung')." Strafe kann nie Vergeltung fein,
denn durch diefe wird das Vergehen keineswegs aufgehoben, es wird
dafür nur ein zweites Aebel dem ersten hinzugefügt. Sie kann auch
nicht Sühne sein. Sühne ist ein Tun, ein Wiedergutmachen, während
Strafe doch ein Leiden ist. Die Begriffe Strafe und Sühne decken

sich keineswegs, vielmehr foll jene Arsache, diese Zweck sein.
Es ist einer der größten juristischen Irrtümer, das Handeln des

Menschen aus dem Bewußtsein hervorgehend zu denken und daraus
zu folgern, daß ein mit Bewußtfein vollzogenes Verbrechen schwerer
zu bestrafen fei als jene Tat, die aus dem Anbewußten heraus
geschehe. Nicht darauf kommt es an, ob eine Tat mit Bewußtsein oder
ohne Bewußtsein sich vollzieht, denn immer uutersteht sie derselben
Notwendigkeit. Aber darauf kommt es an, ob die Tat aus dem
Wefen, aus dem Charakter des Täters herausfließt, daher mit großer
Wahrscheinlichkeit immer wieder daraus fließen könnte, oder ob sie

„zufällig" bewußt oder unbewußt bei einem Menfchen sich findet. In
jenem Falle muß das Verbrechen viel sirenger bestraft werden, und
wenn es auch nicht mit Bewußtsein vollzogen wurde, als in diesem.

Welchen Sinn und Zweck kann eine Strafe aber denn noch
besitzen, wenn wir von der Gewißheit des Eintretens der zu bestrafenden
Aebeltat überzeugt sind Damit ergibt sich die Notwendigkeit, Richtlinien

zu zeigen, an welche eine moderne Strafrechtstheorie sich

anschließen kann.
1. Die Strafe kann nur ein Sicherungsmittel fein, sie

kann nur den Schutz der Gesellschaft bezwecken. „Wie
das Verbrechen in einer Auflehnung des Einzelwillens gegen den

Gesamtwillen besteht, so ist dic Strafe die natürliche Reaktion des
Gesamtwillens gegen diese Auflehnung^)."

2. Die Strafe kann nur die Bedeutung eines Zuchtmittels
besitzen. „In diesem Ausdruck ist noch bestimmter als in dem Wort

') v. Liszt, Strafrcchtiichc Aufsätze und Vorträge, Berlin 1908, S. 229.
2) Mündt: Ethik.

93



Strafe die Aeberordnung des strafenden Willens angedeutet. Die
Zucht schließt aber zwei Begriffe in sich: die Züchtigung und die

Erziehung')."
Daraus folgt, daß die Strafe bezweckt:

a) „Besserung der besserungsfähigen und besserungsbedürftigen
Verbrecher;

b) Abschreckung der nicht besserungsbedllrftigen Verbrecher;
c) Unschädlichmachung der nicht besserungsfähigen Verbrechers."

3. Die Strafe rechtfertigt sich in keiner anderen Hinsicht als der
der Notwehr der Allgemeinheit gegenüber dem aufrührerischen
Einzelnen. „Die Strafe ift Zwang. Sie wendet fich gegen den Willen
des Verbrechers, indem sie die Rechtsgüter verletzt oder vernichtet,
in welchem der Wille Verkörperung gefunden hat. Als Zwang kann
die Strafe doppelter Natur fein. — — — Sie erscheint als künstliche

Anpassung des Verbrechers an die Gesellschaft. — — Durch
Besserung, durch Abschreckung; direkter, — — — mechanischer
Zwang oder Gewalt. Die Strafe erscheint als künstliche
Selektion des sozial untauglichen Individuums'')" durch vorübergehende
oder dauernde Unschädlichmachung.

Die Strafe ift soziale Notwendigkeit.
Aus den entwickelten Zweckbestimmungen der Strafe ergeben sich

auch die anzuwendenden Strafmittel. Da das Verbrechen ein soziales
Produkt ist^), so hat die Gefellschaft auch die erste Pflicht zu seiner
Verhütung. „Die wichtigste, bedeutsamste und folgenreichste Tätigkeit,

welche der Staat dem Verbrechen entgegenzustellen hat, ist die
verhütende. Gegenüber einem jeden Uebel ist eine rationelle Prophylaxis

der beste Schutz, hat die Krankheit den Körper bereits zu
ergreifen begonnen, dann ist menschliche Kunst in vielen Fällen nicht
mehr von Erfolg begleitet^)." Aus dem Zweck der Strafe ergibt sich

ferner, daß die Strafmittel, die zur Anwendung gelangen, keine
untauglichen sein dürfen.

Kurzfristige Freiheitsstrafen sind zwecklos. An ihre Stelle hat
die bedingende Verurteilung zu treten. Aus dem Strafzweck
der Besserung des Besserungsmöglichen ergibt sich die Einführung
einer unbestimmten Verurteilung. Nur wenn eine Besserung
eingetreten ist, hat die Strafe ihren Zweck erreicht. „Schon vor 10l>

Iahren hat ein preußischer Rechtslehrer gefragt, ob der Staat
verbunden sei, die Gauner, Diebe, Räuber, von denen nnt aller
Wahrscheinlichkeit erwartet werden muß, daß sie auch künftig betrügen,
stehlen und morden werden, nach ausgestandener Strafe frei herumlaufen

zu lassen."

') Wundt: Ethik.
-) v. Liszt, Der Zweckgedanke im Strafrecht.
«) Ebenda.

Iellinek, Die sozialethische Bedeutung von Recht, Unrecht und Strafe
Ebenda.

94



Besserungsunfähige sind auf jeden Fall gänzlich unschädlich zu
machen, das verlangt schon die Sicherheit der Gesellschaft.

„Gegen die Unverbesserlichen muß die Gesellschast sich schuhen;
und da wir köpfen und hängen nicht wollen und deportieren nicht
können, fo bleibt nur die Einsperrung auf Lebenszeit, bezw. auf
unbestimmte Zeit')."

Die Todesstrafe ist abzulehnen. Denn sie schließt jede
Besserungsmöglichkeit aus. Sie kann Anschuldige mit einer nicht wieder
gutzumachenden Strafe treffen.

Aus historischem Interesse sei Beccarias Begründung der
Verwerfung der Todesstrafe hier beigefügt: „Damit eine Strafe
gerecht fei, darf sie nur den Grad der Kürte annehmen, der zur
Abschreckung der Menfchen vor den Verbrechen genügt, nun gibt es
keinen, der nach einiger Aeberlegung den gänzlichen lebenslänglichen
Verlust der eigenen Freiheit wählen würde, wenn auch das Verbrechen
einen noch so großen Vorteil verhieße. Also ist die lebenslängliche
Freiheitsstrafe als Ersatz für die Todesstrafe hart genug, um einen

zur Begehung eines Verbrechens Entschlossenen hievon abzuhalten^)."

Schlußbetrachtung.
Kohe, sittliche Forderungen stellt das Neue Testament an jeden

einzelnen. Sie zu verwirklichen braucht es ganze Menschen. Deren
aber sind wenige. Anzählig aber sind die der anderen. Deshalb hat die
Gesellschaft die Pflicht, ihnen zu helfen. Denn „fast alle
Verbrechen werden von der falschen Erziehung, der verlogenen Moral,
den unsittlichen sozialen Verhältnissen verursacht. — — Man muß
daran arbeiten, daß die Arsachen der Verbrechen beseitigt werden,
denn sonst wird weiter eingesperrt, geköpft, noch in hunderttausend
Iahren«)".

EinmodernesStrafrechtmußdanachtrachten,
den Arsprung und die Wurzeln der menschlichen
Verbrechen aufzudecken und zu beseitigen.

Aus tiefer, mitleidvoller Erkenntnis der elendiglichen sozialen
Verhältnisse seiner Zeit ruft Peftalozzi 1780 in „Gesetzgebung

und Kindesmord": „Es ist menschlicher, die
Quellen der Verzweiflung dieser Elenden zu erforschen, als sie
einer starken, inneren Bosheit anzuklagen." Vorbeugen aber ist
leichter als wieder gutmachen. „Die Grundlage guter und wirksamer
Vorbeugungsmittel gegen alle Verbrechen muß auf richtige Kenntnisse
der Grundtriebe des menschlichen Äerzens gebaut werden. Die menschliche

Beruhigung, dieser ewige, innere Endzweck aller Gesetzgebung,
fordert die Veredlung aller Grundtriebe, Grundanlagen und Kräfte der
Menschheit." „Es ist das Wesen einer guten, edlen Gesetzgebung, daß

') v. Liszt, Der Jweckgedanke im Strafrecht.
Cesare Beccaria, Aeber Verbrechen und Strafe, S. i lö.
Leonhard Frank, Dic Arsache.

95



sie überhaupt nicht viel auf das Volk schlage, aber beständig, anhaltend
und richtig auf Kerz, Kopf und Kand des Volkes wirke."

„Daher die innere Veredlung des gesetzgeberischen Willens und
der obrigkeitlichen Gewalt als das einige Fundament aller
tiefwirkenden und im allgemeinen wahrhaft Kilfe versprechende Gegenmittel

gegen die Verbrechen anzusehen ist und angesehen werden
muß...".

Zur Förderung des Volksbibliothekwesens.
Von Or Arthur Schmid.

Der Reichtum an Wissen und Erkenntnis, den unsere Vorfahren
der heutigen Generation vererbt haben, ist unermeßlich groß. Allein
nicht nur auf dem Gebiete der Wirtschaft ist die Großzahl der Menschen
arm geblieben, sondern auch auf dem Gebiete des geistigen Wissens.
Die Arbeiterschaft kämpft um eine neue gerechte Weltordnung; sie

will ihre Lebenslage verbessern; fie will Gerechtigkeit schaffen auf
Erden und die Menfchen zu einer neuen Kultur hinaufführen. Wenn
die sozialistische Arbeiterschaft als Vorkämpferin des kulturellen
Aufstieges fähig sein soll, ihre geschichtliche Aufgabe zu erfüllen, dann ift
es aber auch nötig, daß sie versucht, sich einen Teil des Erbes
anzueignen, das uns geiftüberragende Menschen hinterlassen haben.

Das Wissen ift jene Macht, der sich die kämpfende Arbeiterschaft
viel mehr bemächtigen sollte, als das bis heute der Fall war. Die
großen Vorkämpfer des Sozialismus haben das klar und deutlich
erkannt und sie versuchten, den Arbeitern alle jene geistigen Waffen
zu geben, die ihnen bisher mangelten. Was nützt es aber der Arbeiterschaft,

wenn die unsterblichen Werke eines Ferdinand
Lassalle, eines Marx, eines Engels, um nur diese drei zu nennen,
in den Lagern der Buchhändler und in den
Bibliotheken begraben liegen? Man muß ausziehen,
um die Schätze des Meeres zu heben und sie ans Licht des flutenden
Tages zu bringen.

Es werden heute große Anstrengungen gemacht, um das
Bildungswesen der Arbeiterschaft zu fördern. Vorträge werden gehalten,
Kurse werden organisiert, Broschüren kolportiert. Alles notwendige
und dringende Aufgaben, um die Arbeiterschaft vorwärts und
aufwärts zu bringen.

Aber noch eines anderen Gebietes müssen wir gedenken, wenn
wir von der Bildung des Arbeiters sprechen. Es ist das Gebiet des
Selbststudiums. Statt in rauchigen Wirtschaften zu hocken und die
Zeit nutzlos zu verschwenden, wäre es wünschenswert, daß die Arbeiter
sich etwas mehr in die Welt der Bücher vertiefen würden, die uns
Anendliches zu geben vermögen. Natürlich wird der Mann aus dem
Volke nicht nur sozialistische und wissenschaftliche Literatur studieren.
Seine Sehnsucht wird ihn auch zu den Werken der großen Dichter
hinführen. Allerdings gibt es heute noch Tausende und Abertausende,

96


	Schuld und Sühne

