
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 1 (1921-1922)

Heft: 4

Artikel: Einige Bemerkungen zur materialistischen Geschichtsauffassung. Teil II

Autor: Lang, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-328159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-328159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rote Revue
Sozialistische Monatsschrift

4 OK?5iVMKK 1921 I. I^tt«Q.

Serausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Einige Bemerkungen zur
materialistischen Geschichtsauffassung.

Von O. Lang.
II.

Den Grundgedanken der materialistischen Geschichtsauffassung

hat Marx zum ersten Male im Vorwort der 1859 erschienenen

„Kritik der politischen Oekonomie" entwickelt. Er läßt sich

etwa so wiedergeben: Da die Menschen weder vereinzelt leben
noch vereinzelt für ihren Unterhalt sorgen, die Herstellung der

zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse erforderlichen Güter
vielmehr in gesellschaftlicher Zusammenarbeit und mit gesellschaftlichen

Mitteln erfolgt, so ergeben sich von selbst und unabhängig
von unserem Willen zwischen den Menschen gewisse Beziehungen
und Verhältnisse, die wir unter dem Namen Produktionsverhältnisse

zusammenfassen. Dahin rechnen wir vor
allem die jeweilen herrschende Wirtschafts- und Eigentumsordnung.

Die Art aber, wie die Menfchen ihre Bedarfsgüter
produzieren, hängt ab vom wechselnden Stande der technischen
Entwicklung, so daß der jeweiligen Entwicklungsstufe der
materiellen Produktivkräfte bestimmte Produktionsverhältnisse — vor
allem also eine bestimmte Wirtschaftsordnung — entsprechen.
Diese Produktionsverhältnisse bilden die Grundlage, auf der
sich eine bestimmte soziale Gliederung in Klassen und im
Zusammenhang damit auch eine bestimmte staatliche und
gesellschaftliche Ordnung mit den ihr eigentümlichen rechtlichen,
philosophischen und sittlichen Anschauungen entwickelt. Es ist also die

jeweilige Art der Gütererzeugung und des Güteraustausches,
die den politischen, sozialen und geistigen Lebensprozeß bedingt.
Ein Wirtschaftssystem und die damit gegebene Gesellschaftsordnung

hat nur so lange Bestand, als die vorhandenen Produktivkräfte

in ihrem Rahmen zur Entfaltung gelangen und nutzbar

1V



gemacht werden können. Nun kommt aber die technische
Entwicklung nie zum Stillstand. Es werden neue Verfahren entdeckt,
neue Produktions- und Verkehrsmittel erfunden, neue
Kraftquellen erschlossen. Und früher oder später kommt der Zeitpunkt,
wo die vermehrten und veränderten Produktivkräfte in Widerspruch

geraten mit den bestehenden Produktionsverhältnissen,
vor allem mit der Rechts- und Eigentumsordnung. Der Widerspruch

tritt nach außen in Erscheinung in der Bildung neuer
Klassen und neuer wirtschaftlicher Gegensätze, neuer Kämpfe.
Die Produktionsverhältnisse werden als Fessel empfunden, die
das Leben wenn nicht aller, fo doch gewisser Schichten
unterbindet, und gesprengt werden muß, wenn diese Schichten nicht
verkümmern sollen. Es setzt eine soziale Revolution ein, deren
Ziel und Ergebnis darin besteht, die Produktionsverhältnisse mit
den Produktivkräften, die Eigentums- und Wirtschaftsordnung
mit dem Stande der technischen Entwicklung und dem veränderten
Charakter der Produktionsmittel in Einklang zu bringen. Mit
der ökonomischen Grundlage wälzt sich auch der staatliche und
gesellschaftliche Aeberbau um: Staatsform und gesellschaftliche
Institutionen, vor allem die Familie und Ehe, passen sich den
neuen Produktionsverhältnissen an, wie auch unter den
veränderten gesellschaftlichen Bedingungen die religiösen,
philosophischen und moralischen Aeberzeugungen einen andern Inhalt
bekommen. Dieser Prozeß wiederholt sich so oft und überall dort,
wo die Produktivkräfte mit der bestehenden Eigentumsordnung
in Konflikt geraten. Zu einem Abschluß und einem stabilen
Gleichgewicht wird es erst kommen, wenn die Produktionsverhältnisse

so geordnet sind, daß sie der Entfaltung und Nutzbarmachung

der Produktivkräfte im Interesse der Gesamtheit
— nicht nur einer privilegierten Klasse — vollen Spielraum
gewähren.

Das ist das von Marx entdeckte „Entwicklungsgesetz der
menschlichen Geschichte", das uns den Zusammenhang zwischen
den Lebensäußerungen der menschlichen Gesellschaft, zwischen
dem Inhalt ihres Bewußtseins und ihren Daseinsformen, ihren
Ideologien und materiellen Zuständen erkennen gelehrt hat.

Die wertvollste Erkenntnis, die wir daraus für die Praxis
schöpfen, ist die:

Die materialistische Geschichtsauffassung gibt uns deu

Prüfstein dafür, ob ein soziales Programm — z. B. dasjenige
des Sozialismus oder der Mittelstandspolitiker „utopisch" ist
oder ob es sich verträgt mit der Gesetzmäßigkeit des sozialen
Lebens. Es ist dasselbe Problem, das uns in noch allgemeinerer
Fassung in der Frage entgegentritt: wie sich menschliches Wollen
und Handeln zur geschichtlichen Entwicklung verhält? ob denn

114



nicht gerade die materialistische Geschichtsauffassung die Menschen
in eine solche Abhängigkeit von der technischen Entwicklung, also
letzten Endes von toten Sachen bringe, daß im Ablauf der
Geschichte für menschliche Einflüsse kein Raum mehr bleibe, ihren
Gang vielmehr nur solche Mächte bestimmen, die menschlichem
Wollen unerreichbar sind? Diese Fragestellung verkennt, was
doch bei Marx deutlich genug zum Ausdrucke kommt: daß die
materialistische Geschichtsauffassung nicht hinter den toten Dingen
die Triebkräfte der geschichtlichen Entwicklung sucht, sondern in
den Verhältnissen der Menschen zu den Dingen, und in den durch
den Besitz an diesen Sachen hergestellten Beziehungen zwischen
den Menschen. Der Widerspruch zwischen den Produktivkräften
und den Produktionsverhältnissen der kapitalistischen Wirtschaftsordnung

entsteht nicht dadurch, daß an Stelle des einfachen
Handwerkszeuges eine komplizierte Maschine, an Stelle der menschlichen

Arbeitskraft motorische Kraft getreten ist. Er ist vielmehr
darin begründet, daß, obgleich sich die Maschine nicht nur nach
ihren quantitativen Leistungen, sondern und vor allem auch nach
der Art ihres Gebrauchs und ihren sozialen Wirkungen vom
Handwerkszeug unterscheidet, die Eigentumsordnung dieselbe
geblieben ist. Der Widerspruch haftet nicht den Produktionsmitteln

als solchen an. Er ergibt sich daraus, daß sich diese
Produktionsmittel, im Widerspruch zu ihrem gesellschaftlichen
Charakter, im Privateigentum, also in der Verfügungsgewalt einer
privilegierten Klasse, befinden, deshalb nur mittelbar der
Befriedigung gesellschaftlicher Bedürfnisse dienen, unmittelbar aber
dem Profitbedürfnisse des kapitalistischen Unternehmers, so daß,
trotz der hoch entwickelten Technik und der gesteigerten Produktivität

der Arbeit ein großer Teil des Volkes nicht vor Not und
Mangel geschützt bleibt. Die Notwendigkeit, diese Widersprüche
zu beseitigen, wurzelt letzten Endes im tiefsten Grunde der
menschlichen Natur, dem Selbsterhaltungstrieb alles Lebendigen.
And wie die geschichtliche Notwendigkeit nicht in den Sachen,
sondern im Menschen selbst begründet ist, so vollzieht sie sich auch
durch den Menschen. Er selbst ist Grund und Vollstrecker der
Gesetzlichkeit im Ablauf der Geschichte. Die Geschichte ist nicht
eine über dem Menschen stehende Macht, welche ihn braucht, um
ihre besonderen Zwecke durchzusetzen. Sie ist nichts anderes als
„die Tätigkeit des seine Zwecke verfolgenden Menschen".

Es läßt sich nun unschwer erkennen, was sich aus dieser
Geschichtsauffassung für unser praktisches Verhalten gegenüber
der Wirklichkeit ergibt. Einer oberflächlichen Betrachtung mag
es scheinen, als ob durch die Gesetzmäßigkeit des sozialen Lebens
die Möglichkeit, durch bewußtes und planmäßiges Handeln auf
den Gang der Entwicklung einzuwirken, ausgeschlossen wäre und

N5



wir uns dabei bescheiden müßten, mit gefalteten Künden zu
gewärtigen, wohin der Strom der Entwicklung uns trägt. Diese
fatalistische Auffassung verkennt völlig, daß es sich nicht um
eine in den toten Dingen begründete oder von außen den Menschen
aufgezwungene Gesetzlichkeit handelt, sondern um eine Gesetzlichkeit,

die sich aus der Natur des Menschen und den gesellschaftlichen

Verhältnissen ergibt. Die soziale Gesetzlichkeit setzt sich

durch nur durch die Denk- und Handlungsweise des
vergesellschafteten Menschen, der, um mit einem Worte von Engels die

Sache auf den einfachsten Ausdruck zurückzuführen, vor allem
essen, trinken, wohnen und sich kleiden, also arbeiten muß, ehe er
um die Herrschaft streiten und sich mit Politik, Philosophie,
Religion, Kunst beschäftigen kann. Der Mensch ist nicht das

Material, dessen sich die „Geschichte" bedient, sondern: der
Mensch macht seine Geschichte selb st. And es

kann sich für uns nur darum handeln, das mit Bewußtsein und
aus einer klaren und befreienden Erkenntnis heraus zu tun, was
die Menfchen früher unbewußt getan haben, nämlich: jener
Gesetzlichkeit als ihr bewußtes Organ zu dienen.

Damit ist uns nun auch das Merkmal an die Hand gegeben,
das zur Anterscheidung der Atopie vom gesellschaftlich Möglichen
dient: Ins Reich der Atopie gehört jedes politische Programm,
das im Widerspruch steht mit der Gesetzmäßigkeit des sozialen
Lebens. Atopisch ist ebensowohl das Bemühen, eine ideale
Gesellschaftsordnung zu erfinden und aus dem Nichts aufzubauen,
wie der Versuch, eine bestehende Gesellschaftsordnung, die mit
den Produktionskräften in Widerspruch geraten ist, künstlich oder
mit Gewalt zu konservieren. And umgekehrt: nur diejenige
politische Bewegung vermag sich durchzusetzen, die sich der Triebkräfte

des fozialen Lebens bedient.

Schon in der häufigen Wiederholung dieses Gedankens, dem
wir fast in allen Schriften von Marx und Engels begegnen, liegt
ein Hinweis auf seine überragende Bedeutung. Sie beruht darin,
daß er uns in der verwirrenden Fülle von Erscheinungen eine

sichere Orientierung ermöglicht und daß er denjenigen, der sich

seiner Führung überläßt, ebenso vor mutloser Ergebung bewahrt
wie vor unerfüllbaren Erwartungen und einer gefährlichen
Abenteurerpolitik. Schon im konmmnistischen Manifest lesen wir:
„Die theoretischen Sätze der Kommunisten beruhen keineswegs
auf Prinzipien, die von diesem oder jenem Weltverbesserer
erfunden sind. Sie sind nur allgemeine Ausdrücke einer unter
unsern Augen vor sich gehenden, geschichtlichen Bewegung." And
derselbe Gedanke, ergänzt oder nach anderen Seiten hingewendet,
in anderem Ausammenhang: „Die Menschheit stellt sich immer

N6



nur Aufgaben, die sie lösen kann; denn genauer betrachtet, wird
sich stets finden, daß die Aufgabe felbst nur entspringt, wo die
materiellen Bedingungen ihrer Lösung schon vorhanden sind." —

„Die Arbeiterklasse hat keine Ideale (im Sinne willkürlich
gewählter Systeme) zu verwirklichen. Sie hat nur die Elemente
der neuen Gesellschaft in Freiheit zu fetzen." — „Es wird sich

zeigen, daß es sich nicht um einen großen Gedankenstrich zwischen
Vergangenheit und Zukunft handelt, sondern um die Vollziehung
der Gedanken der Vergangenbeit." — „Ist es deshalb unmöglich,
naturgemäße Entwicklungsphasen zu überspringen oder weg-
zudekretieren, so können wir doch die Geburtswehen abkürzen
und mildern." — „Die Menschen bauen sich also ihre neue Welt
nicht aus Gedanken und Wünschen oder nach willkürlichen Plänen,
sondern aus geschichtlichen Errungenschaften ihrer untergehenden
Welt. Sie müssen im Laufe der Entwicklung
die materiellen Bedingungen einer neuen
Gefell fchaft selber erst produzieren und
keine Kraftan st rengung der Gesinnung oder
des Willens kann sie von diesem Schicksal
befreien." Wer einmal die Geschichte des wirtschaftlichen
Zusammenbruches des Bolschewismus schreibt, mag für sein
Buch dies Wort als Motto wählen, das in jenem weltgeschichtlichen

Ereignis seine Bestätigung gefunden hat.
Es ist immer noch ein beliebtes und ergiebiges Diskussionsthema,

ob der Marxismus evolutionistisch oder revolutionistisch
sei. Die Verständigung wird dadurch erschwert, daß die
Fragestellung keine ganz eindeutige ist. Zunächst ist das eine ganz klar :

der Marxismus kann geradezu als Typus einer evolutionistischen
Theorie der sozialen Entwicklung gelten. Liegt doch gerade darin
die Bedeutung von Marx, daß er den Sozialismus aus dem
Bereich der Atopie herausgehoben und entwicklungs-
gesetzlich begründet, d. h. nachgewiesen hat, daß eine
sozialistische Wirtschaftsordnung nicht willkürlich herbeigeführt
werden kann, sondern an bestimmte geschichtliche Voraussetzungen
gebunden ist. Trotzdem dürfen wir auch den wissenschaftlichen
Sozialismus als revolutionär bezeichnen. Die Lösung des scheinbaren

Widerspruches liegt darin, daß das Wort revolutionär in
diesem Zusammenhange nicht auf die Art des geschichtlichen
Prozesses, sondern auf sein Ergebnis bezogen wird. Der
wissenschaftliche Sozialismus ist eminent evolutionistisch, weil ihm die
Anschauung einer Eigengesetzlichkeit allen sozialen Lebens zugrunde
liegt. Revolutionär aber ist er nicht in dem banalen Sinn, daß
die Entwicklung unter Amständen sich der Gewalt bedient — die
der Idee des Sozialismus im Grunde wesensfremd ist —, sondern
in dem unendlich viel tieferen Sinne, daß die soziale Entwicklung

!17



über den bisherigen Zustand hinaus treibt und zu einer grundsätzlich

neuen Ordnung der Dinge führt.

Hat die bürgerliche Wissenschaft anfänglich Marx und seine
Geschichtsphilosophie völlig ignoriert und ihn später in einer Fußnote
mit einigen törichten Phrasen beiseite geschoben, so nimmt sie heute
eine ganz andere Stellung zu ihm ein: sie anerkennt die Notwendigkeit

einer kritischen Auseinandersetzung. And diese Auseinandersetzung

dreht sich nicht mehr um die Frage : ob die materialistische
Geschichtsauffassung an sich richtig und haltbar sei, sondern
darum, ob sie nicht an einer Einseitigkeit leide und der E r -

gänzung bedürfe z ob nicht neben den Produktionsverhältnissen
noch andere von ihnen unabhängige Faktoren die

Entwicklung bestimmen. So meint Lamprecht, daß die sozialökonomischen

Elemente nicht „zur Erklärung aller innerer Erscheinungen
des sozialpsychologischen Fortschrittes ausreichen, wenn schon sie

stark herangezogen werden müssen". Aber, fügt er bei, deshalb
dürfe ihre „ungeheure Bedeutung" nicht verkannt werden; denn
der ökonomische und soziale Fortschritt gebe das Grundmotiv
der normalen Entwicklung an, alle anderen Vorgänge seien
Nebenvorgänge oder Ausnahmen von der Regel. Wozu hier lediglich
zu bemerken ist, daß Lamprecht in zweideutiger, verworrener und
zögernder Weise das ausspricht, was Marx in klarer und
eindeutiger Weise schon vor 60 Iahren geschrieben hat.

Wenn Engels in einem 1878 erschienenen Aufsatze feststelle»
mußte, daß die Kenntnis der ökonomischen Verhältnisse, aus
denen sich die geschichtlichen Erscheinungen erklären lassen, „unseren
Geschichtsschreibern von Fach total abgeht", so ist seitdem eine

deutliche Wandlung zum Besseren eingetreten. Die Wirtschaftsgeschichte

ist Gegenstand sehr eingehender Forschungen geworden
und ihre Ergebnisse sind der Geschichtsschreibung in hohem Maße
zustatten gekommen. Immerhin: Die Zahl der Historiker, die

bewußt und nicht nur auf einem engen Spezialgebiet die Methode
der materialistischen Geschichtsauffassung anwenden, ist klein.
Und wenn sie in der Erklärung geschichtlicher Ereignisse auf die

„ökonomische Struktur" der Gesellschaft zurückgehen, verrät sich

oft eine Unsicherheit und eine Verschwommenheit, die eine klare
Einsicht in die aufzudeckenden Zusammenhänge erschwert.

Als Beispiel dafür mag die „Weltgeschichte der letzten
hundert Jahre" von Eduard Fueter gelten, von der schon früher
(S. 65) die Rede war. Es soll Fueter als Verdienst angerechnet
werden, daß er wiederholt auf die Zusammenhänge zwischen
Wissenschaft und Politik hinweist und die Aufmerksamkeit des
Lesers auf die ökonomischen Zustände und die soziale Bewegung
lenkt. Ein Kapitel des ersten Buches ist überschrieben: „Das

118



neue Wirtschaftssystem". Das fünfte Buch trägt die Ueberschrift:
„Die Weltwirtschaftspolitik" und in dem Kapitel, in dem der
Verfasser es unternimmt, „die sozialistische Bewegung und die
Stellung der Staaten zu ihr" zu schildern, liest man den Satz:
„Es ist kaum zu viel gesagt, wenn man betont, daß die
Auseinandersetzung mit den sozialistischen Forderungen die innere
Politik der West- und zentraleuropäischen Staaten in den letzten
fünfzig Jahren beherrscht hat". Allein die dadurch geweckte
Erwartung, der Verfasser werde die ökonomische Umwälzung bei
der Erklärung der politischen Kämpfe und Veränderungen
ausgiebig verwerten, geht nur in einem sehr bescheidenen Maße in
Erfüllung. Und auch dadurch unterscheidet sich Fueter wenig
von anderen Historikern, daß seine Kenntnis der ökonomischen
Struktur der modernen Gesellschaft und der sozialen Bewegung
des neunzehnten Jahrhunderts offensichtlich nicht in die Tiefe
geht und daß er für sie viel weniger Interesse aufbringt als für
die rein politische Geschichte.

Das tritt besonders klar zutage in dem Kapitel, in dem
er sich mit dem „neuen Wirtschaftssystem" befaßt. Dieses neue
Wirtschaftssystem ist der Kapitalismus, dessen Flegeljahre in
den Anfang des letzten Jahrhunderts fallen. Ein Geschichtswerk,
das nicht in der Erklärung der Wesensart des Kapitalismus
die Grundlage für alle weiteren Darstellungen schafft, entbehrt
von vorneherein eines tragfähigen Fundamentes. Allein was
Fueter über das „neue Wirtschaftssystem" zu sagen hat, ist
erstaunlich dürftig und läßt entfernt nicht ahnen, worin das Neue,
bisher nie Erlebte, Revolutionäre besteht, das mit dem
Kapitalismus in die Welt eingetreten ist und warum er zu einer
Umgestaltung von Staat und Gesellschaft hat führen müssen. Fueter
sieht nur die äußere Erscheinungsform des Kapitalismus, also
seine Betriebsform: das „Fabriksystem" und die modernen
Verkehrsmittel. And als wichtigste soziale Folge der industriellen
Revolution bezeichnet er eine Aebervölkerung, die zunächst in
der Auswanderung ihre Korrektur gefunden, später aber, als
die Aufnahmefähigkeit der Kolonien nachließ, eine Verschlechterung

der Lebensverhältnisse bewirkt habe.
Nun ist aber das für das neue Wirtschaftssystem Wesentliche

nicht die Betriebsform, der maschinelle Großbetrieb; diese

Betriebsform wird auch der genossenschaftlich-sozialistischen
Wirtschaftsordnung eigentümlich fein. Was das Wesen des

Kapitalismus ausmacht und ihn von dem voraufgegangenen
Wirtschaftsfystem, dem Handwerk, unterscheidet, ist das: daß
an die Stelle des individuellen Handwerkzeuges die neuen
gesellschaftlichen Produktionsmittel treten; daß der Besitz dieser
Produktionsmittel zum faktischen Monopol einer bestimmten

119



Klasse wird, während das wachsende Heer der lebenslänglichen
Lohnarbeiter auf die Verwertung ihrer Arbeitskraft angewiesen
ist, ihr Schicksal also davon abhängt, ob die kapitalistischen
Unternehmer für ihre Arbeitskraft Verwendung haben ; dah die
Wirtschaft, die früher im wesentlichen Bedarfsdeckungswirtschaft war.
nunmehr Profitwirtschaft wird, die nicht mehr im konstanten
Bedarf eines bestimmten Kundenkreises ihren Regulator hat,
sondern im Profitbedürfnis der miteinander konkurrierenden
Kapitalisten; endlich daß aus der Anarchie des Wirtschaftslebens,

d. h. aus dem infolge der steigenden Produktivität immer
fühlbarer werdenden Mangel einer Organisation der wirtschaftlichen

Tätigkeit und einer planmäßigen Anpassung der Produktion
an den gesellschaftlichen Bedarf sich jene Krifen und
Absatzstockungen ergeben, die den Kapitalismus nicht nur für den
Arbeiter, fondern auch für zahlreiche Unternehmer immer
unerträglicher machen.

Der fo geartete Kapitalismus drückt allen staatlichen und
sozialen Gemeinschaften seinen Stempel auf und zwingt sie, sich

ihm und feinen Bedürfnissen anzupassen, so daß wir mit Fug
nicht nur von der kapitalistischen Wirtschaft, sondern auch vom
kapitalistischen Staat und einer kapitalistischen Gesellschaft sprechen.
Was nun in einer Geschichte des XIX. Jahrhunderts im einzelnen
nachzuweisen und anschaulich zu machen wäre : die neue Klassenbildung

im kapitalistischen Staat; das erstarkende Bürgertum,
das sich in erfolgreichen Revolutionen seinen Anteil an der
politischen Macht erobert, um die ganze Gesetzgebung, die
öffentlichrechtlichen Verhältnisse wie das Privatrecht seinen Bedürfnissen
anzupassen ; auf der anderen Seite das sich mehrende und seiner
geschichtlichen Bedeutung bewußt werdende Proletariat; die sich

verschärfenden Klassengegensätze, die zu immer neuen Konflikten
— hier zwischen den einzelnen Klassen, dort zwischen den einzelnen
Kapitalistengruppen und Staaten — und zum Gebrauch neuer
Waffen und neuer Kampfmethoden führen, alles ins Gewalttätige,

Maßlose, Unpersönliche gesteigert. Dann die Demokratisierung

des Staates und seiner Einrichtungen, die Befreiung
von jenem Fatalismus und all jenen Hemmungen, die sich aus
der früheren Gebundenheit und Abgeschlossenheit der
Lebensverhältnisse ergeben hatten; die Wurzellosigkeit und Heimatlosigkeit

des Lohnarbeiters; die Auflösung des alten
Familienverbandes, die neue örtliche Verteilung der Bevölkerung; die

Bildung volksreicher Industriezentren, endlich die Widerspiegelung
aller dieser Veränderungen in unserer Weltanschauung.
Man kann natürlich in der Geschichtsdarstellung alle diese

Momente bewußt ausschalten und sich auf eine Darstellung der
rein politischen Vorgänge beschränken. Aber man darf dann

120



auch nicht den Anspruch erheben, mehr zu geben als einen
bescheidenen Ausschnitt aus dem Leben, der zudem, aus allen
Zusammenhängen herausgenommen, nicht als Entwicklung, sondern nur als
zeitlicher Ablaufeiner Reihe von Ereignissen begriffen werden kann.

Von der allgemeinen Beobachtung, daß in bürgerlichen
Gefchichtswerken die sozialistische Bewegung weder nach ihrem
Verlaufe noch nach ihren Ursachen und ihrer Wesensart eine
zutreffende Darstellung erfährt, macht auch Fueter keine
Ausnahme. Ein Unterschied besteht höchstens infofern, als man bei
ihm den Mangel besonders stark empfindet. Wenn er davon
überzeugt ist, daß die Auseinandersetzung mit den sozialistischen
Forderungen die innere Politik der europäischen Staaten im
letzten halben Jahrhundert beherrscht hat, so durfte er sich nicht
mit den flüchtigen Bemerkungen über die sozialistische Bewegung
begnügen, die nirgends eine genauere Kenntnis mit ihr verraten'
Er spricht vom Inhalt des Kommunistischen Manifestes, das er
„nur im rohesten Umrisse" wiedergeben könne. Aber gerade
seinen Grundgedanken, auf dem sich die Theorie des modernen
Sozialismus aufbaut, trifft er nicht. Dafür spricht er — in
Anführungszeichen — von der „großen reaktionären Masse" und
meint, er zitiere eine Stelle des Manifestes. Davon abgesehen,
daß in dem Schlagwort nicht von der großen, sondern von der
einen reaktionären Masse die Rede ist, sucht man es vergebens
im Kommunistischen Manifest. Es gehörte dem Wortschatz der
Lassalleaner an und bei der Beratung des Einigungsprogramms
am Gotbaerkongreß waren es gerade die Sozialdemokraten, die
unter Berufung auf Marx sich der Aufnahme dieses Schlagwortes

in das Programm, allerdings erfolglos, widersetzten.
Der Irrtum, der Herrn Fueter unterlaufen ist, ist fachlich nicht
von großer Bedeutung und feine Erwähnung würde sich nichtlohnen,
wenn er nicht als Beweis dafür diente, daß, wie die Unbefangenheit,

so auch die Gründlichkeit bürgerlicher Historiker leicht verfügt,
sobald sie sich der proletarischen Arbeiterbewegung zuwenden.

Aber immerhin : wollen wir die Entwicklung der
Geschichtswissenschaft in den letzten 29 Iahren mit einem Worte charakterisieren,

fo lautet es: Annäherung an die materialistische Geschichtsauffassung.

Betrachtungen zur Wirtschaftskrise.
Von Robert Grimm.

Wie schleichendes Gift durchdringt die Krise den ganzen
Wirtschaftskörper. Die Not der Arbeiterklasse wächst; von
Woche zu Woche schwellen die Ziffern der Arbeitslosenstatistik
weiter an. Auf den kapitalistischen Gefilden aber tummelt der

121


	Einige Bemerkungen zur materialistischen Geschichtsauffassung. Teil II

