
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 1 (1921-1922)

Heft: 2

Artikel: Einige Bemerkungen zur materialistischen Geschichtsauffassung. Teil I

Autor: Lang, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-328152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-328152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziali st engeseh entsprungen war. Konig und Peitsche

aber sind als Regierungsmaximen, wie uns die Erfahrung
lehrt, nicht nur dynastisch regierten Staatswesen vorbehalten.

Gleichwohl wäre es ein schwerer Fehler, wollten wir alle
Sozialgesetzgebung des bürgerlich-kapitalistischen Staates grundsätzlich

ablehnen. Das geltende Gesetz ist meist der Ausdruck
der in einem Staatswesen herrschenden Machtverhältnisse, mehr
noch als das Gesetz ist solcher Ausdruck die Auslegung und
Anwendung des Gesetzes; mächtiger als die Legislative ist die
Administrative! Darum kritisieren wir die bestehenden Zustände:
aber sorgen wir gleichzeitig dafür, daß die Machtverhältnisse im
Staate sich zu unsern Gunsten verschieben. Jede Lücke, jede
unbillige Bestimmung im Unfallversicherungsgesetz, im
Militärversicherungsgesetz, ja im Zivilgesetz ebenso als im Strafrecht,
die ganz besonders den Proletarier drückt, ist das untrügliche
Symptom für eine Lücke in unserer Organisation; denn wären
wir stark, wir hätten die Macht, auch hier Remedur zu schaffen.
So bedeutet der Kampf gegen die geltenden „Sozialgesetze"
gleichzeitig einen Kampf für die Machtentwicklung der
gewerkschaftlichen und politischen Organisation. Führen wir ihn darum
mit aller Kraft! Den Vorwurf des „Reformismus" brauchen
wir nicht zu fürchten; hat doch der Kommunist Dr Oberholzer
fast an die hundert Abänderungsanträge zum Anfallversicherungsgesetz

ausgearbeitet, sofern wir nicht falsch unterrichtet sind.
Wir befänden uns somit in der denkbar besten Gesellschaft.

Einige Bemerkungen zur
materialistischen Geschichtsauffassung.

Von O. Lan g.
I.

Bei der Beurteilung eines Geschichtswerkes gebührt
selbstverständlich dem Historiker das erste Wort. Vor allem wollen
wir von ihm wissen, ob die geschichtlichen Ereignisse richtig und
lückenlos dargestellt sind und ob der Verfasser bei der Benutzung
der Quellen mit der erforderlichen kritischen Vorsicht
verfahren ist.

Es läuft aber nicht auf eine Anmaßung hinaus, wenn sich

auch der Nichtfachmann zu einem Geschichtswerk äußert:
er hat das gute Recht, zu sagen, ob es ihm die Aufschlüsse und
Erkenntnisse vermittelt, die er von einer geschichtlichen
Darstellung erwartet. Die Ansprüche, die er an sie stellt, werden

6!



verschieden sein, je nach der Auffassung von dem, was die
Geschichtschreibung zu leisten imstande ist. Die Auffassung
darüber hat im Laufe der Zeit gewechselt und geschwankt und
auch heute noch herrscht bei den Historikern keine Einmütigkeit
darüber, welchen Anforderungen ein Geschichtswerk zu
entsprechen hat. Auf einer niedrigeren Stufe begnügt es sich mit
der schlichten Erzählung der Ereignisse in ihrem zeitlichen Verlauf.

Einen wesentlichen Fortschritt bedeutet es, wenn der
Historiker von den geschilderten Tatsachen zurückgeht auf die
handelnden Personen und deren Motive und Charakter. Der
Fortschritt liegt darin, daß nach einer Erklärung der
geschichtlichen Ereignisse gesucht wird. Er führt aber leicht auf
eine falsche Fährte, nämlich dann, wenn der Blick nicht weiter
dringt als zu denjenigen Personen, die als Fürsten, Feldherren,
Parteiführer im Vordergrund der Weltbühne stehen und
deshalb die Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Sie gewinnen dann
den Anschein, daß sie nicht nur Träger der Gewalt, Repräsentanten

irgendeiner politischen oder gesellschaftlichen Macht seien,
sondern daß sie schöpferisch in die Geschichte eingreifen und aus
einer geheimnisvollen Kraft der Persönlichkeit heraus der
Entwicklung Ziel und Richtung weisen. Diese Art der
Geschichtschreibung hat bis zum europäischen Krieg in der Hohenzollern-
legende eine ihrer übelsten Orgien gefeiert.

Eine Vertiefung erfuhr diese Auffassung durch jene
Historiker, welche in den führenden Personen die Verkörperung
oder die Werkzeuge bestimmter Ideen erblicken, die sich,
unabhängig von den einzelnen Menschen, in der Geschichte durchsetzen

und sich in äußeren Einrichtungen, so namentlich in der
Verfassung und in staatlichen Einrichtungen befestigen.

War man einmal bei einer solchen Betrachtungsweise
angelangt, so ließ sich die Frage nicht mehr abweisen, wo diese
Ideen ihren Ursprung haben und unter welchen Bedingungen
sie zu Triebkräften der geschichtlichen Entwicklung werden können.
Damit war der Begriff einer genetischen Geschichtschreibung,
d. h. einer Geschichte gewonnen, die ihr letztes Ziel im Nachweis
eines gesetzmäßigen Verlaufes, einer ursächlichen Verknüpfung
der geschichtlichen Vorgänge erblickt. Von hier aus eröffnete
sich nun freilich auch ein Spielraum für allerhand krause Theorien
und metaphysische Spielereien. Daneben aber gehen zahlreiche
ernsthafte Versuche her, die Gesetzmäßigkeit der geschichtlichen
Entwicklung empirisch nachzuweisen und auf bestimmten
Tatsachen und Erscheinungen zu begründen. P. Barth hat in seiner
„Philosophie der Geschichte als Soziologie" — allerdings nicht
mit besonderem Glücke — versucht, die Fülle der Geschichtstheorien

systematisch zu bemeistern. So sehr sie in ihrer Grund-

62



auffassung auseinandergehen, so haben sie doch das gemeinsam,
daß sie in der ursächlichen Erklärung der Geschichte nicht bei
einzelnen Personen, so machtvoll sie auch in den Gang der
Entwicklung eingegriffen haben mögen, stehen bleiben, und in
ihren Beweggründen nicht die letzte erkennbare Ursache der
geschichtlichen Veränderungen erblicken. Sie stellen diese Menschen

selbst wieder in den geschichtlichen Zusammenhang und
versuchen, sie in ihrer geschichtlichen Bedingtheit und als Glieder
irgendeiner Gesamtheit zu begreifen. Von diesem Standpunkte
aus gefehen stellt sich die Geschichte dar nicht mehr als die
Geschichte einzelner hervorragender Personen und ihrer
politischen und kriegerischen Unternehmungen. In den Mittelpunkt
rücken vielmehr die kollektiven Einheiten, als deren typische
Vertreter jene Einzelpersonen immerhin gelten mögen, und die

Aufgabe, vor welche sich nun die Geschichtsforschung gestellt
sieht, besteht im Nachweise und der Erklärung der Gesetzmäßigkeit,

welche die Veränderungen in der Gesellschaft
beherrscht. An die Stelle der individual psychologischen
Betrachtungsweise tritt, um ein Wort Lamprechts zu wiederholen,
die sozialpsychologische. Ihren Gegenstand bildet der
vergesellschaftete Mensch, der Mensch, der durch
tausend Beziehungen mit der Vergangenheit wie mit seinen
Nebenmenschen verflochten ist, und die Gesetzlichkeit, die es zu
erforschen gilt, ist die Gesetzlichkeit des sozialen Lebens.
Des sozialen Lebens, von welchem die politische Geschichte nur
einen kleinen Ausschnitt bildet. Die Geschichte muß, wenn sie

nicht gerade am Wichtigsten vorbeigehen soll, Wirtschafts- und
Kulturgeschichte werden, — Kultur im weitesten Sinne
verstanden.

Unter den Historikern und Philosophen, die eine
Geschichtsphilosophie begründeten, nimmt Karl Marx weitaus die
hervorragendste Stellung ein. Keiner hat in dem Maße wie er die
Wissenschaft befruchtet und ihr neue Wege gewiefen. Einen
Eroberer nennt ihn Max Adler, der sich mit der Kraft seiner
Gedanken immer neue Gebiete in der geistigen Welt unterwirft.
Es würde wenig bedeuten, wenn er nur unsere geschichtlichen
Kenntnisse vermehrt hätte. Was ihn zum Rang eines geistigen
Führers erhebt ist das: daß wir ihm ein neues Mittel der
Erkenntnis verdanken, eine neue Forschungsmethode, die uns
einen Standpunkt anweist, von dem aus wir dort Folgerichtigkeit
und ursächlichen Zusammenhang erkennen, wo wir bisher nur
Zufall und Willkür am Werke sahen. Bedenkt man, daß sich
die Geschichtswissenschaft wie die theoretische Nationalökonomie
heute, bewußt oder unbewußt, an Marx orientiert, so setzt es in
Erstaunen, daß eben diefe Wissenschaft sogar noch in den ersten

63



Jahren nach Marxens Tode von ihm und seinen Schriften
kaum Notiz genommen hat. Als sie sich dann genötigt sah,
sich mit ihm auseinanderzusetzen, blieb die Diskussion vorerst
deshalb unfruchtbar, weil sie sich anfänglich in der Wiederholung
und Widerlegung der Mißverständnisse erschöpfte, denen wir
freilich auch heute noch begegnen. Zu diesen Mißverständnissen
gaben namentlich zwei Umstände Anlaß. Zunächst der Umstand,
daß Marx leider nie Zeit gefunden hat, feine Geschichtsauffassung
methodisch zu entwickeln und mit einer eingehenden theoretischen
Begründung zu versehen. Was wir von ihm und von Engels
besitzen,sind nur zahlreiche kurze Formulierungen, die allerdings
in ihren historischen Schriften eine wertvolle Erläuterung und
Verdeutlichung erhielten. Zu einer Quelle von Mißverständnissen

wurde fodann der Name, unter dem Marxens
Geschichtsphilosophie bekannt wurde: Materialistische Geschichtsauffassung
oder Historischer Materialismus. Zu einem immer wieder
auftauchenden Mißverständnis verleitet er deshalb, weil in dieser
Zusammenstellung das Wort Materialismus in einem anderen
Sinne gebraucht wird als in der Philosophie. Unter dem
philosophischen Materialismus verstehen wir jene Weltanschauung,
die eine monistische, d. h. einheitliche Erklärung der Welt sucht,
indem sie im Psychischen eine Eigenschaft der Materie oder ein
Erzeugnis materieller Vorgänge erblickt. Historiker, die von
Marx' Geschichtsauffassung nichts kannten als den Namen,
mochten durch den letzteren zu dem Irrtum verleitet werden,
Marx habe sich durch das Beiwort „materialistisch" zum
philosophischen Materialismus bekennen wollen. Womit dann der
Unverstand glaubte bewiesen zu haben, daß Marx die Wirksamkeit

der Ideen in der Geschichte leugne. In Wahrheit
hat Marx in einer Geschichtsauffassung zu dieser philisophischen
Streitfrage keine Stellung bezogen. Das Beiwort materialistisch
enthält vielmehr einen Hinweis auf die materiellen
Lebensverhältnisse, unter denen die Menschen leben
und darauf, daß eine Erklärung der Gefetzmäßigkeit des sozialen
Lebens auf diese Verhältnisse zurückgehen und nicht bei den

„Ideen" der Menschen, d. h. bei ihren Wünschen und Idealen
stehen bleiben dürfe. Daß die andere Auslegung auf einem
groben und leicht zu verhütenden Mißverständnis beruht, ergibt
sich aus jeder der verschiedenen Formulierungen, die uns Marx
und Engels hinterlassen haben.

Die Marxistische Geschichtsauffafsuag steht im Mittelpunkt
der geschichtsphilosophischen Erörterung der letzten Jahrzehnte.
Ihre überragende Bedeutung gibt sich schon darin zu erkennen,
daß sie die Historiker nötigte, wenn auch widerwillig, zu den
grundsätzlichen Fragen Stellung zu nehmen, denen sie bisher

64



aus dem Wege gegangen waren, und an der Abklärung des

zentralen Problems aller Geschichtsforschung mitzuarbeiten.
Wenn W. Sombart einmal das Werk von Marx ein lebendiges
Werk nennt, „ein Werk, in dem Leben gebunden war und das
jederzeit wieder Leben in andern auslosen kann", so gilt das
nicht zum wenigsten von seinen geschichtsphilosophischen Schriften.

Eben deshalb ist es nicht das Entscheidende, ob mit dem
historischen Materialismus das letzte Wort gesprochen ist. Der
historische Materialismus ist eine Forschungsmethode, deren
Wert und Bedeutung sich nur in der Anwendung und an den
mit ihr erzielten Ergebnissen erweisen kann. Ob der Streit um
ihn mit seiner theoretischen Anerkennung enden wird, können
wir ruhig dabingestellt sein lassen. Wichtig ist für uns,, daß die
von Marx begründete Geschichtsauffassung uns mehr als irgendeine

andere im Verständnis der Geschichte gefördert hat; daß
sie Vorgänge in eine helle Beleuchtung rückte, die wir bisher
wohl nach ihrem zeitlichen Verlauf, aber nicht nach ihrer
geschichtlichen Bedingtheit und ihren inneren Zusammenhängen
kannten; vor allem: daß sie uns die Geschichte als eine
Entwicklung begreifen lehrt, an der wir bewußten Anteil nehmen
können. Welch wertvolles Erkenntnismittel wir an der Ge-
schichtstheorie von Marx besitzen, wird uns am klarsten, wenn
wir irgend ein Geschichtswerk zur Äand nehmen, dessen Verfasser
den historischen Materialismus grundsätzlich ablehnt, oder doch,
unter Verzicht auf eine geschlossene einheitliche Auffassung, in
einem schwächlichen Einerseits-Anderseits stecken bleibt. Ein
Vergleich der verschiedenen Standpunkte wird schon dadurch
belohnt, daß dabei der Grundgedanke und die Eigenart der
materialistischen Geschichtsauffassung besonders deutlich
hervortritt.

Zu einer derartigen Betrachtung eignet sich die
„Weltgeschichte der letzten hundert Jahre", die Dr Eduard Fueter
kürzlich veröffentlicht hat. (Sie erschien im Verlag von Schult-
Heß sc Eis, Zürich.) Geeignet erscheint sie deshalb, weil der
Verfasser nicht nur eine politische Geschichte hat schreiben wollen,
sondern wiederholt mit Nachdruck auf die Wichtigkeit der
wirtschaftlichen Veränderungen, „der ökonomischen Revolution"
hinweist und die sozialen Bewegungen in seine Darstellung
verflicht. In einem kurzen Vorwort spricht sich Fueter darüber aus,
wie er seine Aufgabe aufgefaßt und unter welchem Gesichtspunkt
er den nmfangreichen Stoff, den es zu bewältigen galt, gesichtet
und geordnet hat. Was er verspricht, ist eine
Geschichtsbetrachtung vom universal-historischen Standpunkt aus, durch
welche die Fäden bloß gelegt werden, welche die zeitlich und
örtlich getrennten Vorgänge verknüpfen. Er will deshalb die-

63



jenigen Ereignisse in den Vordergrund rücken, die von
universalhistorischer Bedeutung sind, wobei man freilich nicht erfährt, was
ihnen diese Bedeutung gibt und was sie also bei aller
Verschiedenheit der äußeren Erscheinungsform gemeinsam haben.
„Im zwanzigsten Jahrhundert — so schließt Fueter seine
einleitenden Betrachtungen — sind Weltpolitik und Weltwirtschaft
schon längst keine akademischen Begriffe mehr. Dieser
Forderung muß sich auch die Geschichtschreibung anpassen, wenn sie

als Einführung in politisch-wirtschaftliches Denken noch ernst

genommen sein will." Womit wohl ausgedrückt sein soll, daß
zu einer Geschichtschreibung vom „universal-historischen Standpunkt

aus" vor allem auch der Nachweis der engen Wechselwirkung

gehöre, in der Politik und Wirtschaft zueinander stehen.

In der Regel gibt wohl der Verfasser eines Werkes der
Kritik den Maßstab an die Kand, an dem es gemessen werden
soll und überläßt dann der Kritik das Arteil darüber, ob sein
Werk diesen Maßstab erträgt und ob er das Ziel erreicht hat,
das er sich steckte. Fueter wartet dieses Arteil nicht ab, sondern
sagt uns selber, wie wir sein Buch einzuschätzen haben. Er leitet
es ein mit dem lapidaren Satze: „Was sich bisher
Weltgeschichte nannte, war nicht mehr als ein Konglomerat." Was
etwa besagen will: Meine Vorgänger habe.: mit großem Fleiß
einen Kaufen Baumaterial zusammengetragen; meine größere
Leistung besteht darin, daß ich den ungeordneten Kaufen von
Ziegelsteinen zum wohlgegliederten und gut fundamentierten
Bau zusammenfüge.

Diesen Anspruch macht ihm der Basler Kistoriker Bächtold
in den „Schweizerischen Monatsheften für Politik und Kultur"
streitig. Er wundert sich, daß Fueter „den Mut hat, mit einer
Darstellung von solcher Oberflächlichkeit vor die Oeffentlichkeit
zu treten". Er begründet den Vorwurf der Oberflächlichkeit
damit, daß Fueter wichtige geschichtliche Ereignisse, namentlich
der Kolonialpolitik, gar nicht erwähnt, andere falsch eingeschätzt
und beurteilt habe. Darüber, ob diese Vorhalte begründet sind,
mag sich Fueter mit seinem Kollegen selbst auseinandersetzen.
Mir scheint, daß damit über den Wert seines Buches nicht
allzuviel und jedenfalls nicht das Entscheidende gesagt sei.
Sein Wert wird viel mehr als von derartigen mit roter Tinte
angemerkten Schnitzern davon abhängen, ob es ihm wirklich
gelungen ist, aus dem „Konglomerat" einen Bau zu erstellen.
Ob er den Standpunkt gefunden hat, von dem aus in die
verwirrende Fülle von Geschehnissen Klarheit und Ordnung im
Sinne eines inneren Zusammenhanges kommt. Ob es ihm
gelungen ist, im Ablauf der Dinge eine Gesetzmäßigkeit
nachzuweisen, durch welche sie vom Zufall und von den individuellen

66



Bestrebungen der einzelnen Menschen unabhängig werden. And
das könnte wohl der Fall sein, auch wenn die geschichtliche
Darstellung Lücken aufweist. Aber gerade in diesem Punkte erfüllt
das Buch die Erwartungen nicht, welche der Verfasser in seinem
Vorwort erweckt.

Zunächst: Gerade weil Fueter zwischen seinen Vorgängern
und sich einen dicken Strich zieht und ein Buch verspricht, dessen
die Welt sich bisher noch nicht versehen hat, wäre man gerne
einer, sei es noch so kurzen, grundsätzlichen Auseinandersetzung
über seine Geschichtsauffassung begegnet. Natürlich nicht im
Sinne irgendeiner spekulativen Idee, mit der er an die Dinge
herantritt, sondern im Sinne einer Theorie als Niederschlag
und Gewinn aus der Betrachtung des empirischen Stoffes.

Ein Ansatz dazu findet sich. An einer willkürlich gewählten
Stelle (in dem Kapitel über die „internationale konservative
Solidarität") schaltet er, „um Wiederholungen in späteren
Kapiteln zu vermeiden", folgende prinzipielle Bemerkung ein:

„Es gibt bekanntlich eine Betrachtungsweise in der Geschichte, die
alle Vorgänge auf Ideen zurückführt. Die Vergangenheit wie die
Zukunft erscheint ihr als ein Kampf großer Prinzipien; sie sieht in den
streitenden Staaten und Parteien allgemeine Tendenzen verkörpert. Dieser
Auffassung, die man die ideologische nennen kann, steht eine andere,
gewöhnlich als weltmännisch bezeichnete gegenüber, die die Wirksamkeit
solcher Ideen vollständig leugnet. Der großen Masse und den ewig
Dummen müsse man allerdings solche Köder hinwerfen; in Wahrheit
nehme aber niemand von den Regierenden solche Phrasen ernst. Der
nüchterne Beobachter kann nun weder der einen noch der anderen dieser
extremen Theorien recht geben. Gewiß ist die zuerst charakterisierte
Auffassung in ihrer reinen Form unhaltbar.... Aber: weil persönliche
Interessen nie ganz ausgeschaltet werden können, gibt es darum keine

Kingabe an allgemeine Ziele."
Das ist die „Geschichtsauffassung" Fueters, wenn anders

diese paar Sätze, über deren Dürftigkeit und Banalität man sich

füglich wundern darf, diesen Namen verdienen.
Also: Es gibt nach Fueter zwei Geschichtsauffassungen,

eine kann man die ideologische nennen, die andere wird gewöhnlich
als weltmännisch bezeichnet—wobei sich das „gewöhnlich" freilich
nur auf Fueters eigenen Sprachgebrauch beziehen kann. In der
Literatur hat jene Beziehung sich glücklicherweife noch nicht
eingebürgert. Die Wahl zwischen diesen beiden Betrachtungsweisen
macht Fueter dem Leser deshalb schwer, weil er uns nur verrät,
was die „weltmännische" leugnet, aber nicht, zu welchen Grundsätzen

sie sich bekennt. Sie leugnet, daß die geschichtlichen
Vorgänge auf Ideen zurückgeführt werden können, weil in Wahrheit
niemand von den Regierenden solche Phrasen ernst nehme.

67



Davon abgesehen, daß die Wirksamkeit einer Idee nicht davon
abhangen kann, ob sie von „den Regierenden" als Phrase
behandelt oder ob sie ernst genommen wird: wir erfahren nicht,
was denn die weltmännische Auffassung an Stelle der Idee setzt.

Vielleicht soll die Bezeichnung weltmännisch einen Hinweis
darauf enthalten, daß sie nur materiellen Interessen eine

Wirksamkeit zugesteht. Aber auch wenn die seltsame Antithese
ideologisch-weltmännisch so verstanden werden soll, so sind wir
um nichts klüger geworden. Denn Fueter belehrt uns zwar,
daß ein nüchterner Beobachter weder der einen noch der anderen
dieser extremen Theorien Recht geben rann, verheimlicht uns
aber die Theorie, die auf der Linie der goldenen Mittelmäßigkeit
liegt und die Billigung des nüchternen Beobachters finden könnte.

Worüber man sich klar werden muß, ist zunächst das: Die
verschiedenen Geschichtsauffassungen unterscheiden sich nicht
dadurch, daß die einen alle Vorgänge auf Ideen zurückführen, die
anderen auf irgendwelche andersgeartete Faktoren. Welches
immer die den Gang der Entwicklung bestimmenden Faktoren
sein mögen, so können sie nur in der Art wirksam werden, daß
sie die Menschen in ihrem praktischen Verhalten bestimmen.
Und das wiederum kann nur auf die Weise geschehen, daß sie in
den Menschen Empfindungen, Wünsche, Anschauungen wecken,
die zum Motiv ihres Handelns werden. Sie verdichten sich zu
Zweckvorstellungen, welche die Menschen durch ihre Handlungen
zu verwirklichen suchen. Wir dürfen uns durch den Gebrauch
der Kollektivbezeichnungen, wie: Deutschland, die Entente, der
Balkan, das Proletariat, oder die Zusammenfassung geschichtlicher

Ereignisse unter einem Namen, wie: die französische
Revolution, der Klassenkampf, darüber nicht täuschen lassen,
daß alle geschichtlichen Vorgänge sich auflösen in Handlungen
der an ihnen beteiligten Individuen. Daß das geschichtliche
Ergebnis dieser Einzelaktionen von den Menschen nicht vorausgesehen

und oft nicht gewollt ist, vermag daran nichts zu ändern.
Es bleibt dabei, daß alles, was von außen auf die Menschen
einwirkt, den Weg durch ihr Bewußtsein nehmen und als
Zweckvorstellung sie in Tätigkeit setzen muß. Und deshalb nimmt die
Geschichtsphilosophie ihren Ausgangspunkt nicht bei der törichten
Frage: ob die geschichtlichen Vorgänge auf Ideen oder auf
andere Faktoren zurückgeführt werden müssen. Vielmehr lautet
das Problem so: Was ist hinter diesen idealen Triebkräften
wirksam? Was macht die eine Idee zum Motor und Leitmotiv
der geschichtlichen Entwicklung, während einem andern vielleicht
viel schöneren Ideal jede Wirksamkeit versagt ist? Warum
erlangt eine Idee zu einer bestimmten Zeit die Macht, alle
Gemüter in Bewegung zu setzen, während sie zu einer anderen

68



Zeit oder unter anderen Bedingungen wirkungslos verpufft?
And ferner: Wie werden die ungezählten Handlungen der ihre
persönlichen Zwecke verfolgenden Menschen zur „Geschichte" '<

Wie ist es möglich, daß ihre bald nebeneinander hergehenden,
bald sich durchkreuzenden Bestrebungen sich „zum Gewebe der
sozialen Gesetzmäßigkeit" ordnen und verflechten?

And von diesem Punkte aus gehen die Wege auseinander.
Nach der einen Auffassung treten jene Ideen von außen in
religiöser oder philosophischer Verbrämung an den Menschen
heran und bestimmen sein Geschick. Nach ihr sind die Menschen
Werkzeuge der Vorsehung, einer jenseitigen Macht, etwa einer
sittlichen Idee, an deren Verwirklichung sie, wissentlich oder
unwissentlich, arbeiten. Nach der anderen Auffassung folgt die
Entwicklung der menschlichen Gesellschaft nicht einem fremden,
sondern nur ihrem eigenen Gesetz, einem Gesetz, das aus ihrem
eigenen Wesen fließt. Auf diesem Standpunkt steht die materialistische

Geschichtsauffassung, von der in einem zweiten Aufsah
die Rede fein soll.

Gesetzgebung — Rechtsprechung — Verwaltung.
Das neue Angestelltengesetz in Oesterreich.

Mit dem I.Iuli 1921 ist in Oesterreich ein neues Gesetz über den

Dienstvertrag der Privatangestellten in Kraft
getreten, das bedeutende Fortschritte gegenüber dem alten Kandlungs-
gehilfengesetz bringt. Einige Bestimmungen mögen den schweizerischen
Stehkragenproletariern zeigen, welche Erfolge ihre österreichischen Kol-
legen letzten Endes ihrer starken gewerkschaftlichen Organisation zu
danken haben und wie weit sie selber, im Schlepptau der „demokratischen"
Angestelltenpolitik der Serren Äorand und Konsorten, zurückgeblieben sind.

Bei Dienstverhinderung infolge Krankheit oder Anfall
bezieht der Angestellte seinen vollen Gehalt während 6 Wochen, nach
einer ununterbrochenen fünfjährigen Dienstzeit bis 8, bei einer fünfzehnjährigen

bis 10 und bei einer fünfundzwanzigjährigen bis 12 Wochen,
Damit die Zuwendungen nicht plötzlich aufhören, läuft noch je weitere
4 Wochen der halbe Lohn. Schwangeren Frauen steht ein Anspruch
auf Lohn für die Zeit von 6 Wochen nach der Niederkunft zu, in welcher
Zeit sie zur Arbeit nicht zugelassen werden dürfen.

Das Mindestmaß des Urlaubs beträgt 2 Wochen,
Z Wochen nach fünf Dienstjahren, 4 nach zehn und 5 nach fünfundzwanzig.
Anter bestimmten Bedingungen wird die bei anderen Dienstgebern
zugebrachte Dienstzeit bei der Berechnung des Arlaubes mitberücksichtigt.

Von großer Bedeutung ist das Obligatorium der
Abfertigung. Diese beträgt das zweifache Monatsgehalt nach
Z Dienstjahren, das dreifache bei 5 und, alle Jahrfünfts weiter an-
steigend, bis zu einem Iahresgehalt bei 25 Dienstjahren. Der Wider-

69


	Einige Bemerkungen zur materialistischen Geschichtsauffassung. Teil I

