
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 84 (1994)

Artikel: Das Leben des heiligen Findan von Rheinau : nach der St. Galler Vita
Findani aus der Handschrift 317 der Vadianischen Sammlung,
Kantonsbilbiothek (Vadiana)

Autor: Derschka, Harald Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leben des heiligen Findan von Rheinau

nach der St.Galler Vita Findani aus der Handschrift 317
der Vadianischen Sammlung, Kantonsbibliothek (Vadiana)

Harald Rainer Derschka Im 9. Jahrhundert hat der heilige Findan oder
Fintan, ein Ire, als Einsiedler beim Kloster
Rheinau gelebt. War er früher in der gesamten
Umgebung bekannt und beliebt, so kennt ihn
heute ausserhalb von Rheinau kaum jemand
mehr.

Dies liegt nicht zuletzt daran, dass sich die
Beschäftigung mit dem heiligen Findan in
verstreuten Publikationen, abgespielt hat, die dem
Nichtfachmann nicht ohne weiteres bekannt
sind. Zudem hat es bisher keine deutsche

Ubersetzung der lateinischen Lebensbeschreibung
des Heiligen gegeben.

Der vorliegende Aufsatz möchte diesem

Mangel abhelfen. Ausgehend von der St.Galler
Handschrift über sein Leben bzw. ihrer Übertragung

ins Deutsche wird der gegenwärtige Stand

der Forschung zu Findan zusammengefasst.

Die St.Galler Handschrift
der Vita Findani

Das Manuskript 317 der Vadianischen Sammlung,

Kantonsbibliothek (Vadiana) St.Gallen,
enthält auf den Seiten 16 recto bis 23 verso die

Lebensbeschreibung des heiligen Findan. Sie
besteht aus vier Blättern weissen Pergamentes; das

Seitenformat beträgt ca. 17,8 X 23 cm und dürfte
erst zum Binden angelegt worden sein
(abgeschnittenes Wort aufS. 23 V). Aufjeder Seite sind
18 Zeilen angelegt, deren Abstand durchschnittlich

unter einem Zentimeter liegt; es bleibt ein

grosszügiger Abstand zum Seitenrand. Die
Überschrift der Vita ist in lebhaftroter Rustika

gehalten, die Anfangsbuchstaben der dreizehn
Abschnitte in Kapitalis Quadrata, der Rest des

Textes in breiter, brauner karolingischer Minuskel

von hohem Formniveau, deren n-Höhe unter

3 mm liegt. Auf dem oberen Seitenrand von
S. 16v hat eine spätere Hand die Erklärung «Scoti

seu Hiberni» notiert. Dem Schriftbild nach

könnte dies der Thurgauer Jurist und
Geschichtsforscher Melchior Goldast von Hai-

minsfeld eingetragen haben. Ebenso sind einige
der Unterstreichungen im Text offensichtlich
nicht vom Schreiber, sondern nachträglich
angebracht worden.

Der augenscheinlich sichere und geübte
Schreiber wird von Albert Bruckner1 für das 9.
bis 1 O.Jahrhundert angesetzt, Bernhard Bischoff
denkt «eher an die zweite Hälfte des 10. oder
noch das 10./11. Jahrhundert».2 Nach Bischoff
ist auch die Herkunft der Handschrift offen. Gegen

eine Entstehung im Kloster St.Gallen spricht
folgender Umstand: In der Stiftsbibliothek
St.Gallen befindet sich der Kodex 566, ein
«kalendarisch geordnetes Verzeichnis von
Heiligenleben» aus dem 10. Jahrhundert. Der heilige
Findan ist erst nachträglich im 12. oder 13.Jahr¬
hundert in das Verzeichnis aufgenommen worden.

Im Gegensatz zu anderen Heiligen befindet
sich dort auch kein Hinweis auf einen Standort
der Vita in der Klosterbibliothek.3

Der Schreiber verwendet gängige, leicht
einsichtige Abkürzungen im Text, wobei er auf
umständliche Häufungen derselben verzichtet. Die
Zeichensetzung ist weniger klar gestaltet:
mittelhohe und hohe Punkte sowie Kombinationen
von Punkten und Kommata finden Verwendung
und sind wohl als Pausen beim lauten Lesen,

weniger als Satzzeichen im eigentlichen Sinne

gedacht. So weicht die Interpunktion der
Herausgeber, die sich um eine dem Text angepasste
Zeichensetzung bemüht haben, z.T. erheblich
von der Vorlage ab. Insbesondere stimmen die

vom Schreiber durch Rustikabuchstaben
ausgewiesenen Satzanfänge nicht unbedingt mit den

grammatisch korrekten Satzanfängen überein.
Es trägt zur Einheitlichkeit des Schriftbildes bei,
dass der Schreiber einen Wortabstand von etwa
einer halben Buchstabenbreite lässt; Präpositionen

werden allerdings zum nachfolgenden Wort
gezogen. Bei der Worttrennung hält sich der
Schreiber offensichtlich an eine feste Regel; er
trennt nach Silben, wobei aufder neuen Zeile ein
Konsonant zu stehen kommt. Ausnahmen gibt es

nur an zwei Stellen, wo zwischen getrennt ge-

77



sprochenen Vokalen getrennt wird. Diese Regel
wird auch dort eingehalten, wo eine Trennung
nach Stämmen sinnvoller erschiene (S. ipv, Z. 7:

pe-regrinationem).

Die Stellung der St.Galler
Vita Findani in der Überlieferungsgeschichte

Die Originalhandschrift der Vita Findani ist
nicht erhalten; sie dürfte bald nach Findans Tod
in den beiden letzten Jahrzehnten des 9.
Jahrhunderts von einem Zeitgenossen des Heiligen
angefertigt worden sein. Schliesslich spricht die
Handschrift davon, dass Findan seine Taten zu
unserer Zeit vollbracht habe.

Heinz Löwe hat die sieben bekannten
mittelalterlichen Abschriften der Vita Findani in zwei

Gruppen aufgeteilt, wobei er sich auf eigene,
sehr differenzierte Textvergleiche und auf
Ansätze zur Datierung stützt, denen paläographi-
sche, an den Schriftmerkmalen orientierte,
Gesichtspunkte zugrunde liegen.4

Die erste Gruppe umfasst neben dem
vorliegenden Kodex St.Gallen, Kantonsbibliothek (Va-
diana) Nr. 317, den Kodex Engelberg, Stiftsbi—

bliothek 2, und die Handschrift der Landesbi-
bliothek Karlsruhe, Reichenau Perg. Nr. 84. Der
Kodex Engelberg; stammt nach Bruckner «sicher

D O

aus der Zeit des Abtes Frowin» (1147-1178); die

Entstehung der Findansvita der Karlsruher
Handschrift ist, so Johanne Autenrieth, «eher

noch im 10. als im 11. Jahrhundert anzunehmen».5

Somit steht die letztgenannte Handschrift

zeitlich der St.Galler nahe. Zur zweiten
Gruppe zählen die Rheinauer Handschrift
Zürich, Zentralbibliothek Rh. 18, ein Lektionar aus
der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts; die Rheinauer

Handschrift Zürich, Zentralbibliothek
Rh. 28, die im Kern im 13. Jahrhundert entstanden

ist; die Zwiefaltener Handschrift in Stuttgart,

Landesbibliothek Cod. Thcol. fol. 188, aus
dem 12.Jahrhundert, und die Handschrift Trier,
Stadtbibliothek 1376/141, ein Papierkodex des

beginnenden 16. Jahrhunderts.
Ausser ihrem Alter trennen die beiden Hand-

schriftengruppen sowohl orthographische als

auch inhaltliche Details. Die orthographischen
Eigenheiten weisen die zweite Gruppe wiederum

als die jüngere aus, da z. B. Rechtschreibfehler
der ersten Gruppe berichtigt sind; ausserdem

sind unübliche Formulierungen der ersten
Gruppe gebräuchlicheren Schreibweisen ange-
passt.

Die inhaltlichen Unterschiede beider Gruppen

verweisen auf Rheinau als den Entstehungsort
der jüngeren Handschriften im Gegensatze

zu den älteren. So sprechen die Handschriften

der ersten Gruppe davon, dass die Reliquien des

heiligen Blasius dorthin (illuc) nach Rheinau
gebracht worden sind, wohingegen die
Handschriften der zweiten Gruppe hierher (hue), also

aus Rheinauer Perspektive, schreiben. Zudem
ergänzen die jüngeren Handschriften, mit
Ausnahme der Zwiefaltener, im Bericht von Findans
Vision von Rheinau den Namen Renaugie, um
Rheinau als Ort, an dem sich Findan
eingeschlossen hat, gegen Pfäfers abzugrenzen.

Steht die erste Gruppe der Originalschrift am
nächsten, so ist es innerhalb dieser Gruppe im
allgemeinen unsere St.Galler Handschrift, die als

die ursprünglichste angesehen wird, wenngleich
die Karlsruher Handschrift dem Original ähnlich

nahe stehen könnte. So nimmt Oswald Hol-
der-Egger die St.Galler Handschrift als Grundlage

für seine Edition der Vita in den Monumenta
Germaniae Historica6, die nach wie vor «vom
textkritischen Standpunkt aus als abschliessend»7

gilt. Die Handschriften der jüngeren
Gruppe konnte Holder-Egger bei seiner
Rekonstruktion des Textes ohne Schaden unberücksichtigt

lassen. Allerdings enthält die Rheinauer
Handschrift Zürich, Zentralbibliothek Rh. 18,

einen Zusatz, der zumindest die Uberlieferungs-
geschichte erheblich beeinflusst hat. Die älteren
Handschriften berichten, Findan sei ein Bürger
der Provinz Laginia, also der irischen Provinz
Leinster, gewesen. In der Zürcher Handschrift ist
eines durchprineeps ersetzt, Findan also zum Fürsten

erhoben. Entsprechend ist der Vater Findans
nicht mehr nur Soldat eines Fürsten, sondern
selber der Fürst. Diese Lesart hat zeitweise weite
Verbreitung gefunden: Der Rheinauer Sarkophag

Findans von 1710 stellt den Heiligen mit
der Fürstenkrone auf dem Buch in seiner linken
Hand dar.8 Die Dukaten und Zweidukatenstücke,
die Abt Gerold II. Zurlauben zu seinem
Abtsjubiläum 1723 prägen lässt, tragen auf der
Rückseite die Umschrift S.FINTAN.PRINC.
LAGINTIAE.MONACH.RHENOV. und

zeigen den Heiligen wiederum mit einer Krone
in der Linken.9 Obwohl die Version vom Prineeps

Laginiae bald als unhaltbar fallengelassen worden

ist, weisen immer noch viele Hagiographien
aufdie edle Abstammung Findans hin, sojohann
Evangelist Stadler oder die Encyclopédie
Théologique.

Zur Echtionsgeschichte der Vita

Die erste Edition der St.Galler Handschrift gibt
Melchior Goldast von Haiminsfeld 1606 in den
Alamannicarum Rerum Scriptores auf den Seiten
318 bis 322, wobei er einige Schreibfehler der
Handschrift stillschweigend korrigiert und

D D
manche Formen der klassischen Schreibweise

angleicht. Allerdings enthält seine Ausgabe
Druckfehler, die in den folgenden Auflagen
nicht korrigiert, sondern vermehrt werden. Jean
Mabillon druckt Goldasts Text 1677 in den Acta
Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti IV (S. 378 —

382) ab. Die jüngeren Editoren haben sich nicht
mehr nur auf die St.Galler Handschrift gestützt,
sondern die verschiedenen Vorlagen miteinan-
der verglichen. Die Ausgabe von Georg Wilhelm
Zapf in: Reisen in einige Klöster Schwabens, durch

den Schwarzwald und in die Schweiz (S. 243 -254),
erschienen 1786 in Erlangen, stützt sich auf
Vorarbeiten des Rheinauer Stiftsarchivars P. Mauritius

Hohenbaum van der Meer; van der Meer hat

j edoch aufZapfs wenig sorgfältige Arbeit keinen
Einfluss mehr nehmen können.10 In der 1848 in
Karlsruhe erschienenen Quellensammlung der

badischen Landesgeschichte gibt Franz Joseph Motte

im ersten Band auf den Seiten 54 bis 61 einen
Text, der sämtliche drei älteren Handschriften
berücksichtigt sowie die beiden Rheinauer
Handschriften Zürich, Zentralbibliothck Rh. 18

und 28. Die heute allgemein zitierte Ausgabe
Oswald Holder-Eggers in den Monumenta
Germaniae Historica (Scriptores XV,1; S. 502-506)
fusst allein auf den drei älteren Handschriften.

Übersetzung

Die folgende Ubersetzung der Vita möchte ein
Nachvollziehen des lateinischen Textes gestatten,

wobei vermieden werden sollte, der
deutschen Sprache allzuviel Gewalt anzutun. Deshalb
werden einige der Partizipialkonstruktionen
nicht als Nebensätze aufgelöst, sondern
beigeordnet. Für die Durchsicht meines Manuskriptes
und eine Anzahl wertvoller Hinweise für die

Ubersetzung danke ich Herrn Studiendirektor
Ernst Knobelspiess aus Konstanz. Die altirischen
Sätze sind nach dem Thesaurus Palaeohibernicus

von Stokes und Strachau aufgelöst."

Es beginnt die Lebensbeschreibung des heiligen
Bekenners Findan.

Da der allmächtige Gott seine Auserwählten,
die er vor der Erschaffung der Welt für das ewige
Leben bestimmt hat, für gewöhnlich in seiner

unaussprechlichen Barmherzigkeit, nachdem
sie mit den verschiedenartigen Belangen dieser

O D
Welt befasst waren und mannigfaltigen Tätigkeiten

nachgegangen sind, zu den Grundsätzen
eines vollkommeneren Lebens hinführt, gewiss
auf verschiedenen Wegen, die doch dem rein-

D '
sten Quell seiner Güte entspringen, schien es

auch uns nicht ungereimt, in kurzen Worten die
ö 7

rühmende Erinnerung an einen denkwürdigen
Mann niederzuschreiben, der in unserer Zeit
nachahmenswerte Beispiele gegeben hat, damit

78



ciNcinr ijixAsa ütjdAhiic&siüs'
KM M OAiPS iltCTÙSSVOS tydSAÎWlTlLAyU
imitifh canBmmone predifhri&uw x&etmxm

-DUterfifhunifmiindt ctirifoccupxrof-Xc tunx.
ftiutiA fecrxmrf- mtffxbth mtftricordix Xdp fee

-norïfuîTÇ mihtirtxpduttrefolexr-rnodifqiiicfê
diiittiiC txpunfflmo Txtnen clemtrmç fiiç ftm

Ttmxnxmib? -nobifquoq.*hxudxbfardt infame-

mtmombilifiuri qui tin f:unrrxbihx fWrr octm
pUrttrnporiby-predicAbiîe nerhfcotnpendwflf
confcri htrt mermorit ' Clnxieniifx'nabtfbee

feptitgpmbufefpoihrifxliqindxdpwfemim
ftmm xfferxrrr im Irtxnf ' \Jtr tgmirqmJx no

mint findAn ^ptett femnif-et, uiÇpimmA t Iacq

nmflf-cimh/occxfiomhrxdpfücnont titre, per ~

tientrrr - qmhufa r~rtrnprxnon i b? Aclxbon b ihr

fcequemrxurtcruC fane enxrrxre do fanente co

nxbtrrmr 'frtdicri trqo ain fororem - grrrmIff

"M
5. H

Die erste Seite der Vita Findani. MS 317
der Vadianischen Sammlung, Kantonsbibliothek
(Vadiana) St.Gallen, fol. :6r. Bild: Derschka

dies sowohl uns beim häufigen Lesen als auch der
Nachwelt ein wenig Nutzen zu ihrer Vervoll-D

kommnung beitragen kann. Mit Gottes Hille
O O

wollen wir daher zu berichten versuchen, durch
welche Wechselfälle des Lebens ein Mann
namens Findan, seiner Herkunft nach ein Skote,

ein Bürger der Provinz Laginia, zu einem
vollkommeneren Leben gelangt ist und welchen

D O

Versuchungen und Leiden er häufig ausgesetzt
war.

Nun verschleppten Heiden, die Normannen
genannt werden, die Schwester des besagtenö ' ö
Mannes nebst anderen Frauen als Gefangene, als

D 7

sie die meisten Orte der Insel Skotia, aul die man
auch Hibernia sagt, verwüstet haben. Daraufhin
hat ihr Vater seinem Sohne Findan befohlen, dass

er gegen ein Lösegeld die Schwester freikaufen
und zum Vater zurückbringen sollte. Der nahm
Gefährten mit auf den Weg und dazu einen
Dolmetscher. Als er den Befehl des Vaters ausführen
wollte und brüderliche Liebe im Herzen trug, istD'
er bald auf dieser Fahrt von den Heiden festge-

nommen und in Fesseln gelegt worden.Erwurde
dann sogar unverzüglich zu ihren Schiffen
gebracht, die am nahen Ufer lagen. An diesem Tage' ö O
aber und in der folgenden Nacht blieb er in Ketten

ohne Speise und Trank. Am Morgen aber
berieten sich die Normannen, und einige, die einen

vernünftigeren Sinn hatten und, wie wir glauben,

ein von Gott in ihnen erwecktes Gefühl für
Menschlichkeit, sagten, die zu ihnen kämen, um
andere freizukaufen, dürften nicht mit Gewalt

festgehalten werden. Daher ist er aufdiese Weise
befreit worden. Also hat der überaus gütige Herr
seinen Knecht schon damals für wert befunden,
ihn aus den Händen der Feinde zu befreien,
obgleich er bis dahin noch zum Laienstand gehörte.
O D
Denn er wusste, dass er ihm später in allem mit
sehr frommer Haltung dienen würde. Auch als

ihm in einem anderen Falle eine Menge derselben

Feinde nachsetzte, als er in ein Haus floh und
sich hinter der Eingangstüre verborgen hielt,
konnte ihn keiner von jenen finden, wie sehr sie

auch auf allen Seiten um ihn hin und her liefen.
Und wir glauben, dass nicht verschwiegen

werden dürfe, aus welchem Anlass er seine

Pilgerfahrt aufgenommen und sie in lobenswerter
Weise zu vollenden versucht hat. In der Provinz
der Laginensier ist ein gewaltiger Zwist zwischen
zwei führenden Männern ausgebrochen. Nun ist
ein Vasall des einen Anführers der Vater des

erwähnten Findan gewesen. Der tötete nun einen
Mann der Gegenseite. Als der Führer der Gegenseite

dies hörte, ist er — in masslosem Zorne
entbrannt — umgeben von einem grossen Heerhaufen

sofort zum Haus des Vaters von Findan
angerückt, um seinen ganzen Besitz und ihn selbst

mit Schwert und Feuer zu vernichten. Und als sie

in der Nacht kamen, haben sie das Haus mit Waf-

79



fengewalt belagert und Feuer ans Haus gelegt; sie

haben den Vater des Findan auf grausame Weise

getötet, als er vor dem Feuer nach draussen floh.
Den Findan aber, der sich in einem anderen
Hause befand, haben sie nicht fassen können, da

er sich, nachdem sie es ebenfalls in Brand
gesteckt hatten, vor dem Tor mannhaft verteidigte;
sondern er is t mitten durch die Flammen und die
Feinde hindurch kaum versehrt entkommen, da

ihn offensichtlich göttliche Gnade beschützte.
Seinen Bruder aber, der in demselben Hause
gewesen war, haben sie getötet. Infolgedessen sind

nun zwischen beiden Sippen grosse Feindseligkeiten

ausgebrochen und unversöhnlicher Hass.

Aber nach einem gar nicht langen Zeitraum
haben beide Seiten wieder Frieden geschlossen;
nachdem durch die Vermittlung einiger Getreuer

dem Findan und seiner Familie eine beträchtliche

Summe Geldes entrichtet worden war.
Aber in demselben Jahre haben die Feinde des

Findan bei sich folgende List ersonnen, da sie

fürchteten, dass Rache über sie käme und der
Schmerz über den Verlust des Vaters im Herzen
des Findan wiedererwachen könnte und da sie

ihn zugleich aus dem Weg schaffen wollten.
Nachdem sie den Entschluss gefasst hatten,
haben sie für den Findan ein Gastmahl vorbereitet
an einem unmitelbar am Meere liegenden Ort.
Nachdem sie den Findan dorthin eingeladen
hatten, kamen die Normannen und griffen ihn
selbst mitten aus den Gästen, wie sie es mit seinen
Feinden abgemacht hatten, und sie haben ihn in
sehr enge Fesseln gelegt und mit sich weggeführt.

Gemäss seiner Gepflogenheit hat ihn sein
normannischer Herr, weil er noch nicht in seine

Heimat zurückzukehren wünschte, an einen
anderen verkauft, der bald danach an einen dritten
und dieser an einen vierten. Nachdem dieser seine

Gefolgsleute gesammelt hatte, nahm er ihn
zusammen mit anderen in die Gefangenschaft in
die Fremde mit, weil er sich danach sehnte, seine

Heimat wiederzusehen. Als sie nun auf ihrer
Fahrt mit dem Schiff die halbe Strecke auf dem
Meer zurückgelegt hatten, da begegnete ihnen
eine Flotte desselben Volkes, und einer von diesen

bestieg das Schiff, auf dem Findan war, und
fragte nach der Beschaffenheit der Insel und
danach, was ihnen dort widerfahren sei. Aufdiesem
Schiffbefand sich aber einer, dessen Bruderjener
getötet hatte, der sich so erkundigt hat. Und
sofort ist er von ihm erkannt und auf der Stelle
getötet worden. Als dessen Gefährten dies sahen,
haben sie sich zum Kampf gerüstet und die beiden

Schiffe haben lange in einer erbitterten
Schlacht gegen einander gekämpft. Während
diese so stritten, fasste der in Fesseln gelegte Findan

wieder Mut und wollte seinem Herrn und
den Gefährten helfen. Da aber die Besatzungen
der übrigen Schiffe einschritten und zwischen

den Streitenden vermittelten, kehrte so das

Schiff, auf dem Findan war, ohne Schaden
zurück. Da sein Herr nun an die Opferbereitschaft
dachte, wie er ihn sogar gefesselt unterstützen
wollte, und da er so grosse Treue vergelten wollte,

befreite er ihn bald von den Fesseln und
hat versprochen, er werde es künftig gut bei

ihm haben. Als dies so geschehen war, sind sie zu
gewissen Inseln beim Volke der Pikten gelangt,
die sie Orcades nennen. Als jene nun von den
Schiffen an Land gingen und sich erholten und
auf den Inseln bald hierhin, bald dorthin liefen
und gleichzeitig auf günstigen Wind warteten,
hat Findan, als er auch selbst seiner Freiheit
gewahr worden ist, begonnen, die Inselgegenden
zu erforschen und über seine Rettung und eine
Flucht mit besorgtem Gemüte nachzudenken.
Als er nun in der unbekannten Gegend einen
riesigen Felsen fand, hat er es sofort unternommen,
sich unter jenem zu verstecken. Diesen Felsvorsprung

pflegte die Flut des Meeres beim Steigen
zu unterspülen. Er wusste nicht, was er nun tun,
wohin er sich wenden sollte. Hier bedrängte ihn
das Meer, dort ängstigte ihn heftig die Furcht vor
den Feinden, die um ihn herum streiften und
oben auf dem Felsen, unter dem er verborgen
war, liefen und überall seinen Namen riefen. Da
er also lieber die Gewalt des Meeres ertragen
wollte, als in die Hände der Menschen, die alle
Wildheit von Bestien übertrafen, zu fallen, ist er,
obschon hungrig, an diesem Orte anjenem Tage
und in der folgenden Nacht geblieben, während
er der Gefahr durch die Wellen trotzte. Als sich
die Feinde aber am folgenden Tage auf einem
anderen Teil dieser Insel aufhielten und die Flut
des Meeres zurückging, die bis zum Eingang der
Höhle reichte, zuweilen sogar durch das Wehen
der Winde die Wässermassen in die Höhle trieb,
da raffte sich Findan auf, kroch aus Furcht vor
den Heiden auf den Händen durch das mit
Gestrüpp bewachsene Gelände; er wünschte, einen
Ausweg zu finden, während er alles aufs sorgfältigste

untersuchte. Vermutete er doch, dass das

nahe Land von Menschen bewohnt sei. Den
Ufersaum der Insel konnte er mit blossem Auge
wahrnehmen: er sah, daß sie auf der einen Seite

vom offenen Meer umgeben war, auf der anderen

von einer weiten Bucht. Deshalb wagte er
nicht, sich dem Wasser anzuvertrauen, da er seiner

ganzen Körperkraft beraubt und zu sehr in
seiner Stärke beschränkt war, die er in den Fesseln

und durch den Hunger verloren hatte.
Während er also drei Tage am Stück aufder Insel
umherwanderte und einen Ausweg suchte, ist er
dort geblieben, während er sich unter verdoppelter

Qual nur von Gräsern und Wasser ernährte.

Wie er endlich am dritten Tage Meeresungetüme

und ungeheuer grosse Leiber von Delphinen
nahe am Ufer spielen und herumtreiben sah

Findan verbirgt sich hinter der Eingangstüre
vor den Gegnern seines Vaters. Er ist —

fälschlicherweise — als Fürstensohn mit Krone dargestellt.
Findans Sarkophag von 1710. Rheinau, Chor der
Klosterkirche. Bild: Derschka

80



und er im Stillen dies bei sich überlegte, da kam
ihm Gottes Güte zu Hilfe, und er sprach aus tiefster

Seele unter Tränen dieses Gebet: Gott, Du
hast sowohl diese vernunftlosen Tiere als auch
mich Menschen erschaffen, und jenen im Meer
den Freiraum gewährt und mir sichere Pfade auf
Erden; hilf mir in Deiner gewohnten Gnade in
dieser gegenwärtigen Bedrängnis. Dir, Herr,
weihe ich von Stund an meinen Leib und meine
Seele Deinem Dienste; und niemals werde ich
meinen Sinn zu den weltlichen Verlockungen
zurückwenden; Deinetwegen will ich die
Apostelgräber aufsuchen, und wenn ich die Pilgerfahrt

unternehme, werde ich nie wieder in die

Heimat zurückkehren, sondern ich werde Dir
fortan mit ganzer Kraft dienen. Und während ich
Dir folge, will ich die Augen nicht zurückwenden.

Mit dieser Standhaftigkeit im Glauben

gewappnet hat er sich ins Wasser geworfen, wie er
war mit allen Kleidern. Ichwill von einem Wunder

berichten: Sofort hat der göttliche Beistand
seine Kleider so fest gemacht, dass er, von ihnen
über Wasser getragen, nicht hat untergehen können.

Er gelangte durch die brausenden Fluten
hindurch unversehrt an Land, da seine Kleider
selbst schwammen, wie ihm schien. Als er nun
auf die höchsten Gipfel der Berge stieg, ob er
irgendwo Häuser und rauchende Feuerstellen
sehen könnte, hat er wiederum zwei Tage mit
knapper Kräuternahrung zugebracht. Wie nun
das Land im dritten Morgenrot erstrahlte, da hat

er in der Ferne Menschen umhergehen gesehen.
Als er diese gesehen hatte, hat er, wie er vor
Freude im Herzen aufjauchzte, nicht gezögert,
zu ihnen hinzugehen, obwohl sie ihm unbekannt
waren. Dann haben ihn jene, nachdem sie ihn
aufgenommen hatten, zum Bischof einer
benachbarten Stadt gebracht. Dieser war selbst auch
auf der Insel Hibernia in den Wissenschaften
herangebildet worden und in der Kenntnis ihrer
Sprache hinreichend bewandert. Als er bei diesem

während zweier Jahre weilte, hat er viele
Wohltaten seiner Menschenliebe und Freigie-
bigkeit erfahren. Findan hat aber, da er an sein
Gelöbnis dachte, nachdem er Gefährten gesammelt

und die Erlaubnis seines Bischofs erhalten
hatte, sich dafür gerüstet, die Gegenden Galliens
aufzusuchen. Hierauf zog er zum Bischofssitze
des Martin; er reiste daraufdurch Franzien, Ale-
mannien und die Lombardei und ist endlich,
ausschliesslich zu Fuss, nach Rom gelangt. Von
dort zurückgekehrt, ist er zu einem Edelmann in
Alemannien gegangen, bei dem er vierJahre lang
die Aufgaben eines Clericus wahrgenommen
hat, wobei er vonJahr zu Jahr in der Tugend der
Enthaltsamkeit Fortschritte machte und immer
neue Beispiele gab. Daraufhat sein Herr veranlasst,

dass er in seinem eigenen Kloster, das Rheinau

genannt wird, imJahre 800 der Menschwer¬

dung Gottes Mönch wurde, aber im 5 I.Jahre seines

Lebens. Sobald er während eines Zeitraumes
von fünfJahren die Stufen der geistlichen
Tugenden erklommen hatte, hat er sich, schliesslich
in noch grösserem Verlangen nach Vollkommenheit

entflammt, in einer Zelle eingeschlossen

und seine leiblichen Begierden durch unerhörte

Enthaltsamkeit völlig bezähmt.

I Als Findan begehrt hatte, sich einzuschliessen,
und sich abmühte, durch inständiges Beten den
Willen des Herrn in dieser Sache zu erkennen,
kam eine Stimme von oben zu ihm: Gott erlaubt
dir, (in der Zelle deiner Abtei zu bleiben). Gott stellt
dir frei, zu den anderen zurückzukehren.

II Freudig hat er mit Erlaubnis seines Abtes im
ersten Jahre den vierten Teil des ihm wie den

übrigen Brüdern zur täglichen Speise zugeteilten

Brotes den Armen gegeben, und im zweiten,
als er schon grössere Genügsamkeit übte, die

Hälfte, und im dritten sogar drei Viertel, nachdem

er für sich nur noch den vierten Teil vorbehalten

hatte.

III Als Polster für sein Nachtlager hatte er unter
seinen Leib heimlich versteckte Steine gelegt;
darauf ruhte er, wie er noch zusammen mit den
Brüdern wohnte, ein wenig, bis er sich, wenn alle
schliefen, unbemerkt dem Gebet widmete. Es

begab sich, dass er in einer Nacht, als er sich den
üblichen Gebeten zuwandte, einen Dämon in
Menschengestalt von auffallender Grösse, mit
offenem Munde, heraushängender Zunge,
ausgestreckten Händen, drohenden Augen sah, und
als der ihn angreifen wollte, verschwand er auf
ein Kreuzzeichen hin; dennoch hat er selbst
unerschrocken das Morgengebet vor dem Altare
erwartet, während er mit ausgestreckten Armen
wie der Gekreuzigte stand.

IV Da ihn, als er schon eingeschlossen war, ein

so starker Hunger plagte, dass er am Geburtstage
des heiligen Patrick, der damals zufällig war, das

ganze Brot und noch mehr essen wollte, bat er
Gott inständig, dass er durch sein Eingreifen
seinen derartigen Heisshunger doch von ihm nehme.

Bald nach dem Gebet und unter Tränen, die

er gewöhnlich auch wegen leichterer Dinge in
unvergleichlicher Weise vergoss, hat er eine solche

Offenbarung mit dem Ohre wahrgenommen,

die in seiner Muttersprache vorgetragen
war: Bitte Christus und Patrick von Armagh inständig,

die weder mit der Pest noch mit dem Teufel etwas

zu tun haben; wirfFieber und Durst von dir, wirfden

Hunger auf den Teufel. Und unmittelbar danach

hat er den Fehler der Gefrässigkeit nurmehr

wenig verspürt.

V Ebenso hat er, als er noch draussen lebte, im
Jahre vor seinem Einzug in die Klause j ede Nacht
verbracht, indem er im Gebete in der Kirche
stand. Nun hat er in der vorangehenden Nacht,
bevor die Reliquien des heiligen Blasius von Rom
dorthin kamen, als er in gewohnter Weise in der
Basilika betete, mit seinen leiblichen Augen
plötzlich gesehen, wie sich eine Taube auf dem
Altare niederliess und wie sie von dort langsam in
die Krypta flog und wieder verschwand. Am
folgenden Morgen hat man nun die nämlichen
Reliquien auf diesem Altar ausgestellt, über
dem sich dem Diener Gottes zuvor die Erscheinung

dieses Vogels gezeigt hatte.

VI Als er noch draussen lebte und als die Zeit
vorrückte und er in ähnlicherWeise nachts allein
in der Basilika war und mit diesen Worten die

Fürsprache des genannten Märtyrers erflehte,

sagte er: heiliger Blasius, von dem man weiss,
dass Du wie auch ich nur als Fremder an diesem

Ort bist, verwende Dich ob meiner Sünden vor
Gott für mich. Als er, wie es seine Art war, reichlich

Tränen vergossen hatte, während er dies

wiederholt ausrief, als er, nicht geneigt, sondern
aufrecht vor dem Altare stand, aufdem die heiligen

Reliquien ausgestellt waren, hat er gleichwohl,

wie er zu erzählen pflegte, eine Stimme in
folgender Weise gehört, als ihn für ein Weilchen
die Dunkelheit umfing: dein Sitz im Himmel ist
schon bereitet, da dir deine Sünden vergeben sind.

VII Als er sich wieder in seiner engen Zelle
befand, über die wir, wenn es passend ist, vollständig

zu berichten versuchen, und als am Morgen
des kommenden Tages die Reliquien des oft
erwähnten Märtyrers von dem nämlichen Orte in
den benachbarten Wald gebracht werden sollten,
ist der erwähnte Knecht Gottes von grossem
Verlangen erfüllt worden, die Ehre zu bekommen,
die Reliquien dieses Märtyrers auf seinen eigenen

Schultern herauszutragen, obwohl er, der
sich schon lange an diesem Ort befand, sich
durch ein Gelübde verpflichtet hatte, dass er
niemals von dort weggehen würde. Damit nun der
Herr den Wunsch des Armen erfüllen konnte,
wie er durch den Propheten sagt, indem er ihn
erhörte und seinem demütigsten Diener zugestand,

dass sein Wunsch erhört sei, hatte er in
derselben Nacht eine Erscheinung, in der er sah,

wie er die Brücke über den Rhein, über die man
das Kloster verlässt, mit einer unüberschaubaren

Menschenmenge überschritten habe, dass sich
auch eine Taube auf seine Schultern setzte und
dass er sie, wie er es wünschte, aufden Schultern

trug und dass sie von dort zu den anderen flog
und wieder zu ihm flog und bei ihm war.

Übrigens berichtete er uns, wenn auch auf
Drängen hin und beinahe gezwungen, von der



Findan verteilt seine Fleischzuteilung an
die Armen. Findans Sarkophag von 1710.
Rheinau, Chor der Klosterkirche. Bild: Derschka

Offenbarung dieses Ortes [Rheinau], als er sich
noch im Kloster Pfäfers aufhielt und über diese

Vervollkommnung nachdachte; er hat auch

beschrieben, dass dieser Ort vom Wasser umgeben

sei und durch zahlreiche Windungen viele
Inseln bilde.

VIII Am Geburtstage des heiligen Kolumban
wurde er wiederum von einer Versuchung
heimgesucht und befand sich im Zweifel dar-
über, ob er die kleine Nahrungsmittelzuteilung,
die wie den anderen Mönchen auch ihm zur
täglichen Speise gereicht wurde, den Armen hätte

geben sollen. Er fürchtete nämlich, dass er Gott
dadurch beleidigen würde, wenn er die ihm
durch die Arbeit anderer zugekommenen
Lebensmittel den Armen gegeben hätte. Den Willen

des Herrn in dieser Sache versuchte er nun
durch Gebet unter Tränen durch die Fürsprache
des heiligen Kolumban zu erfahren. Sofort sand-

te ihm Gottes Güte mit lieblichster Stimme die

folgende Antwort: Dein eigener Herd ist der Herd
aller, das Wohl jedes einzelnen dein eigenes.

IX Auch ist er injenen ersten Tagen vom Fehler
der Gefrässigkeit allzusehr geplagt worden, als

ihm beschieden war, jenen Bussort zu betreten,
den er aus Liebe zu Gott in dieser Welt auserwählt

hatte; denn bis zu der Stunde, zu der sich
die übrigen stärkten, konnte er in keiner Weise

warten; doch auch so lange, bis das Evangelium
gelesen wurde, hatte er sich nicht der Speise
enthalten können. Durch diese Versuchung stark
beunruhigt und vor Scham mehr als man glau-D Ö
ben kann errötet, nahm er zu den gewohnten

Hilfsmitteln Zuflucht. Am Festtage des heiligen
Bischofs Aidanus hat er dann, als er den Beistand

von jenem erflehte, eine Stimme in dieser Art
gehört: Geduld bei Tag und bei Nacht. Du sollst

nicht eher essen, bis dass ein Céli Dévordirisst oder ein

älterer Mann. Durch diese Stimme hat sich die

Versuchung sofort beruhigt.

X Aber als Klausner hat er nachts eine so grosse

Menge unreiner Geister erblickt, dass sie

zugleich die Erde und die Bäume, die der Rhein
dort umfliesst, auszufüllen schienen; und als sie

lange schaurig tönende Laute von sich gaben,
sind sie auf das Gebet des heiligen Mannes hin
verschwunden und sind ihm fortan nirgends
mehr erschienen.

XI Dann hat er am Festtage der heiligen Jungfrau

Brigitta eine nicht geringe Menge von
Armen, wie es seine Art war, um sich geschart; er hat

7 D

angeordnet, dass das ganze Fleisch, das er gehabt
hat, stückweise nach der Zahl der Versammelten
aufgeschnitten werde. Als dies geschehen war,
sind so viele Arme, wie bereits anwesend waren,
unvermutet hinzugekommen. Aber der selige
Mann, der bei ihrer Ankunft Gott dankte, hat die
kleinen Stücke, die er nach der Zahl der zuvor
gekommenen hat vorbereiten lassen, verteilen
lassen, indem er auf die Grosszügigkeit Gottes ver-ö ö
traute, der fünfBrote für fünftausend Leute
vermehrt hat. Aber wenn sich auch die Zahl der
Armen verdoppelte und dem Fleisch weder von
jenem noch von sonst irgend jemandem etwas

zugefügt wurde, fand sich dennoch fürjeden einzelnen

sein Teil von demselben Stückchen Fleisch.

82



XII Nun hat unser Patron Findan seinen Körper
zweiundzwanzig Jahre in unvergleichlicher
Weise kasteit, während er in seiner Zelle
eingeschlossen war, die an der Nordseite der Basilika
der heiligen Gottesmutter Maria und unseres
Herrn Jesu Christi liegt. Denn nach dem ersten
der oben erwähntenjahre hatte er das Büsserge-
wand angelegt, da er sich niemals an einem Feuer

gewärmt hat, nicht im Bett ruhte, die
Annehmlichkeiten des Bades mied; und er übte
unaufhörlich strenges Fasten, Wachen und Beten.
Nach dem ersten Jahre seiner Einschliessung
enthielt er sich des Brotes und nach dem
sechzehnten von allem Essbaren ausser Fischlein, da

er sich im Herrn stärkte, und von denen nur ganz
wenige. Und von anderen Tugenden des besag-

D ÖDten, überaus heiligen Mannes, die von vielen

Zeugen im Wissen um die Wahrheit festgehalten
worden sind, scheint es, daß sie in einem anderen
Bande mit Wundertaten zum Teil noch umsichtig

aufgeschrieben werden.

Die Vita Findani
als Geschichtsquelle

Die Hagiographie, das Berichten über das Leben
eines Heiligen, kommt als literarische Gattung
nach dem Einsetzen der Heiligenverehrung in
der Mitte des 2.Jahrhunderts auf. Die ersten
Heiligen, die kultisch verehrt werden, sind Märtyrer
gewesen. Dabei gilt das Leben dieser Heiligen
nicht als sonderlich wichtig, entscheidend ist
nur ihr Martyrium. Diese einseitige Tendenz

weg vom Individuellen hin zum Allgemeinen,
das den Heiligen ausmacht, färbt aufdie gesamte
vorkritische Hagiographie ab.12 Demgegenüber
lässt die Vita Findani breiten Raum für die
Begebenheiten in Findans Leben, die mit dem Typischen

des Heiligen wenig zu tun haben. Freilich
versucht der Verfasser, einen Zusammenhang;7 Ö
zwischen den weltlichen Ereignissen in Findans

Biographie und seiner späteren religiösen Hingabe

herzustellen, indem er die Belange dieser

Welt als notwendigen Bestandteil des göttlichen
Heilsplanes, als eine Art Hinführung interpretiert.

Auch beginnt die eigentliche Kapiteleinteilung

erst mit dem Entschluss Findans, als

Einsiedler in einer Zelle zu leben. Dennoch macht
dieser erste Teil mehr als die Hälfte des Textes
aus; diese Unregelmässigkeit konfrontiert uns
mit der Frage nach der Absicht des Verfassers.
Der Verfasser, der uns nicht namentlich bekannt
ist, hat mit Findan wohl über einen langen
Zeitraum zusammengelebt und war, wie die altirischen

Glossen nahelegen, ein Ire. Dafür spricht
auch die ursprüngliche hibernolateinische
Schreibweise manasterio der Karlsruher Handschrift

für monasterio.'3 Gewiss gehört er dem en¬

geren Kreise um Findan an, da er einer vonjenen
ist, denen Findan in Pfäfers seine Offenbarung
von Rheinau als dem künftigen Orte seiner Zelle
mitteilt; womöglich war er bereits unter den

Leuten, mit denen Findan seine Pilgerfahrt
begonnen hat. Die Erwähnung Findans als patronus
scheint dieses Verhältnis widerzuspiegeln; eine

Anspielung auf den Kult um Findan kann nicht
gemeint sein, da die Verehrung Findans als

Kirchenpatron in Rheinau erst im 12. Jahrhundert
einsetzt.

Die Vita scheint insgesamt keine Propaganda
für einen besonderen Heiligenkult machen zu
wollen, sondern ist am ehesten als Erinnerungs-
buch zu verstehen. Es soll das Leben Findans als

eines aussergewöhnlichen Mannes im Glauben,
als eines Erwählten des Herrn festhalten, nicht
als eines Heiligen; erst der ganz späte Findan
wird als sanetus bezeichnet. Die Überschrift, die
ihn sanetus confessor nennt, hat im Text keine

Entsprechung und dürfte eine spätere Zutat sein.

Nun bietet die Vita eine Menge Stoffzum
Leben des Heiligen, wenn sie auch «Einzelheiten,
aufdie es dem modernen Historiker ankommen
würde — Personennamen und Ortsangaben —

nicht mit der heute gewünschten Präzision»'4
anbietet. Die römische Bibliotheca Sanctorum
nennt 16 Heilige mit Namen Fintan (und den
Variationen Finntan, Findan, Finnteil, Fionntan).'5
Über keinen von diesen sind wir so gut unter-
richtet wie über den Rheinauer Findan der
St.Galler Handschrift; und alles, was an
ernstzunehmendem Material in den Hagiographien

Standbild des Heiligen aui dem Findans Sarkophag.
Die Attribute des Heiligen sind die Taube und die

Krone als vorgeblicher Fürstensohn. Bild: Derschka

Aufnahme gefunden hat, geht letztlich auf diese

Tradition, der auch die St.Galler Vita angehört,
zurück.

Die Lebensdaten Findans

Zunächst muss die zeitliche Einordnung Fin-
dans geklärt werden; die Vita gibt uns dazu eineÖ ' Ö

brauchbare relative Chronologie an die Hand:
Nach seiner Flucht lebt er zwei Jahre beim
Bischof, nach seiner Pilgerreise von unbestimmter' ö
Länge befindet er sich für vier Jahre beim
alemannischen Adligen und tritt daraufhin, im Al-D 7

ter von 51 Jahren, ins Kloster Rheinau ein. Dort
verbringt er die nächsten fünfJahre als Mönch
und schliesslich bis zu seinem Tode zweiundzwanzig

Jahre als Einsiedler; demnach wäre Findan

mit 78 Jahren in seiner Zelle verstorben.
Die Vita gibt als Fixdatum an, Findan sei imD 7

Jahre 800 ins Kloster Rheinau eingetreten. Dies
ist aus zwei Gründen höchst unwahrscheinlich.
Zum einen hat Holder-Egger darauf hingewie-DD D

sen, dass die Neugründung des Klosters Rheinau' Ö ö
erst für die Mitte des 9. Jahrhunderts anzusetzen
ist; zudem ist St.Blasien erst 856 an Rheinau
gekommen16, die Überführung der Blasiusreliquien

von Rheinau aus dorthin dürfte also kaum
vorher stattgefunden haben. Zweitens passen die

geschilderten Begebenheiten mit den Wikingern

besser ins 9. als ins 8. Jahrhundert, da man
den Beginn deren langfristigen Interesses an
Irland meist nach der Wende zum 9. Jahrhundert
ansetzt. Daher hat Holder-Egger die betreffende

DD
Stelle im Text als verdorben betrachtet: Die
Angabe, Findan sei in seinem 51. Lebensjahre ins
Kloster eingetreten, sei eine unzulässige Ein-
schiebung. Statt dessen müsse man die 51 zu den
800 hinzuzählen und erhalte so das Jahr 851 als

Eintrittsjahr; demnach wäre Findan 878 gestorben.

Freilich ist diese Konstruktion etwas
willkürlich, zumal offenbleibt, wie ein solcher
Irrtum zustande kommen könnte. Deshalb schlägt
Löwe vor, in der Überführung der Gebeine des

heiligen Blasius von Rom nach Rheinau den

Ausgangspunkt für die Datierung Findans zu
suchen, wofür er das Frühj ahr 858 annimmt. Da die

Ankunft der Reliquien in das Jahr fällt, bevor
Findan Einsiedler wurde, hätte er unter diesen

Voraussetzungen etwa von 803 bis 881 gelebt.'7

Findan in Irland und bei den Pikten

Vom Vater Findans sagt die Vita, er sei ein Vasall

eines Fürsten in der südostirischen Provinz Lein-
ster gewesen; Findan gehört demnach dem

kriegerischen Kleinadel an. Nach dem Tode des

Vaters nimmt er dessen führende Rolle ein und
verfügt offensichtlich über soviel Macht, dass seine

83



Feinde Grund haben, seine Rache zu fürchten.
Deshalb verraten sie ihn an die Wikinger. Dies

setzt voraus, dass die Wikinger nicht mehr nur in
sporadischen Raubzügen die Küsten Irlands
unsicher machen, sondern bereits über feste

Niederlassungen verfügen. Dafür spricht auch der
Umstand, dass erst der vierte Wikinger, an den
Findan verkauft wird, in die Heimat zurückfahrt;

auch dies ein Hinweis darauf, die Ereignisse
nicht vor dem zweiten Jahrhundertdrittel

anzusetzen. Zu welchem Bischofssitz er nach seiner
Flucht von den Orkneyinseln über den Pentland
Firth gebracht wird, lässt sich mit den spärlichen
Zeugnissen über die Organisation der piktischen
Kirche nicht rekonstruieren. Aufjeden Fall hat
ihn die Zeit beim Piktenbischof in seiner religiösen

Entwicklung tief beeinflusst. Da sind
zunächst die Heiligen, die im Zusammenhang mit
Findans Visionen erwähnt werden und zu denen

er bevorzugt betet. Von Kindheit an werden ihm
wohl der heilige Patrick als Apostel Irlands und
die heilige Brigitta von Kildare, die eng mit
Findans Heimatprovinz Leinster verbunden ist,
vertraut gewesen sein. St.Kolumban und St.Aidan
haben von Iona aus auf den schottischen Raum
gewirkt; von ihnen kann Findan durch den in
Irland ausgebildeten Piktenbischoferfahren
haben. Vermutlich hat Findan dort mit der religiösen

Reformbewegung der Kuldäer, der Céli Dé,
Bekanntschaft gemacht; die Vita «enthält auch
eine der frühesten Erwähnungen der Céli Dé».'8

Aus ihr geht aber gleichzeitig hervor, dass Findan
selbst sich ihnen nicht angeschlossen hat.

Findans Pilgerschaft und sein Weg
nach Rheinau

Nachdem Findan über Tours, dem Bischofssitze
des heiligen Martin, nach Rom gelangt ist, muss
er seinem Gelübde der lebenslangen Heimatlosigkeit

nachkommen. Dazu sucht er sich den
alemannischen Raum aus und gehört damit wie der
WanderbischofMarcus und dessen Neffe Moen-
gal-Marcellus zu jener zweiten Welle irischer
Kirchenmänner, die in den süddeutschen Raum
kommen. Sind die ersten irischen Einwanderer
als Missionare gekommen, so flieht die zweite
Gruppe im 9. und 10. Jahrhundert vor den Wirren

in ihrer Heimat; vor allem setzen die
Wikingereinfälle dieser Zeit Irland schwer zu.

Der alemannische Adlige, den Findan
aufsucht, ist wohl ein gewisser Wolvene, der in der
Mitte des 9. Jahrhunderts das Kloster Rheinau
erneuert hat. Das Kloster dürfte schon im frühen
9. Jahrhundert von Vorfahren des Wolvene
gegründet worden sein, ist dann aber unter fremdem

Zugriff heruntergekommen.19 Die Vita
berichtet, Findan habe vierJahre bei ihm in clericatu

Findans Sarkophag im Chor der Klosterkirche
von Rheinau, geschaffen 1710 von Joseph Anton
Schupp aus Villingen. BiId:Eoli

84



verbracht. Mit clericatuskann kaum der geistliche
Stand gemeint sein, da Findan keine Priesterweihe

erhalten hat: die Liste der verstorbenen
Rheinauer Mönche im St.Galler
Verbrüderungsbuch (nach 885) führt ihn lediglich als mo-
nachus auf.20 Zwar kann clericatus ein hiberno-
lateinischer Ausdruck für fromme Zurückgezogenheit

sein21, doch werden wir uns darunter
am ehesten vorzustellen haben, dass Findan bei
Wolvene mit den Aufgaben eines clericus, also mit
Schreib- und Organisationsarbeit, betraut worden

ist. Hernach veranlasst Wolvene den Eintritt
Findans ins Kloster Rheinau. Dies ist insofern
bemerkenswert, als dass Findan mit der irischen
Tradition des Wandermönchtums bricht und
die benediktinische Ordnung des Mönchlebens
annimmt, die sich auf dem Kontinent durchgesetzt

hat.

Findan als Mönch und Einsiedler
in Rheinau

Nach seinem Eintritt in Rheinau unterwirft sich
Findan der benediktinischen Disziplin und
scheint darüber hinaus ernsthafte Anstrengungen

hin zu asketischen Frömmigkeitsformen
unternommen zu haben. Nach fiinfjahren zieht
er sich als Einsiedler in eine Zelle zurück, die an
die Nordwand der Rheinauer Klosterkirche

grenzt.
Der Ursprung dieses Brauches, sich selbst

einzuschliessen, um jede Ablenkung von der
Andacht durch die Aussenwelt zu verhindern,
dürfte, wie der Ursprung des Mönchtums
überhaupt, im östlichen Mittelmeerraum der
Spätantike zu suchen sein. In Gallien scheint es

bereits im 6. Jahrhundert zahlreiche Einsiedler
gegeben zu haben. Vielleicht ist das Einsiedlerwesen

über irische Vermittlung dorthin gelangt.
Die westliche Kirche gibt dem Einsiedlertum
dann den Charakter einer festen Institution: die

Synode von Vannes unterstellt 46 5 die Einsiedler
der Aufsicht eines Abtes, die 7. Synode zu Toledo
verfügt 646, dass als Einsiedler nur zugelassen
werde, wer sich zuvor in einem Kloster über
einen längeren Zeitraum hin bewährt habe.
Dadurch will man ausschliessen, dass Einsiedler, die
sich in einem Zustande der religiösen Euphorie
für ihre Einschliessung entschieden haben,
hernach dieser äussersten Form der Askese nicht
gewachsen sind. In diesem Sinne darf man Findans
Zeit als Mönch in Rheinau als Vorbereitungsund

Prüfungszeit für sein Leben als Einsiedler
auffassen, zumal die Trullanische Synode von
692 den Beschluss zur Einschliessung für
unumkehrbar erklärt hat. Das Frankfurter Konzil
verlangt schliesslich noch die Zustimmung des

Diözesanbischofes zur Einschliessung.22

Der Tagesablauf eines Einsiedlers ist durch
Inklusenregeln geordnet, die an der Benediktinerregel

orientiert sind und dem Einsiedler je
nach seinen Neigungen und Kenntnissen einen
gewissen Spielraum für seine Lebensgestaltung
belassen. Die ältesten und bekanntesten dieser

Regeln sind die Baumburger Regel, die wohl
iroschottischen Ursprunges ist, und die Regula
Solitariorum des Grimlaicus aus dem 9.
Jahrhundert. Der Regel des heiligen Benedikt
folgend ist der Gottesdienst die wichtigste AutgabeD ODder Einsiedler; sie halten die sieben Gebetsandachten

des Tages und die Vigil in der Nacht ein
sowie Stundengebete und die Lesung der Schrift.
Ist der Einsiedler selbst Priester, so soll er täglich
die Messe abhalten. Ansonsten sollen die
Einsiedler an der Messe des Klosters teilnehmen, an
das sie angeschlossen sind; in der Regel geschieht

O 7 OD
das durch ein Fenster, das die Zelle mit der
Klosterkirche verbindet. Findan praktiziert darüber
hinaus Gebetsformen, die er in seiner Heimat
kennengelernt hat: die Vita erwähnt, wie er sein
Gebet in der Art eines Kreuzes stehend verrichtet.

Diese Gebetshaltung mit ausgestreckten
• ö O

Armen (Krossfigell) ist eine typisch irische Form
der Busse und der Andacht.23 Daneben hören wir
von Findans Enthaltsamkeit und seiner
Gewissenhaftigkeit in seinen täglichen Übungen; si-

O D D '
cherlich hat er auch andere Formen der Askese

und Selbstkasteiung vollführt.
Das Leben eines Einsiedlers sollte auch weltliche

Arbeiten, insbesondere Handarbeit, ein-
schlicsscn; manche durften dazu Gehilfen
beschäftigen. Die selige Wiborada, von 916 bis 926

an der St.Mangkirche in St.Gallen eingeschlossen,

hat für die Mönche des Klosters Bücherbezüge

aus Leinen gewebt; Hartker, zwischen 980
und 1011 Einsiedler in St.Gallen, ist als Schreiber

tätig gewesen. Von manchen Einsiedlern wird
berichtet, dass sie hervorragend gebildet waren,
wie Marianus Scotus von Mainz, der in seiner
Zelle eine Weltchronik verfasst hat.24

Demgegenüber sagt die Vita Findani nichts
über besondere Arbeiten oder Studien aus, die
Findan übernommen hätte; offensichtlich gibt
er sich mit ganzer Kraft seinem «freiwilligen
Martyrium»2S hin. Nach zweiundzwanzigjahren
als Einsiedler stirbt er. Hagiographien widmen
dem Sterben ihres Heiligen üblicherweise breiten

Raum; die Vita Findani berichtet nichts über
den Tod Findans. Daraus haben Goldast und

Holder-Egger geschlossen, dass die Vita unvollendet

geblieben sei.26 Da die Vita insgesamt nicht
unfertig wirkt, wird man mit Löwe annehmen

können, dass Findan einsam gestorben ist und
der Verfasser keine Zeugen von Findans Tod hat
finden können.

Der Verfasser der Vita beschliesst seinen
Bericht mit dem Hinweis aufein Buch, das weitere

Wundertaten des Findan enthalte, die von
zuverlässigen Zeugen gesammelt worden seien. Ein
solches Werk ist nicht erhalten und es fehlen
brauchbare Hinweise darauf, dass es je existiert
hat: die jüngeren der mittelalterlichen
Handschrilten enthalten nicht einmal mehr den Hinweis

auf dieses Buch; die erhaltenen Hymnen
über Findan aus dem 11. bis 13.Jahrhundert
enthalten kein Material, das auf Quellen ausserhalb
der Vita schliessen liesse. Zwar erwähnt der
Generalvikar des Konstanzer Bischofs verschiedene
Dokumente, die die Wundertaten Findans
belegten, als er am 15. November 1446 dem Kloster
Rheinau die Umbettung der Reliquien des

Heiligen gestattet. Doch hierbei handelt es sich
kaum um ein Mirakelbuch des 9. Jahrhunderts,
da dieses in der hochmittelalterlichen Überlieferung

seinen Niederschlag gefunden haben
müsste.27

Die Verehrung Findans

Nach dem Tode des Findan hat sich zunächst
kein Kult um ihn entwickelt; «noch im 9. und 1 o.

Jahrhundert werden als Patrone des Klosters Maria,

Petrus und Blasius genannt»28, nicht jedoch
Findan. Erst im 11.Jahrhundert wächst in Rheinau

das Interesse an Findan, es werden Hymnen
aufihn verfasst und man beginnt, seinen FeiertagD 7 O

am 15. November zu begehen. Am 15. November
1114 wird vom Bischof Rudolf von Basel die
neuerrichtete Klosterkirche geweiht, diesmal der

Maria, dem Petrus, den Märtyrern Alexander,
Blasius,Januarius, Mauritius und eben dem
Findan.29 Aufjeden Fall ist der Findanskult regional
beschränkt geblieben: die Abschriften der Vita,
die jetzt angefertigt werden, entstehen in
Rheinau. Einen erneuten Aufschwung nimmt
die Verehrung Findans im späten Mittelalter,
nachdem sein Grab wiederaufgefunden und im
Chor der Kirche ein Sarkophag errichtet wird.
Der neue Sarkophag von 1710 zeigt Szenen aus
dem Leben des Heiligen und beweist das Interesse

der Rheinauer Mönche an ihrem Heiligen
ebenso wie kleinere Schriften über Findan, die in
Rheinau verfasst worden sind. Votivbilder des späten

18. und frühen 19. Jahrhunderts beim Altare
Findans und silberne Votivgabcn in der Sakristei
der Rheinauer Klosterkirche belegen die —

wenn auch lokale — Popularität Findans ausserhalb

der Kostermauer. Seitdem der Kanton
Zürich 1862 das Kloster aufgehoben hat,
übernimmt die katholische Pfarrgemeinde in
Rheinau die Pflege des Andenkens an Findan. In
Rheinau ist Fintan ein gebräuchlicher
Männervorname, nur hier wird am 15. November der

Festtag des heiligen Findan begangen.

85



ANMERKUNGEN
1 Bruckner. Scriptoria 3 (1938), S. 54.

2 Nach Löwe. Überlieferungsgeschichte, S. 30.

3 Vgl. ebd. und Munding. Codex Sangall. No. 566,
S. VII, S. 13 und S. 27.

4 Löwe. Überlieferungsgeschichte, S. 2çff.
5 Zit. n. ebd. S. 31 und Bruckner. Scriptoria 8

(1950), S. 25 und S. 108. Zur Bedeutung des Abtes

Frowin siehe insbes. Güterbock, S. 33 — 56.
6 Monumenta Germaniae Historica. Scriptores

XV,1; S. 502-506.
7 Löwe. Überlieferungsgeschichte, S. 29.
8 Abgebildet in: Gubler. Rheinau, S. 19.

9 Abgebildet in: Wielandt. Münzen, S. 49.
10 Nach: Löwe. Überlieferungsgeschichte, S. 26.

11 Stokes und Strachan. Thesaurus Palaeohiber-
nicus II; S. 258.

[2 Vgl. Kötting. Hagiographie.
13 Herren. Sprachliche Eigentümlichkeiten, S. 429

und 432.
14 Löwe. Findan, S. 58.

15 Bibliotheca Sanctorum Bd. V, Sp. 8 3 6fF. John
Colgan nennt sogar 24 Heilige des Namens Fintan
(Colganus, Johannes. Acta SS. veteris et maioris
Scottiae seu Hiberniae. Nachdruck der Löwener
Ausgabe von 1645. Dublin 1948; nach: Löwe.
Überlieferungsgeschichte, S. 56).

16 Holder-Egger in MGH. Vita Findani, S. 504.
Anm. 3 und Mone. Quellensammlung, S. 54.

17 Löwe. Findan, S. 7iff.
Letzte Sicherheit kann diese Überlegung freilich
auch nicht beanspruchen; vielleicht wird eine

Untersuchung der Rheinauer Stifterfamilie zur
Lösung des Problems beitragen.

18 Ebd. S. 84.

19 Vgl. die Urkunde Wolvenes vom 19.II.858. In: Ur-
kundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich.
Bd. I, S. 28f.

20 Quellen zur Schweizer Geschichte. Kloster
Rheinau, S. 69.

2 t Hennessy, W. M. Chronicon Scotorum. London
1866. S. LUI, S. 222h, Anm. 7. Nach Löwe. Findan,
S. 87.

22 Nach Doerr. Inklusen, S. 24ff.
23 Ochsenbein u. a. Irische Buchkunst, S. 40.
24 Doerr. Inklusen, S. 55, S. 57 und S. 9off.
25 Löwe. Findan, S. 94.
26 Goldast. Alamannicarum Rerum Scriptores,

S. 322 und Holder-Egger in MGH. Vita Findani,
S. 502, Anm. 4.

27 Löwe. Findan, S. Ö2f.

28 Hänggi, A. Der Rheinauer Liber Ordinarius.
S. XXXVIII. Freiburg i. Ü. 1957. Zit. n. ebd. S. 96.

29 Tüchle. Dedicationes, S. 32.

LITERATURVERZEICHNIS

Die Quelle
MS 317 der Vadianischen Sammlung.
Kantonsbibliothek (Vadiana) St.Gallen

Editionen der Vita
Goldast von Haiminsfeld, Melchior. Alamannicarum

Rerum Scriptores. Frankfurt am Main.
1. Aufl. 1606.

Monumenta Germaniae Historica. Scriptores XV,
1. Hg. v. d. Societas Aperiendis Fontibus Rerum
Germanicarum Medii Aevi. Unveränderter
Nachdruck der Hannoveraner Ausgabe v. 1887.

Stuttgart 1963.

Quellensammlung der Badischen Landesgeschichte.
Hg. Mone, Franz Joseph. Bd. I, Karlsruhe 1848.

Zapf, Georg Wilhelm. Reisen in einige Klöster
Schwabens, durch den Schwarzwald und in die
Schweiz. Erlangen 1786.

Zu Findan
Löwe, Heinz. Findan von Rheinau. Eine irische Pere-

grinatio im 9. Jahrhundert. In: Studi Medievali 26

(1985), Fase. I. Hg. Leonardi, Claudio. Spoleto.
ders. Zur Überlieferungsgeschichte der Vita Fin¬

dani. In: Deutsches Archiv für Erforschung des

Mittelalters 42 (1986). Hg. Fuhrmann, Horst und
Schaller, Hans Martin. Köln, Wien, Graz.

Weitere Literaturangaben in:

Henggeler O.S.B., P. Rudolf. Die Geschichtsschrei¬

bung im Stifte Rheinau. In: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte XXI (1927).
Stans.

Wattenbach-Levison. Deutschlands Geschichts¬

quellen im Mittelalter. Vorzeit und Karolinger,
Heft VI. Bearb. v. Löwe, Heinz. Weimar 1990.

Weitere zitierte Literatur
Bibliotheca Sanctorum. Ha;, v. Istituto Giovanni

O

XXIII délia Pontifica Università Lateranese. Rom
1961-70.

Doerr, Otmar. Das Institut der Inclusen in
Süddeutschland. Heft 18 der Beiträge zur Geschichte
des alten Mönchtums und des Benediktinerordens.

Hg. Herwegen O.S.B., Ildefons. Münster in
Westfalen 1934.

Encyclopédie Théologique. Dictionnaire Hagiogra¬
phique, Bd. I. Hg. Abbé Migne. Paris 1850.

Gubler, Hans Martin. Klosterkirche Rheinau.
Schweizerische Kunstführer, Serie 24, Nr. 237.
Bern. 3. Aufl. 1990.

Güterbock, Ferdinand. Engelbergs Gründung und
erste Blüte 1120-1223. A. d. Nachl. hg. v. Heer
O.S.B., P. Gall. Zürich 1948.

Herren, Michael. Sprachliche Eigentümlichkeiten
in den hibernolateinischen Texten des 7. und 8.

Jahrhunderts, S. 429 und S. 432. In: Die Iren und

Europa im frühen Mittelalter. Hg. Löwe, Heinz.

Stuttgart 1982.

Kötting, B. Hagiographie. In: Lexikon für Theolo¬

gie und Kirche, Bd. IV. Hg. Höfer,Josefund Rahner,

Karl. Freiburg im Breisgau i960.
Munding O.S.B., P. Emmanuel. Das Verzeichnis der

St.Galler Heiligenleben und ihrer Handschriften
im Codex Sangall. No. 566. Heft 3./4. der Beiträge
zur Ergründung des älteren lateinischen christlichen

Schrifttums und Gottesdienstes. Hg. durch
die Erzabtei Beuron. Leipzig 1918.

Ochsenbein, Peter; Schmuki, Karl; von Euw, Anton.

Irische Buchkunst. St.Gallen 1990.
Quellen zur Schweizer Geschichte. Hg. v. d. Allge¬

meinen Geschichtforschenden Gesellschaft der

Schweiz, Bd. 3. Hg. Baumann, F. L., Meyer von
Knonau, G. und Kiem, P. Martin.

Scriptoria Medii Aevi Helvetica 3 (1938) und 8 (1950).

Hg. Bruckner, Albert. Genf.
Stokes, Whitley und Strachan,John (Hg.). Thesaurus

Palaeohibernicus. Volume II. Nachdruck der

Ausg. v. 1903. Dublin 1975.
Tüchle, Hermann. Dedicationes Constantienses.

Freiburg im Breisgau 1949.
Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich,

Bd. I. Hg. v. e. Commission d. antiquar. Gesellschaft

in Zürich. Bearb. v. Escher, J. und Schweizer,

P. Zürich 1888.

Vollständiges Heiligen-Lexikon. Hg. Stadler, Johann
Evangelist. 5 Bde. Nachdruck der Augsburger
Ausgabe von 1861. Heidelberg 1975.

Wielandt, Friedrich. Die Münzen von Laufenburg
und Rheinau. Freiburg im Breisgau 1978.

86


	Das Leben des heiligen Findan von Rheinau : nach der St. Galler Vita Findani aus der Handschrift 317 der Vadianischen Sammlung, Kantonsbilbiothek (Vadiana)

