
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 80 (1990)

Artikel: Romeo als Psychopath : oder: Der Bankrott der Seele

Autor: Foss, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romeo als Psychopath
oder: Der Bankrott der Seele

Olivier Foss Wenn die Frage aufgeworfen wird, was es denn
sei, das im Vergleich zu anderen Arten, den
Menschen allein als eines geistigen Fühlens

ermächtigtes Lebewesen kennzeichnet, so wird
vorzugsweise die Mutmassung angeführt, dass er
eine Seele habe.

Die Seele als des Menschen Zubehör, als seine

direkt verwendbare Ausstattung zu betrachten,
etwa in dem Sinne, wie die spezifisch-physiologische

Veranlagung eines Sekret absondernden
Drüsensackes den Tintenfisch kennzeichnet,
käme dem abwegigen Versuch der Anthropologie

gleich, die sich, - ihren eigenen begrenzten
Kriterien gemäss - darum müht, das Menschliche

des Menschen vom Tierischen des Tieres
abzuleiten.

Wäre die Seele tatsächlich Materie, wie man
im Altertum vermutete, indem ihr Substanz,

Flüssigkeit oder auch nur ein Hauch, ein Pneu-

ma, das schliesslich der sterbende Leib aushaucht,

zugeschrieben wurde, so dürfte sie zweifellos als

eine Art Besitz neben anderen menschlichen
Besitztümern gelten. Es kann sich jedoch schon

darum nicht um Besitz bei der Seele handeln,
weil diese nicht als blosses Funktionsaggregat des

Gesamtorganismus verstanden werden darf.
Da die Seele - wie noch näher darzulegen sein

wird - sich auf einer ganz anderen Ebene befindet

als der Leib, ist die Fahndung nach ihrer Sub-
stanzialität, Materialität so wie nach ihrem
mutmasslichen Aufenthaltsort innerhalb oder
ausserhalb des ihrer zwar irgendwie «habhaft»
seienden Individuums völlig belanglos.

Wenn nun gefragt wird, in welchem
Verhältnis die Seele zur Seinsdynamik steht, womit
vorausgesetzt würde, dass eine gewisse Ebenbürtigkeit

zwischen der Seele einerseits und etwel-
chen anderen Komponenten der Existentialität
bestehen müsse, so gerät der Befragte in eine
schier unüberwindliche Verlegenheit: Es ist
nämlich die Eigenart der Seele, selber nicht vom
menschlichen Dasein her, obschon sie es

beherrscht, in den Griff genommen werden zu
können, und zwar darum nicht, weil sie - von

keinen anderen Lebenseigenschaften mitbegründet

- selber gründender Grund des menschlichen
Menschseins zu sein hat. Em Grund lässt sich

nicht begründen, denn er stellt für sich allem den

gründenden Faktor jenes Grundes dar, den er zu
sein sich aufgibt und ist als solcher absolut, was
nicht bedeuten soll, er sei deswegen weniger
fähig, mit anderen Wesenheiten in artikulierende
Beziehung zu treten; nur dass er aus derartigen
Beziehungen immer noch als der Urgrund, der

er von jeher war, unbeeinträchtigt wieder
hervorzugehen vermag.

Der Befund, dass die Seele nicht erst
nachträglich oder nur allmählich dem Menschen
zugeteilt worden sein kann, sondern von vorneherein

desselben gründender Grund gewesen sein

muss, möge die Überzeugung nahelegen, der
Mensch könne nicht als ein nur erst sekundär
menschlich gewordenes Wesen von anderen
Lebewesen abgeleitet werden, wie dies die
anthropologischen Evolutionstheorien versucht haben.

Der Mensch ist primär Mensch, denn Seele ist
der gründende Grund seines Menschentums.

Mag er nun vom Affen oder gar vom Amphio-
xus abstammen, belanglose Hypothesen, die an
dem Faktum nicht zu rütteln vermögen, dass er

in seinem Endergebnis vorwiegend seelenbezogen

und nur erst in zweiter Linie verwandt ist

mit dem Tier, dessen Veranlagungen er allerdings

als ererbten Zwiespalt ebenfalls in sich

birst.
O

Der Seele gründender Grund ist einer geistigen

Fühlens. Wenn Fühlen ein Entgegennehmen
von Eindrücken und deren Verarbeiten ist, d. h.

eine spezifische Empfänglichkeit für geistiges
Erleben aufweist, so veranschaulicht diese Neigung
den vorwiegend passiven Charakter der Seele.

Man könnte erweiternd hinzufügen, dass die
Seele als Stätte geistigen Fühlens, sich seine eigene
Hingabe an innere Empfindungen ersehnt, und
dass diese ihre Sehnsucht ihren aktiven Eigenwillen

zum Verweilen in der Passivität darstellt. Für

eigenmächtige, zielbewusste Handlung wäre sie

demzufolge gewiss nicht ausgerüstet; und diese

129



Einsicht gewährleistet den Schluss, dass aus ihrem
Umkreis die Vernunft, das Principium rationes,
das ein folgerechtes Zweckdenken voraussetzt,
im vorhinein ausgeschlossen werden muss:

«Es gibt Zweckdenken, Zweckhandeln, aber

kein Zweckfühlen.» Diese Erkenntnis zieht eine
weitere, nicht minder tiefgreifende, hinter sich

her: Die Unfähigkeit der Seele, eine irgend
zielstrebige Aktivität zu entwickeln, schliesst das

Prinzip des Bösen aus ihrem Bereich aus. Bosheit
bedarf, um sich als solche auswirken zu können,
der bösen Handlung, die ihrerseits die böse

Absicht voraussetzt. Unfähig für sich selbst als

gründender Grund zu fungieren, wie die passiv-
fiihlende Seele es vermag, ist das Aktiv-böse um
so drastischer von zahllosen, ihm selbst äusser-
lichen Motivierungen unterbaut und begründet,

ja führt es nicht die zielbewussteste, geradezu
leibhaftigste Vernunft in ihrem Banner, indem es

mit stets sich steigerndem Erfolg gegen das vom
Seelengrund vertretene Prinzip des Guten zu
Felde zieht, um anhand von dessen Vernichtung
schliesslich selbst als ausschlaggebender Faktor
im Kern des Gesamtorganismus Grund fassen zu
können?

Das zupackende Fassen oder Ergreifen ist

überhaupt die prägnanteste Kennzeichnung
für jene aggressiv jedweder Physis verhafteten

Einwirkungswelse des Bösen. Bildlicher
ausgedrückt, könnte man sagen: Es schleppt zwecks

Vernichtung seine Beute herab in die Immanenz

eigener Körperlichkeit und wurde deswegen mit
nimmer versiegender populärer Zustimmung
von Teufelsallegonen stigmatisiert.

Die Seele, hingegen, hebt umgekehrt denjenigen

Anteil der schuldbeladenen Physis, den sie

zwecks Läuterung in Beschlag nehmen muss,
transzendental zu ihrer eigenen Ebene empor,
wie dies vor allen Dingen in der Liebe der Fall ist,

von der am Ende dieser Abhandlung die Rede

sein soll.
Das Gute ist sich selbst absoluter Grund und

bedarf deswegen keiner zusätzlichen
Rechtfertigungsgründe. Dann liegt seme überzeugende
Macht.

Das Böse kann nie für sich selbst absoluter
Grund sein und beansprucht deshalb unzählige
Rechtfertigungsgründe. Dann liegt seme

überzeugende Macht. - Beide Wesenheiten stehen
sich drohend als einander schmerzlich bedürftige
Widerparte gegenüber.

Die an dieser Stelle unternommene Konfrontation

von Gut und Böse und die daraus gewonnene
Folgerung, dass die Seele als der sich im Gefühl

gründende Menschengrund des ausschliesslich

Guten erkannt werden muss, steht in radikalem
Widerspruch zu alledem, wofür die Psychoanalyse

ansteht, weist doch letztere prinzipiell jed-

Olivier Foss «Geborgenheit»
Öl 68 X103 cm
Collection Nathan Cummings

130



Olivier Foss «Das Kind und der Tod»
Öl iooX 125 cm

wedc der Ethik zugeordneten Erwägungen mit
Nachdruck von sich.

Die Zusammenhänge und Beweggründe dieser

ihrer mit unseren Uberzeugungen
kontrastierenden Ablehnung wollen wir nun versuchen,

Schritt für Schritt blosszustellen und zu
widerlegen.

Dass Sigmund Freud ein genialer, hochkultivierter
Denker und Wissenschaftler war, der zur

Ergründung menschlichen Verhaltens Entscheidendes

beigetragen hat, wird wohl kaum jemand
in Frage zu stellen wagen. Angriffe von selten
neuzeitlicher Psychoanalytiker, die mit Vorliebe

gewissermassen unter dem Gürtel gegen ihn
vorgehen, indem sie sein Privatleben aufzurollen
versuchen, sind ebenso unanständig wie dümmlich,

denn damit graben sie sich selber das Wasser
ab, ist doch die gesamte Psychoanalyse ohne den
Freudschen Beitrag zu dieser Disziplin heutzutage

schlechthin undenkbar.
Das Dilemma, das den Gründer der modernen

Psychoanalyse zeitlebens bedrohte und auch
heute noch die Waffen semer Gegner stählt, ist

folgendes: Er wollte unbedingt seinen originellen
Eingebungen, semen rem intuitiven Errungenschaften

und deren therapeutischen Erfolgen
einen echt wissenschaftlichen Mantel überwerfen,

indem er versuchte, sie durch streng empirisch

in den Ansatz gebrachtes Bcweismatenal zu
unterbauen, ohne sich je darüber Rechenschaft

zu leisten, dass dieses Ziel unerreicht bleiben

musste, nämlich wegen der inhärent unempirischen

Urbeschaffenheit selbst dessen, was es galt,
mit Empirismus zu belegen.

Empirisch gültige Massstäbe können nur in
bezug auf Wesenheiten angesetzt werden, die
sich physisch, also leiblich erkennbar und messbar

manifestieren. Dass dergleichen für die Seele

nicht in Frage kommen kann, weil diese als nicht
physisches Phänomenon selber physisch unfass-
bar ist und bleiben muss, wurde dazumal
offensichtlich weder von Freud selbst noch von seinen
ihn vehement bekämpfenden Zeitgenossen
erkannt. Ja heute noch ist es nicht viel besser um
diese Kontroverse bestellt.

Dennoch hat Freud - wohl unwillkürlich in
Anbetracht gerade dessen - es für gut gehalten,
die im Gebrauch verwaschen gewordenen, ihm
zu sentimental dünkenden Begriffe Seele und
Seelenkunde mit denen der Psyche und Psychoanalyse

zu ersetzen, dies ohne herauszufühlen,
dass die zwei Termini nicht synonym - d.h.
ihrem jeweiligen Sinne nach nicht gleichbedeutend
sind, und dass durch den Bezeichnungswechsel
die gesamte Disziplin eine ungewollte Abwärts-
nivellierung erleiden muss. Wir wollen mit Hilfe
etymologischer Erwägungen die ursprüngliche
Bedeutung dieses und jenes Begriffes freilegen:

Das Wort Seele entstammt dem mittelhochdeutschen

scle und dies dem althochdeutschen
sê-wla oder sêula. Die gotische Form saiwala

ergab das angelsächsische säwol, aus dem sich

schliesslich über die Zwischenstufen säwle und
sala das englische Wort soul herausbildete, welches

dem altsächsischen sêola und dem
niederländischen «ziel» entspricht. Noch weiter
zurückgreifend, finden wir das urgermanische

Wort saiwalô, welches seinerseits vielleicht dem

griechischen a'iôÀos entstammt: «beweglich».
Diese Untersuchung ergab demnach zwei für

unsere Analyse fruchtbare Anhaltspunkte: einmal

den unverhofft auftauchenden Terminus
«ziel», zum anderen das griechische Adjectivum:
«beweglich». Sollte die Seele ursprünglich als ein

bewegliches Ziel aufgefasst worden sein? - Sehr

wohl möglich; denn durch die Ambiguität einer

Di



Verkuppelung von Dynamik und Statik könnte
man sich gut die Entstehung der Hybris Seele

vorstellen, die somit ein Ziel darstellen würde,
das imstande wäre, sich auf sich selbst zu zu

bewegen - sich selbst fortwährend zu suchen und
zu erreichen, also eine bereits metaphysische

Deutung des Begriffes.
Das Wort Psyche entstammt der griechischen

Mythologie: Psyché, eine besonders schöne,

geflügelte Königstochter (fille-volage!), erregte
den Neid der Göttin Aphrodite. Der von ihr zu
Psychés Verderben ausgesandte Eros, Sohn der

Aphrodite, verliebt sich jedoch in sein Opfer.
Mit Hilfe von Zephyros entführt er Psyché während

ihres Schlafes und bringt sie m seinen
Märchenpalast. Aber die Neugier von Psyché, die nur
bei Nacht von ihrem Liebhaber, den sie nicht
sehen darf, besucht wird, zerstört ihr eigenes
Liebesglück: Sie überrascht in seinem Schlafe Eros,
der sie zur Strafe verlässt. Auf ihrer unermüdlichen

Suche nach dem Geliebten gerät Psyché in
den Tempel ihrer Widersacherin Aphrodite, in
deren gefährlichen Dienst sie tritt. Schliesslich

wird Psychés Ausdauer von Zeus belohnt, der

nun die Liebenden endgültig vereint.
In Anbetracht dieser leichtfertig anmutenden

Geschichte sei darauf hingewiesen, dass sich bei
den Griechen hinter dem Spiel meist ein ernster
Gedanke verbirgt: Die Neugier, die über das Be-
wusstwerden verbotenen Wissens, über die
mutwillige Divulgation eines Geheimnisses also, zur
unerbittlichen Strafe führt, ist eine Thematik,
die Mythologien und Religionen immer wieder
aufgegriffen haben. Wir finden sie zunächst im
alten Testament bei Adam und Eva, die durch
das Verzehren des verbotenen Apfels die Weisheit

der Schöpfung zu durchschauen vermochten
und daraufhin aus dem Paradies vertrieben wurden.

Es ist wiederum die Neugier, die im
Nibelungenlied bei Lohengrin zum ausschlaggebenden

Faktor wird: «Nie sollst du mich befragen!»
Jedoch die Neuzeit hat diese ihr immer wieder

aus den Überlieferungen erteilte Lehre nicht
beherzigt: Vermittels ihrer allzu neugierigen
Psychoanalyse ist sie bestrebt, das Geheimnis
aufzudecken, das von der Grossmut nächtlicher
Dunkelheit verhüllt bleiben sollte; und schon
trifft sie die Strafe, die kein Zeus ihr erlassen

wird: Wegen des allmählich alles andere in den

Hintergrund verdrängenden Aufstieges der Psyche

wird der nunmehr lediglich trieb-orientierte
Mensch seiner ursprünglichen Seelenkraft nach
und nach verlustig. Aber antizipieren wir nicht.
Begnügen wir uns vorläufig mit der verblüffenden

Erkenntnis, dass alle Grundprinzipien der
modernen Psychoanalyse bereits in der Fabel
dieses anmutigen Märchens enthalten sind.
Offensichtlich hatten schon die Griechen, die m der
Gestalt jener neugierig-flatterhaften Psyché die

Menschenseele verkörperlichen wollten, von
dieser eine eher oberflächliche Auffassung. Es

nimmt wunder, dass die Psychoanalyse ihrerseits,

und dies ohne die leisesten Gewissensregungen,
sich diese Oberflächlichkeit hat zugute

kommen lassen: So erkennen wir ohne weiteres

in der Wissbegierde, die das nächtliche Geheimnis

des Eros aufzudecken trachtet, die Bestrebungen

der erotisch-orientierten Traumanalyse wieder;

in dem Neid der Göttin geschlechtlicher
Liebe, Aphrodite, und deren Racheakte unter
jeweiligem Emsatz und Entzug ihres Sohnes

Eros, Ansätze eines invertierten Ödipuskomplexes,
der dann durch die neue Objektbesetzung

über Aufnahme und Einverleibung einer quasi
zur Tochter gewordenen Psyche verdrängt und
sublimiert wird.

Überaus aufschlussreich ist es, dass die Seele,

die ehedem als eine göttlich-unsterbliche
Wesenheit aufgefasst wurde, dank ihrer nunmehr
weltlichen Identifizierung mit einer zwar schönen,

aber flatterhaften Königstochter einen
vernichtenden Abstieg zeitigt. Aufgrund dieses ihres

Ursprungs allein ist uns zu folgern erlaubt, dass

die menschliche Psyche, wenn überhaupt die
Berechtigung ihrer Existenz vorausgesetzt werden
darf, sich auf ein lediglich zweckorientiertes
Gefühlsleben beschränken muss. Ihr fällt die

Aufgabe zu, dem Gesamtindividuum alles das

«vom Leibe» zu halten, was sich m ihm als

schädigend auswirken könnte, ihm aber andererseits

stets das zuzuschieben, woraus es einen materiellen

Nutzen zu ziehen wüsste. Mit anderen Worten:

Die Psyche steht und fällt mit dem Leib, für
den sie Sorge trägt und mit dem sie, auf immerdar

verkoppelt, wohl oder übel auszukommen
verurteilt ist. Sie wirkt als Existenzial unter
Existenzialien m dem Modus derjenigen
Existenz, auf die sie einwirkt und die auf sie
einwirkt. Und es ist diese Wechselwirkung innerhalb

der Immanenz des nur Nützlichen, die der

Psychoanalytiker im Auge hat, wenn er seinem
Patienten rät, jegliche Gewissensregungen nebst

sonstigen ethischen Erwägungen auszuschalten,

um nur im Sinne seines egozentrischen Wohlergehens

zu handeln, denn erkranken kann die

Psyche am Leib, der Leib an der Psyche, und es ist

seine ausschliessliche Aufgabe, nach beiden Seiten
hin für Gesundheit zu sorgen.

Aufgrund all dessen lässt sich tatsächlich von
einer rem wissenschaftlichen Empirie tierischer
und menschlicher Psychogenesis sprechen, denn
bei diesen und jenen Lebewesen können aus den
sichtbaren Verhaltensweisen die psychogeneti-
schen Ursachen, die ihnen zugrunde lagen,
herausgelesen werden.

Völlig anders, ja geradezu umgekehrt ist es um
die Seele bestellt, von der man aussagen kann,
dass sie sich im Modus unwirklichen Sich-Be-
währens auf den Gesamtorganismus der Person
auswirkt. Jedoch lassen sich derlei Auswirkungen

empirisch nie und nimmer fassen, weil sie

sich in keinem sinnlich erfassbaren Verhaltenssystem

niederschlagen. Es handelt sich hier um
das fortwährende Wahrwerden einer grundsätzlichen

Wahrheit, die sich über die unwahre
Wirklichkeit gelebten Lebens hinwegzusetzen

vermag, einer Wahrheit, die den verlogenen
Abriss der Wirklichkeit transzendiert. Daraus ist

abzuleiten, dass die Seele als nicht existent unter
Existenziahen weder erkranken noch gesunden
kann, was ihre Fähigkeit, unsäglich zu leiden, in
keiner Weise tangiert.

Durch das geistig antizipierende Todesbe-
wusstsein des Menschen, wie es dem Tier im
allgemeinen wohl nicht zugute kommt, entstand
zunächst die Vorstellung der Seele als ein mit
dem Leibe Verbundenes, befähigt, denselben
nach dem Tode zu verlassen, also über die
leiblichen Grenzen hinauszutreten und fortwährend
zu bestehen. Der Seele wurde ein Schicksal im
Jenseits zugeschrieben, dieweil sie, mit allen

geistigen Attributen behaftet, schon diesseits die

Physis der gesamten Person überschwemmte.
Deshalb wurde im Altertum der ganze Mensch

unter dem Begriff «Seele» zusammengefasst, was
indirekt daraufhmwies, dass bei der Betrachtung
und Einschätzung des Allgemein-Menschlichen
die Seele als primär galt und als das einzig
massgebliche Element in den Ansatz gebracht wurde:
Ein Dorf zählte so und so viele Seelen. Auch
bezeichnete man den Menschen selbst als eine gute,
eine schöne oder ehrliche Seele. Im Grundtext
der Bibel wird wiederholt die Gesamtheit dessen,

was einen Menschen ausmacht, schlechthin als

Seele bezeichnet: «Wenn eine Seele aus Frevel

etwas tut ...» Auffallen muss uns schon jetzt, wie
hoch, wie erhaben im Ansatz der Begriff «Seele»

ehedem gefasst wurde, verglichen mit seiner

zeitgenössischen Auslegung als blosse Psyche, d.h.

eingeschränkt auf ein vorwiegend sinnliches -
dem leiblichen Genuss zugeordnetes
Gefühlsamalgam. Die Inkongruenz ist in seiner Lächerlichkeit

sofort ersichtlich, wenn man in dem

eben erwähnten Beispiel den einen Terminus mit
dem anderen vertauschen und von den so und so

vielen Psychen in einem Dorf sprechen wollte.

Nachdem wir Herkunft, Sinn und Wirkungsbereich

beider Wesenheiten, sowohl der Psyche als

auch der Seele, untersucht haben und zu der

Folgerung kommen mussten, dass sie keinesfalls als

identisch zu betrachten sind; ferner, dass beide an

der Empfindungsvielfalt der Gesamtperson
teilhaben, gilt es zu definieren, auf welche Weise

132



mit Körper die Gesamtheit seiner Bedürfnisse
und Triebe, mit Geist das schöpferische
Denkensvermögen der Seele verstanden werden
muss. Die Seele ihrerseits wollen wir als eine Art
weiblich passives Sammelbecken, darin alle nicht
leiblichen Gefühle flicssen, in den Ansatz bringen.

Die Gefühle aber bedürfen der denkenden
Gewalt des Geistes, um aus ihrer Passivität heraus

und in eine schöpferische Auswirkung hineingehoben

zu werden.
Die somit vorgestellten Modi, die das Mensch-

Sein des Menschen konstituieren, sind rechnerisch

nicht zu erfassen, schon deswegen, weil sie

eben a priori nicht einem homogenen Ganzen
willkürlich herausgerechnet werden können,
um eine errechenbare Lösung zu bewerkstelligen.

Im vorhinein entstammen sie dem
ausschliesslich Unhomogenen, tragen Unhomogenes

als sie bezeichnende Zeichen an sich und
tungieren deshalb als unberechenbar zueinander ste-

Olivier Foss «Schizophrenie»
Ol 95 X 53 cm
Collection Nathan Cummmgs

eine derartige Zusammenwirkung m bezug auf
den der Wirklichkeit wie auch der Wahrheit
verhafteten Organismus möglich ist.

Das stets von neuem anhebende und sich

unablässig vorwärtsbewegende Leben bedarf, um
sich als das Lebendige, das es zu sein hat, bewähren

zu können, einer in ihm selbst aufstehenden

Dynamik, die sich unentwegt aufrechterhalten

muss, um den eigenen Lebensprozess am Leben

zu halten. Die Triebfeder, die dazu benötigt
wird, kann nur ihre Kraft aus denjenigen
Elementen beziehen, die es ursprünglich konstituiert

haben, die sich aber ihrer Gegensätzlichkeit
zufolge als drohend sich gegenüberstehende

Antagonisten konfrontieren. Diese Daseinsdualität,
die einen nie zur Ruhe kommenden Ringkampf
ausübt und zu einer inneren Fusion der Gegensätze

nicht führen darf, denn dann miisste der
fruchtbare Lebensprozess zur Ruhe kommen, ist
der Kampf zwischen Körper und Geist, wobei



hcnde Abgeschiedenheiten, die aber dennoch,
und vielleicht gerade deswegen miteinander
artikulieren.

Diese Leidensambiguität des getrennt
bleibenden Artikulierenmüssens von Physis und
Geist kennzeichnet die Problematik des «seienden»

Menschseins, welches wir als Existentialität
zu fassen suchen.

Diejenige Instanz, die ein Verhalten zum
Leibe intendiert, indem sie sich selbst erst als ihre

eigenmächtig aktiv gewordene Notwendigkeit
durch Hineinhalten in ihn definiert, ist die Psyche.

Aul diese Weise koordiniert sie gewisser-
massen von innen her das Verhalten des Körpers,
einmal zu sich selbst, mit Bezug auf dessen

entweder gesättigtes Wohlergehen oder bedürftiges
Unwohlsein - zum anderen zu seiner Umgebung,

aber immer nur im Hinblick aufjeweiliges
Wohl- oder Unwohlergehen des sie beherbergenden

Leibes. Bis hierhin tritt noch keine duale

Ambiguität zutage, denn die Psyche ist als

neurologisches Hilfsorgan der Physis dieser selbst

entwachsen und somit orgamsch ihren Funktionen

zugeordnet. Die Dualität wird erst da zum
Problem, wo die Psyche der Aufgabe sich

gegenübergestellt sieht, mit einer ihren eigenen
Voraussetzungen und derjenigen des ihr obliegenden
Leibes kontrastierenden Instanz Fühlung nehmen

zu müssen. Sie muss es, denn die Dynannk
dieser Fühlungnahme ist Voraussetzung des

Menschseins schlechthin in seiner dualen Ganzheit.

Weist sie den Widerspruch dieses Muss
zurück, so gerät das davon betroffene Menschsein
entweder in die Vertiertheit des exklusiv Leiblichen

oder - den Ausweg aus dem Dilemma
verfehlend - in den Wahn der Geistesgestörtheit.
Die mit der Psyche derartig kontrastierende
Instanz ist die Seele. Der Konflikt besteht darin,
dass letztere sich mit nichts weniger befasst als

mit dem Wohlergehen des Leibes, dessen

wirkendes Zugegensein im Modus des fortwährend
sich ausleben müssenden Verfallens ihr diametral
ja geradezu feindlich gegenübersteht.

Die Seele ist aus bereits überwundenem
Gewesensein als dessen fortwährendes Ihm-
Nachfiihlenmüssen aufgestanden. Sie ist des

Menschen transzendental gewonnene Wahrheit
währenden Ge-wissens als dessen «Wissen um»
und verweilt als solches im Modus unverfallbarer

Ewigkeit.
Wir haben bereits erwähnt, dass Leib und

Seele durch das Dasein fortwährend in einen
schöpferischen Prozess hineingerissen werden,
darin sich beide Wesenheiten als Widersacher
gegenüberstehen. Die Psyche können wir als ein
dazwischengeschaltetes, nach beiden Seiten -
d. h. zum Leib und zur Seele hin sich auswirkendes

Schutzventil betrachten, welches fördernde
Impulse je nach Bedarfund Erträglichkeit hüben

und drüben entweder durchgreifen lässt oder in
ihrer Dynamis aufhält.

Wie schon zu Anfang dargelegt, kann demnach

die Seele von sich aus allein nicht das Böse

sekretieren. Dieses entsteht erst durch die

Loslösung der Seele von der Psyche, die - in totaler
Abwesenheit ersterer zur handelnden Autonomie

erstarkt - in Gemeinschaft mit dem Leibe
und semen Bedürfnissen nun die
uneingeschränkte Herrschaft übernimmt und somit die

Gesamtperson in ein gefühllos-egozentrisches
Individuum verwandelt. Das Gute hingegen
entsteht dank der Unterdrückung einer derartigen

Herrschaft durch die endgültig-wirksame
Ausstrahlung der Seele und ihres zur Liebe

ermächtigenden Schuldbewusstseins.
Des Geistes als Denkensvermögen fungierendes

Eingreifen in diese Mechanismen schliesst den

Kreis und verleiht dem Endergebnis entweder
Gutes, Böses oder eine Mischung von beidem,
zunächst als ein gedachtes, schliesslich als ein zur
Tat ermächtigtes Produkt, das nun schöpferisch
aktiv die gespeicherten Scelenempfindungen und
ihre vermittels der Psyche daran angeschlossenen

Sinneskomponente an die sich als Dasein
zeitigende Existenz zurückrcflcktiert.

Indem die Psychologic, und mit ihr die

Psychoanalyse sich darauf beschränken, des Menschen

denkendes und fühlendes Erleben lediglich
von der Psyche her zu betrachten, riskieren sie,

diesen Disziplinen einen ausschliesslich klinischen

Charakter zu verleihen. Indes artikuliert
die hinfällige Psyche mit dem im Modus der
Wahrheit sich bewährenden Sein nur an denjenigen

Punkten, wo die Seele - sich ihm versagend

- das Sein in die Seiendheit seines unmittelbaren
Verfallens stösst und die Not alles darin
Notwendigseins in ein a priori unverdrängbares
Bewusstsein ruft.

Was hingegen - und zwar zugunsten
psychisch-organischer Funktionen und Triebe in
das Unterbewusstsem verdrängt wird und kaum
das organisch-gebundene Begehren selbst sein
kann, da dieses stets nachje und je in der Zeit sich

verwirklichenden Erfüllungen trachtet -, ist das

an atemporalem Wissen leidende Gewissen, ein

untilgbares Wissen um nie verwindbare leibliche

Verschuldung gegenüber der leib- und
zeitentbehrenden Seele, die deswegen, ihren Urveranla-

gungen gemäss, mit allen angestrebten und
erreichten Leibesbefriedigungen in stetem Widerstreit

liegt.
In der Psychologie verschmelzen Seele und

Psyche zu einem einzigen physisch-orientierten
Komplex, von dem vorausgesetzt wird, dass er
als sein Krankheitsbild, sein ins Unwisscn
verdrängtes Schuld-Gewissen wie das einer
Krebswucherung entstammende autogene Gift sekre-
tiert. Dass auf dieser Basis dem Kranken weder

die Verantwortung für seine Krankheit noch ein

Schuldtragen an seinem versagenden Gewissen
und die darauf folgenden Konsequenzen - in die

Irre vorstossendc Handlungen bis hin zum
Verbrechen — zugeschoben werden können, liegt auf
der Hand: Der psychisch Erkrankte wird wie ein
leiblich Leidender eingeschätzt und behandelt,
somit jeglicher Verantwortung für sein Tun und
Lassen enthoben. Schuld ist in den Händen der

Psychoanalyse zum Tabu geworden, in Verruf
erklärt als religiöse Anmassung, als pathologische
Arroganz oder Verschämtheit des erkrankten
Psychenorganes, das im Falle seiner Gesundung
dergleichen nicht mehr in sich aufkommen liesse.

Wie wir bereits darlegten, kann das um Schuld
wissende Ge-wissen überhaupt nie je erkranken,
denn es ist von Grund auf inalterabler Bestandteil

der Seele, die ihrerseits als eine der Transzendenz

ermächtigte Wesenheit ausserhalb der
Zeitlichkeit über Gesundheit und Krankheit steht.

Letztere hingegen, artikuliert als Quintessenz
aller Leibhchkeit, mit der immanent-endlichen
Physis der Zeit, und zwar mit demjenigen Glied
ihrer siechen Leibhchkeit, das sich durch
angestrebte Leibesbefriedigungen darin zu zeitigen
trachtete — ohne Rücksicht auf die stets gegen sie

Anklage erhebende Seele. Diese ihre Anklage
bricht, ungeachtet aller psychoanalytischen
Freisprechungen, als heil-loses Verschuldungs-
lcid, von der transzendentalen Zcitlosigkeit ihres

übersinnlichen Aufenthaltes her, in das sich

materiell zeitigende Dasein ein und steigert sich

dank ihres darin sich riickreflektierenden
Visionsvermögens zum Exponenten göttlicher
Gerechtigkeit, ein Vermögen, das selber nie erkranken

kann. Was hingegen immer wieder
Krankheitsbilder heraufbeschwört, ist das «Ihr Nicht-
Geniige-tun-Können» des aus seinem Verfallenmüssen

herausbegehrenden Leibes nebst der ihm

zugehörigen Psyche. Letztere ist aber - erinnern
wir uns - das Glied, das mit der körperlosen
unheilbaren Substanz der Seele notgedrungen
artikuliert.

Wenn also Heilung sein soll, so kann dies

nicht allem über die Einwirkung auf die Psyche,

namentlich als deren Schuldlossprechung
geschehen, denn eine solche miisste sie noch

schmerzhafter, endgültiger - gleich der Amputation

eines Gliedes - von der gewissen-habenden
Seele trennen. Im Gegenteil: Heilung kann nur
geschehen, indem das seelische Schuldbe-

wusstsein - nicht die daran haftende Schuld von
sich weisende Körperpsyche befriedigt wird
(was ja immer noch mehr Schuld und Schuld-
bewusstsein zur Folge hätte). Heilung kann nur
über die Befriedigung des Gewissens selbst

stattfinden, indem das mit der Seele artikulierende

Psychenglied die Schuld körperlich abzutragen

gezwungen wird, d. h. innerhalb des nämlichen

134



zeitlich-bedingten Daseins, darin sie begangen
wurde.

Diese Zusammenhänge werden ohne weiteres
klar, wenn man die therapeutische Überlegenheit

der Religionen im Vergleich zur Psychoanalyse

ins Auge fasst: Der sich zu semer Schuld offen
bekennende Mensch findet Heilung, indem er
vermittels seines Geständnisses und der darauf
folgenden selbst beanspruchten Sühnung seme
Schuld-bewusstsein reflektierende Seele zur
Ruhe kommen lässt.

In unserer Epoche wissenschaftlich-irdischer
Priorität und deren Gewissen entbehrender

Nutzmessung soll jedwede von herzlichem
Aufschwung entfachte überirdische Spekulation im
Keime erstickt werden. Jedoch rächt sich das

unstillbar um Gott wissende Gewissen, das -
unerlöst von irgend pflichtkundigen
Schuldabtragungsinitiativen - vermittels abnormer

Krankheitserscheinungen in das trostlos gewordene

Dasein einbricht und so den Genuss gerade
dessen vereitelt, was durch die Amputation des

Psychengliedes vom Seelenmark gesteigert
empfunden werden wollte.

Die Erkrankung des Psychengliedes, das man
auch als den organischen Leib der Seele bezeichnen

könnte, wird weder von der Verdrängung
noch von der Sublimierung der Libido
hervorgerufen, sondern, umgekehrt, erfolgt dann und

nur dann Erkrankung des «Seelenleibes», wenn
das Gewissen unterdrückt wird, Sublimierung
des Triebes nicht statthat und sich letzterer somit
freien Lauf einräumt. Dieser Freilauf in Richtung

rein vegetativer Bedürfnisse hat mit dem
Freiheitsbedürfnis des dem Schicksal und dessen

Aufgabe verhafteten Menschen nichts zu tun:
Schicksal widerfahrt dem, der die Freiheit
ergreift, für sich die Möglichkeit eigenen Nicht-
freiseins geltend zu machen, indem er sich den
bewusst tragischen Voraussetzungen seiner
individuellen Veranlagungen und denen ihm
entwachsenden zwischenmenschlichen Aufgaben
beugt. Derjenige, der diese schicksalshafte
Gewissensfreiheit zur Pflichterfüllung von sich

weist, wird innerhalb der Automatismen seiner
leiblichen Bedürfnisse und deren Erfüllungen
gefangen bleiben und schicksallos von Tag zu Tag
dahintaumeln wie ein Tier. Zwischenmenschliche

Aufgaben aber entspringen der fundamentalen

Beziehung zwischen Du und Ich.

Olivier Foss «Du und Ich»
Ol 92X135 cm
Collection Fides

135



All unser Denken ist nur insofern durch die
Seele dem Geist zugutekommendes Denken, als

es sich um das Du bemüht, indem es auf es zu
denkt. Die Sinngebung, die das Ich seinem Ich-
Sein erteilt, indem es sich selber als das Ich, das es

sich zu sein aufgibt, nachdenkt, müsste zu einem
Kreis, den das Ich um sich selbst schlägt, degenerieren,

wenn es nicht von vornherein das Du als

seinen schöpferischen Widersacher und
Dualitätspartner einzubeziehen vermöchte. Die Wahrheit

währender Gemeinschaft von Ich und Du
kann nur entstehen und sich als solche bewähren,
wenn sie aus der ursprünglichen Gegnerschaft
wirkender Wirklichkeit zweier sich als Antagonisten

gegenüberstehenden Ich entsprungen ist,
die in denjenigen dynamischen Prozess hineingerissen

wurden, durch den sie überhaupt erst je
und je in die ihnen vom Schicksal zugeteilte
Dimension hineinwachsen können.

Es gibt kein Zusammenfliessen zur Einheit
von Ich und Du, wie das die Mystik will, denn
gäbe es ein solches, so müsste sich darin sowohl
das Ich als auch das Du auflösen und die Einheit
in eine Reinheit verwandeln, d.h. in nichts. In
der Liebe wird die ursprüngliche Gegnerschaft
von Ich und Du nicht in der Fusion, sondern im
Opfer überwunden, in dem Bezug der Schöpfung,

aus dem sowohl Ich als auch Du, ein jedes
am andern sich steigernd, in seiner jeweiligen
Besonderheit, hervorgeht.

Der Riss, der die Widerparte aus der Dualität
ihrer jeweiligen Unterschiedlichkeit heraus -
und hin zur Hingerissenheit letzter Opferbereitschaft

reisst, findet seinen körperlichen Ausdruck
im Liebesakt, der von der Psychoanalyse als

fundamental-notwendiges Moment
physischpsychischen Wohlbefindens und unanfechtbarer
Höhepunkt zwischenmenschlichen Verhaltens
gefeiert wird, der aber in Wahrheit die geheimen
Stigmata von Verzweiflung und Scham über das

eigene darin bewusstgewordene Seelenungenügen

gegenüber dem geliebten Wesen in sich birgt.
Die ein Ich an ein Du kettende Liebe, die nur

dem Menschen als seine erhabenste Möglichkeit,
die eigene Physis zu transzendieren, mitgegeben
wurde, kann innerhalb von begnadeten
Momenten aus dem stets gegenwärtigen schöpferischen

Geist-seelenamalgam, als dessen

egoverleugnender actus purus jäh hervorbrechen.
Aufgrund dessen wurde Shakespeare das Liebesdrama

von Romeo und Julia eingegeben, die
schliesslich beide ihre jungen Leben ihrer
überirdischen und deshalb vom faktischen Dasein
bedrohten Liebe opferten. Was damals unwillkürlich

eine den Menschen selbst und sein gelebtes
Leben übersteigende Grösse erlangte, würde
heute im vorhinein an den Machenschaften des

Psychologismus verkümmern: Romeo würde
noch gerade zur rechten Zeit um sein Opfer ge¬

bracht und in eine Nervenheilanstalt eingeliefert
werden, darin man über ihn alle denkbaren und
undenkbaren Therapien ergehen liesse. Zahllose
Romeo und Julien befinden sich heutzutage
zwecks psychiatrischer und psychoanalytischer
Behandlung in Nervenanstalten, weil man
meint, das Leid ihrer Seelen lediglich aufeine

Erkrankung ihrer Psychen zurückführen zu dürfen
und krampfhaft versucht, auf letztere therapeutisch

einzuwirken. Wenn auch in vielen Fällen
tatsächlich die Psyche an überwiegendem
Seelenleide erkrankte, so werden Ärzte und Analytiker

durch die ausschliessliche Einwirkung auf
die Psyche und deren eventeulle Heilung das

primäre Seelenleiden nicht beheben, ja nicht einmal
erreichen können, deswegen zwar, weil ihre
Behandlungsmethoden sich ja gerade auf die
Loslösung der Psyche von der Seele beschränken,
indem sie dem Kranken mit Gewalt seine

Gewissensskrupel ausmerzen und ihn zu bewegen
suchen, sich lediglich seinem eigenen der Psyche
unterstellten leiblichen Vorteil zuzuwenden,
d.h. nicht mehr zu lieben da gerade, wo unter
allen Umständen geliebt werden will und muss.
Diese auf Irrtum beruhende Therapeutik mag
sogar vorübergehend fruchten, insofern, als der
seiner eigenen Seele entfremdete Kranke, einer
ihm künstlich aufoktroyierten Egozentrie zufolge,

an dem Verlust seiner ursprünglichen Seelen-

bezogenheit sein Empfinden einbüsst und an
Freud- und Leidlosigkeit vertiert.

Diese Aussage sieht es nicht darauf ab, das

Tier in seiner spezifischen Dimension und
Bedeutung herabzuwürdigen; vielmehr will damit
gesagt sein, dass der Mensch, ungeachtet dessen,
ob er einstmals dem Tier entstammte oder nicht,
primär eben kein Tier, sondern ein Mensch ist
und allein als solcher in den Ansatz all unserer
ihn bezüglichen Erwägungen gebracht werden
muss. Sollten wir uns verleitet fühlen, seine hart
errungene Geistigkeit, d. h. seine
transzendentalmetaphysischen Spekulationen als Hirngespinste
zu brandmarken und ihn aufseine dem Tier
entstammenden sensorischen, sinnlich motivierten
Handlungsvektoren zu reduzieren, so rauben
wir ihm den Ursinn seines Menschseins schlechthin

- so rauben wir ihm seine Seele. Diesen Raub
hat, ohne es beabsichtigt zu haben, die Psychoanalyse

an ihm verübt, einen Raub, der den
allgemeinen Seelenbankrott auszulösen vermag.
Der Menschen Mehrzahl, die sich inzwischen
allmählich mehr und mehr mit dieser prag-
matisch-inspirierten Stellungnahme abgefunden
hat, vollzieht nun immer wieder an sich das

fürchterlich vernichtende, sich lediglich in der

alltäglichen Wirklichkeit auswirkende und
verwirkende Urteil der Psychoanalyse, indem sie -
sich gehorsam aufden physisch-psychischen Anteil

aller Empfindungen beschränkend - deren

seelisch in der Wahrheit währende Komponente
davon loskoppeln und im Schmerze untröstlichen

Unterbewusstseins veröden lässt.

Wir haben mitvollziehen können, wie allmählich

die Seele ihren Wirkungsbereich einbüsste
und ihn an ihre leibliche Widersacherin, die
Psyche, hat abtreten müssen. Zur Machtlosigkeit
verurteilt, führt sie seither ein kläglich-unscheinbares

Dasein, dieweil die hypertrophierte
Psyche tiefer, nachhaltiger einbricht in alle
Bezirke des alltäglichen Lebens, das demzufolge
immer bedrohlicher auf den faktischen Nutzen
des Augenblicks allein abgerichtet ist.

Welche Wirkung Psychologie und Psychoanalyse

auch aufdie Künste, also auf die
Kulturlandschaft der Gegenwart letztlich haben müssen
und tatsächlich längst haben, kann mit
beklagenswerter Genauigkeit aus dem hierin
Dargelegten abgeleitet werden: Da wo bislang der
Künstler aus der überzeitlichen Grundsubstanz
seiner Seele schöpfte, um selbstlos ein daraus
entstandenes Produkt anderen Seelen zuteilwerden
zu lassen, nur darauf bedacht, unvergänglichen
Wert darzubringen, ohne dabei sein eigenes
Wohlergehen einzubeziehen, sieht er es heute
daraufab, sich selbst einen weltlichen Gewinn zu
sichern, indem er der Mehrheit das zu geben
versucht, was zu ihren Seelen keine Beziehung mehr
hat, sondern den niedrigsten, zeitgebundensten
Instinkten und Bedürfnissen entspricht: Genusssucht,

Sensationslust, Habgier.
So geschah es, dass die harmonische Vielstimmigkeit

der Musik, auch der Volksmusik, von
atonaler Kakophonie, von pathologisch dahin-
dreschender Rhythmik, von unmusikalischem
Lärm verdrängt wurde, dass irres Gestammel
und inkohärent zusammengeworfene
Satzfragmente der ausgewogenen Prosa und Lyrik,
die das Herz ansprachen, den Rang abliefen, dass

kunterbunt aus Abfall zusammengetragener
Krimskrams, zu Papier und Leinwand gebrachte
Hand- und Fussabdrücke, Kleckse, Striche,
Balken die bedeutsamen Bildwerke vergangener
Generationen verdrängen konnten. Ein der
Epidermis als Kitzel zusammengebrauter Unsinn
hat die Gabe sinnvoller Schöpfungen ersetzt; und
an dem Niedergang seiner während Jahrtausenden

herangereiften Kulturen zerbröckelt
allmählich das entseelte Menschentum, aus deren
Trümmern es wohl kaum mehr eine Auferstehung

geben wird.

136


	Romeo als Psychopath : oder: Der Bankrott der Seele

