Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 78 (1988)

Artikel: Der heilige Columban und der Rabe : zu einer Bilddarstellung auf
Mariaberg in Rorschach

Autor: Schar, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-947385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-947385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Max Schir

43

Der heilige Columban und der Rabe

Zu einer Bilddarstellung auf Mariaberg in Rorschach

Drei Columbansdarstellungen
auf Mariaberg

Dreimal begegnet uns der Kirchenpatron Ror-
schachs, der heilige Columban (um $43-615),
im reichen kiinstlerischen Schmuck des ehemali-
gen Klosters Mariaberg, des heutigen Kanto-
nalen Lehrerseminars. Das ilteste Bildnis findet
sich auf einem der zehn Schlusssteine des im
Nordtrakt gelegenen Refektoriums. Es zeigt die
Halbfigur des Heiligen mit einer strahlenden
Sonne auf der Brust, dem Abtstab in der rechten
und dem Regelbuch in der linken Hand. Das
Relief ist um 1513, also in spitgotischer Zeit,
entstanden.

Rund fiinfzig Jahre spiter, um 1566, wurde
im Gewdlbe des Kapitelsaals ein Ganzportrit
gemalt, das Columban als schwarz gewandeten
Benediktinerabt mit denselben drei Attributen
wie auf dem Schlussstein zeigt. Zu seiner Linken
steht aber neu auf einem Sockel ein Rabenvogel,
der in seinem Schnabel einen gelben Finger-
handschuh trigt. Das Bild erscheint nach mo-
discher Renaissancemanier in einer spitzovalen
Rollwerkkartusche und schmiickt zusammen
mit weiteren Malereien den wihrend Jahrhun-
derten als Kapelle, heute als Musiksaal dienenden
Raum.

Bereits in die Rokokozeit (1767) gehort die
dritte Darstellung des irischen Abtes. Die Dek-
kenstukkatur des nordwestlichen Eckzimmers
Nr. 247 (es ist heute das Amtszimmer des Rek-
tors der Schule) zeigt den von Columban Ab-
schied nehmenden Gallus in der Gegend von
Bregenz. Der Schiiler kniet, sein Meister erteilt
ihm — entgegen der Uberlieferung — mit der er-
hobenen Rechten den Segen.

Das Medaillon
im ehemaligen Kapitelsaal

Wir wollen uns im vorliegenden Aufsatz auf die
Betrachtung der Bilddarstellung im ehemaligen
Kapitelsaal und auf eine davon ausgehende Be-
schiftigung mit Columban und mit dem Raben
beschrinken. Der Kapitelsaal - eine zweischiffige
Halle, iiber der sich sechs quadratische Joche mit
insgesamt vierundzwanzig sechseckigen Teil-
feldern wolben — besitzt eine reiche, kunsthisto-
risch bereits mehrfach gewiirdigte Ausmalung an
Decke und Winden. Die al secco aufgetragenen
Malereien sind grésstenteils in den Jahren 1564
bis 1568 von einem bisher nicht eindeutig iden-
tifizierten Meister NK geschaffen worden und
stellen «eine der wenigen programmatischen
Raumausmalungen des 16. Jahrhundertsy dar
(B. Anderes).

Ausgehend von einem Stammbaum Christi
erzihlen sie auf zwolf Gewolbefeldern das Ma-
rienleben sowie die Geburtsgeschichte Jesu. Die
«Genealogia domini nostri Jesu Christi» flankie-
ren je vier Einzeldarstellungen von Heiligen in
Ganzgestalt. Im nordwestlichen Joch begegnen
uns Magnus, Barbara (mit der Malersignatur
NK), Mauritius und Wolfgang; im stidwestli-
chen sind es Scholastika (mit der Jahrzahl 1566),
Wiborada, Notker und — wie gesagt — Colum-
ban.

Die Malereien hatten seit etwa der Mitte des
letzten Jahrhunderts unter Tiinche gelegen. Erst
1899 wurden sie — vor allem auf Initiative des
St.Galler Architekten August Hardegger und des
Ziircher Kunsthistorikers Johann Rudolf Rahn
— freigelegt und einer griindlichen Restauration
unterzogen.

Was das Bild-Medaillon Columbans anbe-
langt, sind wir in der gliicklichen Lage, noch eine
photographische Aufnahme aus der Zeit unmit-
telbar nach der Freilegung und vor den Wieder-
herstellungsarbeiten von 1899 zu besitzen. Es ist
das einzige noch erhaltene Photo ciner Malerei
des Kapitelsaals in ihrem urspriinglichen Frei-



legungszustand und beweist, dass der damalige
Restaurator, Christian Schmidt-Erni, durchaus
nicht so willkiirlich vorgegangen ist, wie thm
zum Teil vorgeworfen wurde. Er hat die vor-
handenen Konturen ernst genommen und ledig-
lich die Leerstellen wieder ausgemalt. Auch
kleinste Details hat er aufgespiirt, anscheinend
nichts Bestehendes preisgegeben und nichts
Neues hinzugefiigt. Einzig in der Gestaltung des
Gesichts des Heiligen mag er sich einige Freiheit
genommen haben. Doch zeigt ein genauer Ver-
gleich der Aufnahme von 1899 mit der Kartu-
sche, wie sie sich seit der jiingsten Restauration
von 1975/76 darbietet, auch in dieser Bezichung
kaum einen wesentlichen Eingriff.

44

Gut erkennbar ist schon auf dem Photo von
1899 der reich gestaltete spitzovale Beschlag-
werkrahmen, der dem Bilde Columbans den
Anschein einer aufgehingten Tafel verleiht.
Auch die phantastische Hintergrundarchitektur
ist auf dem alten Lichtbild ziemlich genau zu er-
kennen: eine Turmspitze, eine dickbauchige, ab-
gebrochene Siule (wir finden sie auch auf den
Darstellungen der iibrigen minnlichen Heiligen,
jedoch nicht bei den Frauen) sowie hingendes
Strauch- und Flechtenwerk. Der Heilige selbst
steht wiirdevoll, einem Standbild gleich, auf
einem perspektivisch sich verjiingenden weiss-
griinen Schachbrettboden. Er trigt die schwarze
Gewandung des Benediktiners mit weit herab-

Links:

Das Columbansbild im Jahr 1899, unmittelbar nach der
Freilegung und vor der Restaurierung durch Christian
Schmidt-Erni. Foto aus Nachlass Gaudy im Archiv der
Eidgenéssischen Denkmalpflege, Bern.

Oben:

Das Columbansmedaillon nach der Restaurierung
durch das Atelier Oskar Emmenegger,
Merlischachen SZ, 1975.

Rechts:
Der Heilige mit Nimbus, Abtstab und Strahlensonne.
Detailaufnahme des Ganzportrits im Kapitelsaal.

Rechts aussen:
Der Rabe mit dem Handschuh im Schnabel.
Detailaufnahme der Bilddarstellung im KapitelsaalA



hingenden Armeln und auf die Brust fallender
Kapuze. Sein Haupt bedeckt das Birett. In seiner
Rechten hilt er den Abtstab mit goldenem
Knauf, und auf der Linken ruht das aufgeschla-
gene Regelbuch (Columban hat zwei Regeln
und ein Bussbuch verfasst). Inmitten der Brust,
auf Herzenshohe, prangt eine goldgelbe Strah-
lensonne (seine Mutter soll sie wihrend ihrer
Schwangerschaft in einem Traumgesicht wahr-
genommen haben), der — jedenfalls auf dem re-
staurierten Bild — Gesichtsziige eingezeichnet
sind.

Das Gesicht des Abtes, vom Heiligenschein
umleuchtet, wirkt ausgesprochen personlich.
Wir sehen es im Dreiviertelprofil. Auffallend ist
das kriftige, fleischige Ohr. Der Backenknochen
tritt hervor, die Wange ist fiebrig gerdtet und
cingefallen. Zwei tiefe Furchen rahmen den
leicht nach unten gezogenen Mund. Mit weit ge-
offneten Augen, streng und etwas wehmiitig zu-
gleich, schaut der Mann in eine unbestimmbare

45

Ferne. Es ist das Antlitz eines Asketen, eines Vi-
sionirs. Ein biurisch kriftiger, wenn auch durch
Entbehrungen und Nachtwachen gezeichneter
Columban steht sinnend unerschiitterlich vor
uns.

Zu seiner Linken, genau unter dem geoffne-
ten Regelbuch, steht auf einer Art Steinsockel ein
Rabe. Den Koérper hat er von Columban abgc—
wendet, Kopf und Schnabel richtet er auf die den
Abtstab umfangende Hand. In seinem Schnabel
hilt er einen auf beiden Seiten zu gleich langen
Teilen herabhingenden Fingerhandschuh.

Columban steht unbeweglich da, ohne von
dem Vogel, sei es durch den Blick der Augen, sei
es durch eine Bewegung, Notiz zu nehmen. Eine
Bezichung zwischen den beiden wird lediglich
durch die Kopfhaltung des Raben sowie durch
die Farbgebung hergestellt. Schwarz ist das Ge-
wand des Heiligen, schwarz das Gefieder des
Tiers. Vor allem aber erscheinen fiinf Attribute

durch ihre gold-gelbe Farbe hervorgehoben und

miteinander verbunden: der Nimbus, der Knauf
des Abtstabes, die Strahlensonne, der Schnitt des
Regelbuches und der Handschuh.

Eine Episode aus Columbans Leben

Wer das beschriebene Bild betrachtet hat, stellt
sich unweigerlich die Frage, was jener schwarz-
befrackte Vogel mit Columban zu schaffen habe.
Was bedeutet der Handschuh in seinem Schna-
bel? — Es liegt nahe, um Antwort zu erhalten,
die lateinisch geschricbene Lebensgeschichte des
Heiligen aufzuschlagen. Sie wurde um 642/43
von dem aus Susa in Piemont stammenden
Monch und spiteren Abt Jonas (um 600-665)
verfasst. Dieser war hochstens drei Jahre nach
Columbans Tod ins Kloster Bobbio, die letzte
Griindung des Heiligen, eingetreten und hatte
somit Gelegenheit, sowohl dort wie auch spiter
in Luxeuil und anderswo noch zahlreiche Schii-



cam quer cul cunew” ar e paru"’
renT . eLtpv'ufcn‘un co cuncuyime
Arum frontem recaure hacuenarum
Pmr‘-lu.u' ranquimyr und&\fpmcllgxrr-
U tdenyque uirdi columbanur de
wectum of fun quinem Fluentem M
om oinTerram ovzmr'rurrfSuv"_me,; .
ralibo mlmm ranoem red didre
ur uw crcapafl uefh Frum rema
nerer -\ Lia ‘que arce camadcbum
capt endum uenver: La.tmﬁtymr
colum banur infepe faw  coenobie
[u\oum ‘TeumenTa manuum quey
qalle uu.mroruocmrr.qufadome
lubore B laurerna babere: qura
Lap: dem quianme forer refectarn
ervr clepofurr Meoxq; quiete yed
dra coruur aler rapax aduolaurr
unumque ex e rofro ferenrabfhn,
lee - peracta yrefec tionr Bomﬁ)nr
urr di rechent Tequm tamanuum

requirre: Cumq; omney threrye
conquere renc qmixb{hhf’fcr .

Das 15. Kapitel der Columbansvita des Jonas mit der
Geschichte vom Raben, in der iltesten noch erhaltenen
Abschrift aus dem spiten 9. Jahrhundert.
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 553, S. 49 und 50.

ler und Begleiter des Meisters, also Augenzeugen,
sprechen und befragen zu kénnen. Seine Vita gilt
demgemiiss als fiir jene Zeit ungewohnlich zu-
verlissig und glaubwiirdig. Wir geben im fol-
genden den fiir das Verstindnis unseres Medail-
lons massgebenden Abschnitt aus dem 15. Kapi-
tel der Vita in einer moglichst wortgetreuen
deutschen Ubersetzung wieder:

«Ein anderes Mal, als der selige Columban in
das schon oft erwihnte Kloster Luxeuil essen
kam, legte er die Handschuhe, die die Gallier
(Wanten) nennen und die er bei der Arbeit fiir
gewohnlich trug, auf den Stein, der vor der Tir
des Refektoriums lag. Bald darauf, als es ruhig
geworden war, flog ein diebischer Rabe herbet,
packte einen der Handschuhe mit dem Schnabel
und trug ihn fort.

Als die Stunde der Mahlzeit voriiber ist,
kommt der Mann Gottes heraus und vermisst
seinen Handschuh. Da nun alle untereinander
fragten, wer ihn wohl weggenommen habe, sagte

46

\lir yoy A - Nullum ;xluam e;qu.y;
ne comeans aliquid ‘Aﬂ;mg-rrem
fumpfirrer: mifialirern-qui anoce ,
sy vy adarcam nonremeawrye,.
Addulrrque fenullomodo fuofPuL
Ltofalmurum . firapax it tum,
celert uolams nonreferrer: Oxpec
rant b: frava b inmedio oMmnium
coruuraduolar malerublamum .
Tum rofro Yepor waT- N f'Pm”IS‘?
ra condTur €1 }"‘Y‘?’ﬁ“_l’d‘ﬁ‘t{rnmr
T ante ommum confpecmm-‘obhmr

ferocrant” ulzionem expec tarque
wmr fcy abne xmfemr-' Omom eerm
wdictr urour qQuITANTA finf famu
Lir prerrar . urnon rolum homlnum
hororbur'red eriam avium. oboech
emna clarercast -

XV SacrRr uisac RC UNOATI
ONEABS(qQUEe €F FUSIONIS
oAm N& Flues 1 1S -

aTratum cl em ccpf‘ahudm‘ﬁu’ul:{
R"OA rﬂ'[’mmm cclum()mum& )

der heilige Mann, es sei niemand anderer gewe-
sen, der ohne Erlaubnis etwas anzuriihren ge-
wagt haben konne, als jener Vogel, der, von
Noah ausgesandt, nicht mehr zur Arche zuriick-
gekehrt sei. Und er fiigte noch hinzu, er werde
dessen Junge auf keine Weise fiittern, wenn er das
Diebsgut nicht in raschem Flug zuriickbringe.
Indem die Briider erwartungsvoll dastehen,
fliegt der Rabe in ihre Mitte und bringt in sei-
nem Schnabel zuriick, was er schelmisch wegge-
nommen und gestohlen hat. Er versucht nicht,
fliegend die Flucht zu ergreifen, sondern scheu,
seiner Wildheit vergessend, steht er vor den Au-
gen aller und wartet auf die Strafe. Da befichlt
ihm der heilige Mann, sich davonzumachen.
O wunderbare Kraft des ewigen Richters! So
Grosses gewihrt er seinen Dienern, dass sie nicht
nur durch die Ehre leuchten, die ithnen Men-
schen entgegenbringen, sondern auch durch den
Gehorsam, den thnen Vogel erweisen.»

Die Handschuhe Columbans

Die Geschichte ist ohne Zweifel ebenso packend
wie reizvoll. Wir wollen uns darum auch nicht
zu cilig auf ihre Deutung stiirzen, sondern beim
Vorfall selber etwas verweilen. Columban hilt
sich in einem der drei von ihm um 590 gegriin-
deten Vogesenkldster, im Hauptkloster Luxeuil,
auf. Es geht gegen Abend, und er versammelt sich
mit der zahlreichen Monchsschar zur einzigen
Mabhlzeit des Tages. Bevor er aber den Essraum
betritt, legt er ein paar Handschuhe auf einen
Stein.

Dies ist verwunderlich. Wie kommt Colum-
ban dazu, Handschuhe zu tragen? Und dies erst
noch, wie Jonas beiliufig bemerke, bei der Ar-
beit? Dass der Abt in Feld und Wald selbst Hand
angelegt hat, erstaunt uns nicht. - Noch in ho-
hem Alter soll er mit Birenkriften beim Weg-
schaffen von Baumstimmen geholfen haben
(Vita 30). — Zu glauben aber, dass dieser so stren-
ge, gegen sich selbst und andere harte Mann seine
Hinde zum Arbeiten umbhiillt haben solle, fillt
schwer. Schon weniger wundern wir uns, wenn
Columbans Zeitgenosse Isidor von Sevilla (um
560-636) den Monchen das Tragen von Hand-
schuhen — auch von Pelzminteln, Sandalen und
Halbstiefeln — gestattet hat. Der spanische Abt
erscheint insgesamt milder und grossziigiger als
der kompromisslose Asket aus Irland.

Nun muss man wissen, dass im Alterum
ebenso wie im frithen Mittelalter die Verwen-
dung von Handschuhen bei der Arbeit anschei-
nend recht hiufig war. Schon bei den alten Grie-
chen trug man das Kleidungsstiick, wenn Verlet-
zungsgefahr bestand. So héren wir von Laértes,
dem Vater des Odysseus, dass er sich beim Aus-
jiten von Unkraut gegen Stacheln und Dor-
nen mit Handschuhen schiitzte. Die romischen
Landwirtschaftstheoretiker geben uns weitere
Hinweise darauf, wann, wo und wozu Hand-
schuhe getragen wurden: so z.B. beim Abneh-
men der Oliven, zum Schutz gegen «Wind, Kil-
te und Regeny, «in den Wildern, fiir die Feld-
arbeit und auf der Jagd». Dass auch zur Zeit
unseres Heiligen Handschuhe durchaus in Ge-
brauch waren, bestitigt ein Fund in einem ale-
mannischen Griberfeld des 7. Jahrhunderts.

Dieser Sachverhalt konnte unseren Zweifel
aber noch nicht ganz beseitigen. Die Tatsache,
dass Columban ein rigoroser Asket war und sich
vor Verletzungen oder gar Beschmutzungen be-
stimmt nicht gefiirchtet hat, bleibt bestehen.
Man muss aber bedenken, dass er mit cbenden
Hinden, mit denen er Unkraut ausraufte Unfi
Biume fillte, auch das Altaropfer vollzog. Mit
seinen Hinden beriihrte er die heiligen Geritt,
mit seinen Hinden brach er das Brot. Es ist zwaf
nicht bekannt, dass Geistliche vor 800 zum Got-



tesdienst Handschuhe getragen hitten. Aber ge-
rade deshalb liegt die Vermutung nahe, sie konn-
ten solche fiir schwerere und vor allem schmut-
zige Alltagsarbeitcn angezogen haben, um damit
die fiir die heilige Handlung bestimmten Hinde
nach Méglichkeit unversehrt und rein zu be-
wahren.

Das Kleidungsstiick, das Columban «fiir ge-
waohnlich bei der Arbeit trugy, diirfte also kaum
Aufsehen erregt haben. So wollen auch wir uns
zufriedengeben und nur noch fragen, welche
Form es denn aufwies, aus welchem Material es
hergestellt war und wie man es benannte.

Auf die letzte Frage gibt der Biograph Jonas
selbst Antwort: « Wanten» habe man die Hand-
schuhe bei den Galliern genannt. Dieses Wort
muss thm Eindruck gemacht haben, denn es war
ihm fremd. In Oberitalien, seiner Heimat, ge-
brauchte man einen anderen Ausdruck: «mani-
ca» (von «manusy Hand) oder, umschreibend,
«tegumenta manuumy» (Handbedeckung). Selt-
sam ist nur, dass Jonas die Verwendung von
«wantusy den «Galliern» zuschreibt. In Wirk-
lichkeit nimlich stammt das Wort nicht aus
dem Keltischen, sondern aus dem Germanischen,

Rechts oben:

Der hl. Notker mit dem Héllenhund und dem
zerbrochenen Columbansstab in der Rechten

(nach den Klostergeschichten Ekkehards IV, Kap. 41
soll er damit das Untier verdroschen haben).

Im Siidwestjoch des Kapitelsaals.

B

Rechts unten:

Die hl. Scholastika, Schwester des Ménchsvaters
Benedikt, mit dem Stab der Abtissin, dem Regelbuch
und einer Taube (ihr Bruder soll nach ihrem Tod
geschen haben, wie ihre Seele in der Gestalt einer

weissen Taube gen Himmel flog). Im Siidwestjoch
des Kapitelsaals.

Unten:

Dem hl.: Columban zugeschricbene Gebrauchs-
gegenstinde: holzerne, 1354 in Silber gefasste Trink-
schale und Messer mit Griff aus Horn sowie

upgeschliffener Klinge. Bobbio, Museo dell’Abbazia
diS. Colombano.

genauer: dem  Altniederfrinkischen. Da aber
«Gallia in den Schriften des Jonas durchwegs
das Frankenreich bezeichnet, diirfen wir anneh-
men, dass auch mit «Galliy im Grunde die
«Francin, also die Franken, gemeint sind. « Wan-
tus» hat sich in der lateinischen Literatur als
Lehnwort bis ins Hochmittelalter halten kénnen
und lebt auch heute noch im franzésischen
«ganty, im italienischen «guantoy sowie im spa-
nisch-portugiesischen «gante» fort.

Kommen wir nun auf die Form von Colum-
bans Handschuhen zu sprechen. Waren es Fin-
gerhandschuhe, wie es das Bild-Medaillon von
1566 glauben machen will? Oder miissen wir
cher an Fiustlinge denken? Eine Schwierigkeit
ergibt sich daraus, dass «wantus» beide Formen
bezeichnen kann. Urspriinglich bedeutete es aber
«Faustlingy, und wohl nur ein solcher kann Co-
lumban «gestohlen» worden sein. Zur Arbeit
wurden Fausthandschuhe getragen. Der Finger-
handschuh galt als Schmuckstiick, das bald auch
zum Prunkstiick wurde, und ist an der Hand
unseres Asketen nicht denkbar.

Als  Arbeitskleidung miissen  Columbans
Handschuhe auch aus besonders strapazierfihi-
gem Material bestanden haben. Die romischen
Landwirtschaftslehrer sprechen mit Bezug auf
die Landarbeit ausdriicklich von Lederhand-
schuhen. Auch die Fausthandschuhe, die im be-
reits erwihnten Griberfeld des 7. Jahrhunderts
gefunden worden sind, waren aus Leder gefertigt
und innen mit weichem Tuch geftittert. Ferner
geht aus der Vita des heiligen Columban (Kap.
17) hervor, dass die Ménche von Luxeuil Schuhe
aus Leder, und zwar Hirschleder, hergestellt ha-
ben. Sie miissen in der Lederbearbeitung also ge-
iibt gewesen sein. So diirfte der volkstiimliche
Kiinstler, dem wir die Bilddarstellung im Kapi-
telsaal von Mariaberg verdanken, recht gehabt
haben: Er hat den Handschuh im Schnabel des
Raben gelb, d.h. als Lederhandschuh, gemalt.

Im Refektorium

Wir haben das Streitobjekt geniigend — man
méchte fast sagen: mit detektivischer Griindlich-
keit — in Augenschein genommen und wollen es
fiir kurze Zeit ebenso sorglos wie unser Heiliger
auf dem genannten Stein liegenlassen. Zusam-
men mit ihm und den anderen Ménchen treten
wir — trotz der strengen Klausur — in das Refek-
torium ein. Das Tischgebet wird gesprochen,
dann herrscht Stillschweigen. Denn es steht ge-
schrieben: «Das Werk der Gerechtigkeit ist
Schweigen und Friede» (Jesaja 32,17; zitiert in
der «Ménchsregel», Kap.2). Man isst, was man
auch schon am Vortag gegessen hat: Gemiise

(Kohl, Riiben oder Bohnen), Mehlbrei und ein




wenig Trockenbrot. Dies ist der Speisezettel, den
der Abt im 3. Kapitel seiner «Monchsregel» sel-
ber zusammengestellt hat. Der Korper des Gott-
suchers werde dadurch erhalten, meint er, ohne
geschidigt zu werden. Bisweilen kommen, wie
wir von Jonas erfahren, auch Fische auf den
Tisch. Getrunken wird nicht etwa Wein, wie an
der koniglichen Tafel eines Theuderich, sondern
Bier, «gebraut aus Getreide- und Gerstensafty.

Columban legt Wert darauf, dass keine aske-
tischen Exzesse vorkommen. Denn, so schreibt er
in seiner Regel, «die Chance des spirituellen
Fortschritts wird durch eine Enthaltsamkeit, die
das Fleisch ruiniert, stark vermindert. Wenn
niamlich die Enthaltsamkeit das Mass iiberschrei-
tet, tritt Laster anstelle der Tugend.» Darin kann
man ihm wohl nur zustimmen. Das Mass scheint
er freilich ganz anders bestimmt zu haben, als wir
es vermutlich tun wiirden. Im Interesse desselben
spirituellen Fortschritts fordert er haufiges und
strenges Fasten. Die Mdnche sollten den Korper
zwar nicht aufreiben, ihn aber auch ja nicht ver-
wohnen. Vom Abt selbst wird berichtet, dass er
sich immer wieder zum Fasten und Beten in die
Einsamkeit zuriickgezogen habe. In solchen Zei-
ten hat er seinen Durst nur mit Wasser gcstillt
und kaum mehr als einige kleine Apfel und etwas
wildes Gras gegessen.

Der Kolkrabe im Anflug.
Foto Christian Helmle, Thun.

Der «diebische» Rabe

Man fragt sich, ob zum Zeitpunkt unseres klei-
nen Zwischenfalls in Luxeuil gerade gefastet
wurde. Der nachfolgende Versuch einer Datie-
rung der Begebenheit konnte dafiir sprechen.
Nach der auf jeden Fall sehr kargen Mahlzeit
verlasst die Klostergemeinde den Speiseraum.
Columban will zu seinen Handschuhen greifen
und vermisst einen davon. Ein Rabe hat die Fs-
senspause benutzt und sich mit dem Kleidungs-
stiick des «Mannes Gottesy davongemacht. Ob-
schon ihn niemand gesehen hat, weiss Jonas zu
berichten, er habe das «corpus delicti» (das
«Diebsgut») nicht mit den Krallen, sondern mit
seinem Schnabel, dem langen, schwarzen, ge-
kriimmten Schnabel, weggetragen. Wie kommt
dieser Rabe dazu? (Wir wollen annehmen, es sei
wirklich ein Rabe, cin Kolkrabe, gewesen, und
nicht etwa eine Krihe, mit der er ja oft verwech-
selt wird.) Ist er tatsichlich so diebisch, wie man
es seiner nahen Verwandten, der Elster, geradezu
sprichwortlich nachsagt?

Zu den hervorstechenden Eigenschaften des
Raben gehort sicher die Neugier. Ein auffallen-
der Gegenstand, besonders wenn er sich bewegt
oder wenn er gar glinzt, zieht ihn unweigerlich
an. Die Handschuhe Columbans, von der
Abendsonne etwas beschienen, vielleicht auch
vom Winde ein wenig bewegt, konnten ihm
durchaus ins Auge stechen. Zudem spielt der
Rabe gern, er besitzt einen ausgesprochenen
«Hang zum Herumprobieren» (K. Lorenz).
Nicht selten versteckt er alle moglichen Dinge,
sei es im Boden, sei es hinter Rinden oder an-
derswo. Nichts quilt den intelligenten Vogel
mehr als Langeweile.

Hat sich unser Rabe also nur zum Zeitver-
treib mit Columbans Handschuhen bcschiiftigt?
Wohl kaum. Erinnern wir uns an die Drohung,
die der Abt thm gegeniiber ausspricht: «Er werde
die Jungen auf keine Weise fiittern, wenn er das
Diebsgut nicht in raschem Flug zuriickbringe.»
Die]ungcn! Ich mochte vermuten, sie seien zwar
noch nicht da, aber der Rabe baue an ithrem
Nest. Vielleicht in einer Felsnische, vielleicht auf
einem hohen Baum, einer alten Buche oder
Fichte. Noch heute ist Luxeuil von grossen Wil-
dern umgeben, und auch steinige Nischen und
Grotten finden sich in seiner Umgebung. Wenn
unsere Annahme stimmt, baut Columbans Rabe
mit seinem Partner, auch wenn dieser in der Vita
nicht erwihnt wird.

Die Rabenhorste werden schr stabil gcbaut
und komfortabel ausgestattet: «Erst wird ein
Rohbau aus groben Asten errichtet, zwischen die
das Paar Erdklumpen, Gras, Moos oder Steine
steckt. Es folgt der Muldentfilz aus kleineren Ast-
chen, die mit Moos, Lumpen und dhnlichem un-

ter Driick- und Strampelbewegungen verfestigt
werden, dann der Muldenrand aus Grashalmen,
Fasern und anderen schmiegsamen Baustoffen
(W. Wiist). Der Handschuh hitte also etwa fiir
den Muldenfilz verwendet werden konnen oder
fiir das Muldenpolster. Auf jeden Fall hitte er als
Nestbestandteil jahrelang gedient. Denn Raben,
die = wie man weiss — in Dauerche leben und
iiberdies sehr alt werden, beniitzen einen Horst
immer wieder. So kann er denn mit der Zeit
auch betrichtliche Ausmasse annehmen: Fs ist
von einem Meter Hohe und anderthalb Metern
Breite die Rede. Nur die Nestmulde ist verhilt-
nismissig klein.

Die Raben nisten friih, bereits im Februar. In
diesem Monat konnte sich unser kleiner Vorfall
also auch ereignet haben. Ob es eher das Minn-
chen oder das Weibchen gewesen ist, das den
«Diebstahly begangen hat? Wenn unsere Ver-
mutung, dieser habe sich im Zusammenhang des
Nistgeschifts zugetragen, stimmt, fiele der Ver-
dacht auf das Weibchen. Bei Krihen jedenfall,
die mit den Raben eng verwandt sind, wurde
festgestellt, dass sie sich in die Arbeit teilen: «Das
Mannchen tibernimmt mehr das Herbeitragen
abgerissencr Zweige und das Weibchen die In-
nenarchitektur» (O. Fehringer).

Es mag noch gefragt werden, ob es sich bei
dieser mutmasslichen Rabenfrau um einen wil-
den oder einen zahmen Vogel gehandelt habe.
Ich méchte das zweite annehmen. Die Drohung
des Heiligen, er werde gegebenenfalls die Jungen
nicht fiittern, spricht dafiir. Wenn er sie diesmal
nicht fiittern will, so wird er es frither getan ha-
ben. Nicht etwa, weil Raben fiir ihre (drei bis
sechs) Jungen nicht richtig sorgen wiirden. Im
Gegenteill Trotz ihres sprichwdrtlichen Rufes
kiimmern sie sich um ihre Brut vorbildlich.
Rastlos schaffen sie Nahrung herbei. Brennt die
Sonne, besprengen die Eltern die Nestlinge mit
Wiasser, ja bohren sogar eine Offnung in den Bo-
den der Mulde, damit ihnen kiihle Luft zufliesst.
Schligt das Wetter um (die Aufzucht fill
hauptsichlich in den Monat April), so werden
die Jungen auf dem Nestgrund formlich einge-
graben.

Nicht weil die Raben «Rabeneltern» wiren,
hat Columban also die Vogelkinder gefiittert,
sondern weil er die Tiere liebte. Auch mit ande-
ren Tieren, so erzahlt uns die Vita, soll er ver-
traulichen Umgang gehabt haben. Wilde Tiere
und Vogel seien in der Waldeinsamkeit zu ihm
gekommen, und er habe sic gestreichelt. Raub-
vogel hitten vor ihm gespielt und geschwﬁnzelt,
das Eichhornchen sei auf seinen Schoss gehﬁpﬁ
und habe sich sogar von thm fassen lassen. Cha-
gnoald, der spitere Bischof von Laon, eine ver-
trauenswiirdige Personlichkeit also, habe das
wunderliche Treiben «oft beobachtety, «und e



konne es auch bezeugeny. Zweimal versichert
uns Jonas der Bereitschaft des Bischofs zum
Zeugnis. Auch betont er, dass er Chagnoald von
Columbans Umgang mit den Tieren sclber er-
zihlen gehort habe (Vita 17).

Columban miisste kein Ire gewesen sein, hitte
er die Tierwelt nicht ins Herz geschlossen und
mit ihr freundschaftlich verkehrt. Auch von an-
deren irischen Heiligen werden zahllose Ge-
schichten iiberliefert, die mit Tieren zu tun
haben. Im grossen Quellenwerk von Charles
Plummer sind sie abgedruckt. In der Sammlung
von Joseph Bernhart, die unter dem Titel «Hei-
lige und Tiere» einschlagige Erzihlungen aus
aller Welt enthilt, bezieht sich nahezu ein Drittel
auf die Heiligen Irlands.

Wenn Columban den Raben und seine Ver-
haltensgewohnheiten kannte, so erklirt es sich
zwanglos, dass er, kaum hatte er den Verlust sei-
nes Kleidungsstiicks wahrgenommen, eben-
diesen Vogel als den «Dieby bezeichnete. Jonas
scheint freilich anderer Meinung zu sein. Die
Manche sollen ratlos dagestanden sein und keine
Ahnung gehabt haben, wer den Handschuh
weggenommen haben kénnte. So muss der Leser
glauben, die Kenntnis des Sachverhalts sei dem
Heiligen auf aussergewohnlichem Wege, wenn
man so will: hellseherisch, zuteil geworden. Nun
wollen wir ihm die Fihigkeit, zu sehen, was an-
dere nicht sechen konnten, ja nicht etwa leicht-
fertig absprechen. Ein andermal soll er erkannt
oder, wie Jonas schreibt, «in einem Gesicht er-
fahreny haben, dass in Luxeuil eine offenbar epi-
demische Krankheit ausgebrochen war. Er lebte
zu jener Zeit abgeschieden in einer Felsenhohle
(Vita 12). In unserm Zusammenhang scheint
mir die Annahme besonderer «Eingebungy nicht
notwendig. Columban diirfte deshalb sogleich
an den Raben gedacht haben, weil dieser zahm
und sein Freund war.

Schwicriger ist die Frage zu beantworten, wie
der Rabe dazu kam, auf die Drohung des «heili-
gen Mannesy unverziiglich daherzufliegen. Wir
schen ihn, den imposanten Vogel — er wiegt im-
rpcrhin rund zweieinhalb Pfund —, wie er mit
eingezogenen  Fliigeln herniederstiirzt, kurz
abbremst und fast schwerelos inmitten der
Ménchsschar landet. Vielleicht wackelt er noch
ein paar Schritte auf Columban zu und legt den
Handschuh vor seine Fiisse. — War es Telepathie,
durch die der Abt den Vogel zitierte? Kam eine
besondere Macht des Heiligen iiber Tiere und
Menschen ins Spiel? Wir wollen auch solche
Uberlcguxlgen nicht von vornherein ausschlies-
sen. Die Tierparapsychologie weiss von Beob-
ach.tungen an Pferden, Hunden und Katzen zu
berichten, die aufhorchen lassen. Von Unter-
suchungen mit Raben ist mir allerdings nichts
bekannt, Und in unserem Fall lassen sich zudem

49

durchaus «natiirliche» Erklirungen denken.
Vielleicht hat der Rabe den Freund mit seinen
scharfen Augen erspaht und ist aus purer An-
hinglichkeit herbeigeflogen. Vielleicht hat er
Columbans Stimme gehort — sie diirfte ver-
nchmbar gewesen sein — und hat sich deshalb in
Bewegung gesetzt. Moglich auch, dass der Abt
den Vogel gerufen hat, obwohl in der Vita davon
nichts verlautet.

Aber warum hat der Schwarzfrack den
Handschuh mitgebracht? War er noch gar nicht
zum Nest zuriickgeflogen und hatte das Leder
noch immer im Schnabel? War der Nisttrieb un-
vermittelt in den Spieltriecb umgeschlagen? Wir
wissen es nicht. Nur dies diirfte klar sein, dass er
nicht aus moralischen Skrupeln zuriickgekehrt
ist, auch wenn er — wie es den Monchen schien —
ganz schuldbewusst dastand. «Er versucht nicht,
fliegend die Flucht zu ergreifen, sondern scheu,
seiner Wildheit vergessend, steht er vor den
Augen aller und wartet auf die Strafe.»

Dieses Gebaren hat begreiflicherweise Erstau-
nen hervorgerufen. Ein Rabe wirkt fiir gewthn-

Der Kopf des Kolkraben.
Foto Christian Helmle, Thun.

lich ja ausgesprochen robust und vital. Ausser-
dem kann ein zahmer Vogel geradezu frech und
aufdringlich werden. Wenn sein Benehmen nun
fast scheu anmutete, so hat er offensichtlich das
thm angeborene Beschwichtigungsverhalten an-
genommen. Das heisst, er machte sich klein und
diinn, zog den Kopf zwischen die Schultern,
stellte vielleicht den Schnabel hoch, sah zur Seite
oder starrte auf den Boden, bettelte méglicher-
weise sogar wie ein Jungvogel. So verhilt sich ein
Kolkrabe einem Partner gegeniiber, den er als
stirker und tiberlegen anerkennt. Er versucht ihn
damit friedlich zu stimmen, zu beschwichtigen.
Columban hat sich beschwichtigen lassen und
dem Raben den Laufpass gegeben. Dieser erhebt
sich mit seinen prichtigen Schwingen —sie haben
eine Spannweite von bis zu 130 Zentimetern —
und verschwindet. Die Monche bleiben zuriick
und stellen Gedanken an. Fiir sie gewinnt das
eben Erlebte eine tiefere Bedeutung. Von ihrer
Deutung des Vorfalls sei im folgenden die Rede.



Der Rabe des Noah

Wie die Monche von Luxeuil und offenbar auch
Columban selber den Vorfall mit dem Raben
verstanden haben, geht deutlich aus Jonas’
Schlussbemerkung sowie aus der von Columban
hergestellten Beziehung zum Raben Noahs her-
vor. Dieser spielt in der Geschichte der christli-
chen Heilslehre eine bedeutende Rolle. In Gene-
sis 8,7 wird von ithm berichtet, Noah habe ihn
vor der Taube ausgesandt, um Kunde iiber den
Stand des Wassers zu erhalten. Dann erfahren
wir aber lediglich: «Er flog hin und her, bis die
Wasser auf Erden vertrocknet waren.» Diese
Aussage ist so unklar, dass sich auch der bedeu-
tende Alttestamentler Gerhard von Rad in sei-
nem Kommentar zur Stelle die Frage stellt: «Ist
der Sinn des Satzes wirklich der, dass der Rabe
nicht mehr in die Arche zuriickgekehrt ist?» Fiir
die Septuaginta, die massgebende griechische
Ubersetzung des Alten Testamentes aus vor-
christlicher Zeit, ist der Fall bereits klar. Dort le-
sen wir: «Der Rabe flog aus und kehrte nicht zu-
riick, bis das Wasser von der Erde vertrocknet
war.y

So fragen die Kirchenviter nur noch, warum
er nicht zuriickgekehrt sei. Der heilige Augustin
(354—430) zitiert «die Vermutung vieler», «er
habe sich auf einem Kadaver niederlassen kon-
nen, was die Taube von ihrer natiirlichen Anlage
her verschmihty. «Von einer umhertreibenden
Leiche angelockt» hat er den auf ihn wartenden
Noah im Stich gelassen. Der Rabe wurde damit
zum Sinnbild sowohl der Unreinheit als auch der
Treulosigkeit und des Ungehorsams.

Ebenso wird er verstanden als Reprisentant
der Ungliubigen, Abgefallenen und Irrlehrer.
Hilarius von Poitiers (um 315-367) behauptet in
seiner Erklirung zu Psalm 146,9: «Da die Arche
Vorbild der Kirche war, ist jener, der sie verliess,
obwohl er sonst nirgends bestehen konnte, ein
Bild des Siinders, der es vorzieht, bei den Fitel-
keiten der Welt zu verweilen, wihrend er doch
in dieser Zeit nirgends sonst geborgen ist als in
der Kirche.» Auf dem berithmten Trierer Sarko-
phag aus altchristlicher Zeit ist die Arche Noah
demgemiss «als Bild der Kirche dargestellt und
der Rabe als Symbol der von ihr Getrennten»
(D. Forstner). Er steht ausserhalb der Arche.

Ganz anders die Taube. Sie ist zuriickgekehrt,
hat sich mit Aas nicht verunreinigt, noch bei den
Eitelkeiten dieser Welt verweilt. Sie wird zum
Inbegriff alles Guten, Heiligen und wahrhaft
Christlichen werden. Ambrosius von Mailand
(334-397) formuliert den Gegensatz knapp und
eingingig: «Ut corvus malitiam, sic virtutem
columba exprimit.» — «Wie der Rabe die Bos-
heit zum Ausdruck bringt, so die Taube die Tu-
gend.» Augustin sodann vereinfacht folgender-

50

massen: «Welche sind die Raben? Die das Thrige
suchen. Welche sind die Tauben? Die das suchen,
was Christi ist.» Am weitesten geht Hieronymus
(um 347-420), der im Raben «einen iiberaus
abscheulichen Vogel, d.h. den Teufel» sieht. Die
Taube erscheint demgegeniiber als Symbol des
heiligen Geistes. Sie ist des Raben Gegenbild und
Gegenspielerin.

Wir werden kaum fehlgehen in der Annah-
me, dass auch Columban im Raben seinen Ge-
genspieler gesehen hat. In seinen Briefen nennt

Arche Noah mit Rabe und Taube.

lumination im Psalter Ludwigs des Heiligen,
entstanden zwischen 1253 u. 1270 (Paris, Bibl. nat.,
Ms. lat. 10525, fol. 3 v). Foto Akadem. Druck- und
Verlagsanstalt, Graz (zugesandt von Silja Walter,
Kloster Fahr).



sich der Heilige selbst stets «Columbay. Dies ist
das lateinische Wort fiir « Taubey. Und auf diese
Bedeutung seines Namens legt er offensichtlich
Gewicht. So erklirt er im Brief an Papst Boni-
faz 1., er heisse hebriisch «Jonas», griechisch
«Peristeran, vor allem aber lateinisch «Colum-
ban. Alle drei Worter bezeichnen die Taube.
Auch im ersten erhaltenen Brief nennt sich Co-
lumban «Bariona (vilis Columba)», und an
zwel weiteren Stellen (im 2. und 4. Brief) spielt
eraufJona an. An einem Ort (im 5. Brief) nennt
er sich gar «Palumbus», was soviel bedeutet wie
«Ringeltaubey. Ob der irische Abt sich selber
ausschliesslich «Columbay nannte und von den
andern auch ebenso genannt wurde oder ob
schon zu seinen Lebzeiten auch die Namensform
«Columbanusy in Gebrauch war, ist bis heute
umstritten. Der Biograph Jonas gibt dieser zwei-
ten Form, die voller und dem Lateinischen ge-
misser ist, den Vorzug.

Gehorsam

Columban tritt dem Raben allerdings nicht nur
als «Taubey entgegen, sondern auch in seiner Ei-
genschaft als Abt; wenn wir so wollen: als zwei-
ter Noah. Zahm, wie er wohl war, haben die
Ménche den schwarzgefiederten Vogel anschei-
nend trotz des Verdikts des Hieronymus recht
unbedenklich als ihresgleichen betrachtet und
ihn offenbar auch zur klosterlichen Gemein-
schaft gezihlt. Damit unterstand er aber dem
Regiment des Abtes und hatte diesem zu gehor-
chen. — Doch was tat er? «Ohne Erlaubnisy wag-
te er etwas anzuriihren. D.h., er handelte eigen-
michtig und machte sich damit des Ungehor-
sams schuldig. Ja, mehr noch: Indem er den
Handschuh des Abtes «stahly, machte er diesem
den Rang streitig. Der Handschuh vertritt die
Hand, und die Hand ist seit je ein unmissver-
stindliches Macht- und Herrschaftssymbol. Der
«Diebstahly des Raben bedeutete also nicht ir-
gendeinen geringfligigen Verstoss gegen das
mdnchische Gehorsamsgebot, sondern stand fiir
Gehorsamsverweigerung, Rebellion und Usur-
pation schlechthin.

Die Mdnche haben gewiss nicht vergessen,
dassihr kleiner Bruder bei aller Zugehérigkeit zu
ihrer Gemeinschaft — auch bei aller geistigen
Regsamkeit — im Grunde eben doch ein Vogel
war. Und geradezu humoristisch wirkt Colum-
bans Drohung, die Jungen des Schelms nicht
(mehr) zu fiittern, wenn er das «Diebsguty nicht
schleunigst zuriickbringe. (Bei seiner Tierliebe
wire eine solche Hartherzigkeit ja hdchst un-
wahrscheinlich gewesen.) Dem ménchischen
Leser der Columbansvita, der im Tun des Raben
ein mégliches menschliches Vergehen erkennen

ST

konnte, musste aber doch das Blut stocken. Denn
wie die Schriften des irischen Abtes zeigen, mass
er dem Gehorsam die grosste Bedeutung unter
allen monchischen Tugenden zu. Ja, er sah in thm
eine Art Kardinaltugend, die alle ibrigen We-
sensziige eines vollkommenen Lebens in sich
schliesst.

Gleich der erste Artikel der sogenannten
«Mbnchsregely trigt die Uberschrift: «De
oboedientian- «Uber den Gehorsamy, und im
ersten Satz wird verlangt: «Auf das erste Wort
des Abtes sollen alle, die es horen, aufstehen und
gehorchen.» Mit der Forderung des Gehorsams
endet die Regel auch: Die Pflicht des Monches sei
es, «zu gehorchen und zu erfiillen, was ihm auf-
getragen wurden.

Demut
Warum legt Columban solches Gewicht auf die

Einhaltung des Gehorsams? Auf diese Frage ge-
ben vor allem seine anscheinend in Mailand vor

Statue des hl. Columban iiber dem Hauptportal der
Pfarrkirche Rorschach (nach Kaplan Arthur Kobler
wahrscheinlich bei der Renovation 1886 in die
Portalnische eingefiigt).

seinen Monchen gehaltenen Predigten sowie die
Regeln Aufschluss. Danach ist die Ursiinde des
Menschen nicht etwa die «concupiscentian — die
«Geschlechtsgier», die der Asket Columban al-
lerdings auch nicht wenig verachtete, sondern
die «superbiay, ein Wort, das mit «Hochmut»
wohl zu harmlos iibersetzt wiirde. Es bezeichnet
vielmehr den Fehler, aus eigener Machtvoll-
kommenbheit jemand sein zu wollen; Macht,
Ansehen und Geltung zu beanspruchen; stolz
und egoistisch zu sein. Dagegen muss der Mensch
ankimpfen. Und den Sieg erringen wird er zu-
erst und vor allem durch den bedingungslosen
Gehorsam. In dem Mass, in welchem einer Ge-
horsam lernt, zerfillt sein Machtstreben. Denn
durch Gehorsam lernt er Demut. «Humilitasy
und «mansuetudoy, «Demuty und «Sanftmuty,
sind die Grundlagen der christlichen Existenz.
«Eradicemus superbiam, plantemus humilita-
tem!» — «Rotten wir die Herrschsucht aus, und
pflanzen wir die Demut!» ruft Columban des-
halb seinen Monchen zu. «Lasst uns nicht stolz
sein, sondern demiitig und mild!»

Die wahre Demut hat aber nichts zu tun mit
Kriecherei, Lippenbekenntnissen und Kérper-
verrenkungen, sondern es ist die Demut Gott ge-
geniiber, Liebe und Hingabe. So steht als Losung



iiber der ganzen «Regel fiir die Monche» — noch
vor dem ersten Artikel «Uber den Gehorsam» —
das Wort: «Zuerst vor allem werden wir gelehrt,
Gott zu lieben aus ganzem Herzen, mit dem
ganzen Denken und aus allen Kriften — und den
Nichsten wie uns selbst (Mk. 12, 30f.); danach
die Werke.»

Das Leben in Demut und Liebe schildert uns der
Biograph Jonas sehr eindriicklich im s. Kapitel
seiner Vita des Heiligen. Hier lesen wir: «Solch
vollkommene Demut herrschte bei [Co-
lumban], dass — wie die Vornehmen dieser Welt
nach Ehren suchen — er und seine Gefihrten ge-
rade umgekehrt sich in der Demut einander zu-
vorkommen wollten, ganz im Gedanken an das
Gebot: «Wer sich selbst erniedrigt, wird erhoht
werdeny (Mt. 23, 12) und an das Wort Jesajas:
dch schaue nur auf den, der demiitig und be-
scheiden ist und Ehrfurcht hat vor meinem
Worty (Jes. 66, 2). Ergebenheit und Liebe waren
so gross, dass es bei allen nur ein Wollen und nur
cin Nichtwollen gab. Bescheidenheit, Niichtern-
heit, Sanftmut und Milde zeichneten sie alle in
gleicher Weise aus. Verbannt hatten sie das Laster
der Tragheit und der Zwietracht, hochgesto-
chene Anmassung und Uberheblichkeit hielten
sic durch harte Zucht fern, gefihrlichen Zorn
und schidlichen Neid vertrieben sie in wacher
Aufmerksamkeit. So grosse Geduld, solch lieben-
de Zuneigung und solch eifrige Milde herrschten
unter ihnen, dass man gar nicht zweifeln kann,
der giitige Gott habe selbst mitten unter ihnen
gewohnt. Fanden sie dann doch einen, der in jene
Laster fiel, dann bemiihten sich alle mit gleichem
Recht, den Nachlassigen zurechtzuweisen. Allen
war alles gemeinsam. Wollte sich einer etwas als
Eigentum anmassen, dann wurde er von den iib-
rigen getrennt und durch Busse gestraft. Keiner
wagte dem andern zu widersprechen oder ein
hartes Wort zu sagen, so dass man sehen konnte,
dass hier in menschlicher Gemeinschaft ein
engelgleiches Leben gefiihrt wurde.»

Bei seiner Schilderung diirfte Jonas gewiss auch
das vorbildliche Gemeinschaftsleben der ur-
christlichen Gemeinde in Jerusalem, wie es Lukas
im 4. Kapitel der Apostelgeschichte beschreibrt,
sowie das Regelwerk Columbans vor Augen ge-
habt haben. Wir werden der Ménchsgemeinde
in «Gallien» also kaum unrecht tun, wenn wir
annchmen, das Bild, das Jonas zeichnet, spiegle
cher das Ideal denn die Wirklichkeit wider.
Darauf deutet ja auch die Feststellung, das Ge-
meinschaftsleben der Monche sei «engelgleichy
gewesen.

Columban selber betont unablissig, dass ein Le-
ben im Gehorsam den gliubigen Menschen
Christus gleichformig mache. «Nicht wie ich
will, sondern wie du willsty, habe der Heiland
im Garten Gethsemane gcbetet (Mt. 26, 39). Zu

lgmmnerbam audiens’ nonﬂ’““"‘ furrexes

& e « - e Anfang der «Monchsregel»
i ] ™S Lol R £ ‘q \] L A' T gzt?(ltlsl&l&:g:hck St.Gallen,
Codex 915 (9. Jh.), S. 155.
) rimum omnium docemur dmdtbgtre— exro
o coyde - erexTommente - ?rhc-mnfmﬂbnf.
L coproximatm amquamnof meripfor Oemde
opeTA - \.dprlmum uerbum femorif’ omner ade
boed, oric - audientes furgere-epoprec-’ qmo
bocdiermiado exchiberur d\mmﬂoﬁrnﬁuxro 4

qt&anfmdrr comeander-

L.

Irisches Sonnenkreuz:

Cross of Muiredach, Westseite,
Monasterboice (aus: Jakob Streit
1977, Abb. 30).




scinen Jiingern habe er gesagt: «Ich bin aus dem
Himmel herabgekommen, nicht damit ich mei-
nen Willen tue, sondern den Willen dessen, der
mich gesandt hat, des Vaters» (Joh. 6, 38).
Schliesslich schreibe Paulus in seinem Philipper-
brief: «Diese Gesinnung heget in cuch, dic auch
in Christus Jesus war. Der, als er in Gottes Gestalt
war, es nicht fiir einen Raub hielt, gleich wie
Gott zu sein; sondern er entiusserte sich selbst,
indem er Knechtsgestalt annahm; und der Er-
scheinung nach wie ein Mensch erfunden, er-
niedrigte er sich selbst und wurde dem Vater ge-
horsam bis zum Tod, ja, bis zum Tod am Kreuz»
(Phil. 2, 5-8).

Darum gelte: «Wer nicht sein Kreuz auf sich
nimmt und mir nachfolgt, der ist meiner nicht
werty (Mt. 10, 38). Christus war demiitig, und
wir sollen seine Demut lernen, indem wir das
Joch Christi auf uns nehmen und uns selber ab-
sterben. So wird Christus, der demiitige und
dennoch erhabene Konig, in uns regieren. Wir
werden Christus gehoren, nicht mehr uns selbst,
oder, wie Paulus sagt: «Ich lebe, aber nicht mehr
ich, sondern Christus lebt in mir» (Gal. 2, 20).

Dieses Streben nach Gleichférmigkeit «mit
dem erniedrigten und gehorsamen Jesus Christus
...im Gehorsam und Kreuztragen» hat ein Ken-
ner der frithmittelalterlichen Spiritualitit, Ar-
nold Angenendt, schon als «Columbans mona-
stische Grundideex bezeichnet. Es stellt sich nur
noch die Frage, wie der Abt Columban selbst,
dem der Gehorsam geschuldet wurde, das Ziel
seines Lebens zu erlangen glaubte. Gewiss soll
auch er gehorsam sein. Indem die Instanz, auf die
er zu horen hat, nicht sichtbar in Erscheinung
tritt, hat er es aber bedeutend schwerer. Dass er
sich der besonderen Schwierigkeit seiner Lage —
wie andere Abte sicherlich auch — durchaus be-
wusst war, geht aus seinem 4. noch erhaltenen
Brief hervor, den er, in grosster Seelennot und
Sorge um den Konvent, vor seiner erzwungenen
Einschiffung in Nantes an die Monche in Luxeuil
geschrieben hat. Darin verlangt er von den Brii-
dern einen Gehorsam «in Liebe und Treuey,
mahnt aber zugleich seinen Nachfolger Attala,
auf der Hut zu sein. «Denn die Licbe (der Mén-
che) wird eine Gefahr fiir dich sein.»

Theologisch war der Sachverhalt klar. Der
Gehorsam des Ménchs gilt eigentlich nicht dem
Abt, sondern Gott. «Gott wird der Gehorsam
geleistety, heisst es ausdriicklich zu Beginn der
«Mbnchsregely. Und iiberdies wird das Wort
Jesu angefiihrt: «Wer euch hért, der hért michy
(Lk. 10, 16). Trotzdem: Die Gefahr des Macht-
m_lssbrauchs war und ist gross, und Columban
wird wohl gewusst haben, warum er sich stets

Von neuem zum Gebet in die Einsamkeit zu-
r11(:l(zog.

53

Reue und Umbkehr

Die Gehorsamsforderung stand also unter den
Geboten der columbanischen Regel zuoberst,
und der Rabe hatte dagegen verstossen. Den
Handschuh, als Symbol der Macht, hatte er an
sich gerissen. Er hatte, im Sinne von Philipper
2,6, einen «Raub» begangen. Aber dann brachte
er den Handschuh wieder zuriick, machte also
gut, was er «verbrochen» hatte. Er stand reumii-
tig da, legte die « Wildheit» seines Wesens ab und
«wartete auf die Strafes. Dieses Verhalten ent-
spricht exakt den Bussiibungen, die im columba-
nischen Ménchtum von einem Dieb verlangt
wurden. Im sog. «Poenitentiale», das auch die
Busstarife fiir zahlreiche andere Vergehen be-
stimmt, sind sie aufgefiihrt. Danach heisst Busse
tun nicht einfach, das zu Biissende fortan unter-
lassen, sondern es beweinen und bereuen. Hat
einer etwas gestohlen, dann muss er die Sache zu-
erst wiedergutmachen. Sodann muss er Busse
tun: der Monch und der Kleriker ein ganzes Jahr
lang bei Wasser und Brot, der Laie 120 Tage lang,
ebenfalls bei Wasser und Brot.

Diese Strafe blieb dem Raben, Gott sei Dank,
erspart. — Er musste ja seine Jungen fiittern. — Ein
bisschen sollte er aber gleichwohl noch schmo-
ren, indem der Abt, wie es scheint, ihn cinige
Augenblicke auf die Strafe warten liess. Aber
diesmal wartete der Vogel. Weggeflogen ist cr
erst, nachdem er die «Erlaubnisy dazu erhalten
hatte.

Der Missionar Columban weist seine Zuhérerinnen
auf Christus am Kreuz. Vergoldete Relieftafel

von Laurenz Schmid aus Konstanz an der Kanzel der
Pfarrkirche Rorschach (geschaffen 1784).

Die Wiedergutmachung und das reuige
Warten auf den Befehl des Meisters brachten es
an den Tag: Der Rabe hatte sich bekehrt. Er hat-
te seine Lektion gelernt. Aus Saulus war Paulus
geworden, aus einem Ungehorsamen ein Gehor-
samer. Vom Gehorsam der Végel spricht Jonas
denn auch abschliessend. Die Bekehrung zum
Gehorsam ist die Botschaft, die er mit seiner Ge-
schichte ausrichten will. Indem der Maler auf
Mariaberg den Raben genau unter das getftnete
Regelbuch stellte, hat er ebendiese Botschaft
zum Ausdruck gebracht.

Ist Jonas der erste gewesen, der dem Raben
einen «Gesinnungswandel» zutraute? Augusti-
nus zwar sicht im Raben geradezu das Muster
des unbussfertigen Siinders, der mit seinem
«Cras, crashy — «Morgen, morgen!» die Bekeh-
rung stets auf den folgenden Tag verschiebe. An-
dere Kirchenviter aber versiumen es nicht, der
Rabensymbolik eine gute Wendung zu geben.
So erinnert sich der bereits erwihnte Hilarius
von Poitiers daran, dass es ein Rabe war, der den
Propheten Elia mit Nahrung versorgt hatte (1.
Kg. 17, 6). Er schliesst daraus: «Zur Ernihrung
eines so grossen Propheten war also dieser Vogel -
ein Sinnbild des Siinders — ausersehen. Da nim-
lich das ersterwihlte Volk sich als verwerflich er-
wiesen hatte, wurde das Wort Gottes, nach dem
der Prophet hungert und diirstet, durch den
Dienst derjenigen dargeboten, die einst Siinder



waren.» Papst Gregor der Grosse (um 540-604)
vergleicht den Raben mit dem gelehrten Predi-
ger. Sie beide rufen oder schreien nach seiner
Meinung deshalb so laut, weil sie an ihre Siinden
denken, an die sie zudem durch ihre schwarze
Farbe, d.h. ihre Hisslichkeit, erinnert werden.
Der Rabe besitzt also ein «Siindenbewusstseiny.
So ist es nicht verwunderlich, wenn er auf dem
erwihnten Sarkophag in Trier «sehnsiichtig, mit
halboffenem Schnabel, zu den geborgenen Insas-
seny der Arche hinaufblickt, «als wollte er R eue
iiber sein Fernbleiben ausdriicken» (D. Forst-
ner).

Weitere Geschichten iiber Gehorsam
und Ungehorsam

Da das Gehorsamsmotiv bei Columban selber
und bei den seiner Regel unterstellten Ménchen
so zentral war, erstaunt es nicht, dass Jonas in die
Vita des Heiligen noch weitere Erzihlungen und
Berichte zum selben Thema aufnahm. So erfah-
ren wir auch von anderen Tieren, dass sie «dem
Befehl des Mannes Gottes gehorchty hitten (Vi-
ta 17). Einem Biren, der sich in einer Felshohle
niedergelassen hatte, die dem Heiligen selber als
voriibergehende Behausung geeignet schien, soll
er «mit sanften Worten» geboten haben, wegzu-
gehen. Und siehe, «das brave Tier ging fort und
wagte nicht mehr zuriickzukehren» (Vita 8).
Einem anderen Biren verbot der Abt, sich iiber
einen Hirschkadaver herzumachen, da das Fell in
der Schuhmacherei des Klosters verwendet wer-
den kénne. Auch er wurde «sanft» und liess den
toten Hirsch «gutmiitigy und «ohne Gebrummy
liegen (Vita 17).

Besonders késtlich ist schliesslich jene Ge-
schichte, die von einem Petz bei Bregenz berich-
tet. Dieser soll gleich Columban und seinem
Diener Chagnoald (der spiter unbedenklich mit
Magnoald/Magnus identifiziert wurde) Appetit
auf die kleinen Apfel jener Gegend, «Bullugas»
genannt, gehabt haben. Da befahl Columban
dem Chagnoald, die ipfeltragenden Biume zwi-
schen sich und dem Biren aufzuteilen. Jeder soll-
te seinen Anteil haben. Tatsichlich habe sich das
Tier an den Schiedspruch des Abtes gehalten.
«Ganz wunderbar war der Gehorsam der Be-
stien, schreibt Jonas. «Sie wagte keineswegs von
dem verbotenen Teil zu fressen, sondern suchte
ihre Nahrung nur in dem fiir sie bestimmten und
ihr zugestandenen Teil der Friichte, solange der
Mann Gottes an jenem Ort weilten (Vita 27).

Ebenso aufschlussreich sind jene Geschichten,
die vom Segen des Gehorsams und dem Fluch des
Ungehorsams bei Menschen berichten. Einmal
geht der Cellerar in den Keller, um den Krug mit
Bier zu fiillen. Er hat den St&psel schon aus dem

54




Fass herausgezogen, da ruft ihn ein Bruder hin-
auf, «auf Geheiss des seligen Vaters Columbany.
Ganz «auf den Gehorsam bedachty eilt der
Mann rasch zum Abt und vergisst dabei den
Hahn zu schliessen. Was hat sich in der Zwi-
schenzeit ereignet? Das Fass ist nicht ausgelaufen,
sondern das Bier stieg iiber die Offnung des Kru-
ges empor, als ob es von einer unsichtbaren Wan-
dung gehalten worden wire. « Welches Verdienst
des Befehlenden und welcher Gehorsam des
Folgsamenly ruft Jonas freudig erschauernd aus
(Vita 16). v

Ein andermal lagen fast alle Ménche in Lu-
xeuil an einer offenbar epidemischen Krankheit
darnieder. Columban erteilte ihnen den barba-
risch anmutenden Befehl, «aufzustehen und das
Getreide auf dem Feld mit der Rute zu schnei-
den». Die Gehorsamen wurden alsbald geheilt,
wihrend diejenigen, diesich gescheut hatten, das
Bett zu verlassen, nach der Versicherung des Jo-
nas noch linger als ein Jahr von ihrer Krankheit
gequilt worden seien, «so dass sie nur mit Mithe
dem Tod entrannen» (Vita 12).

Als letztes wollen wir noch das Erlebnis des
Gallus anfiihren, der ohne Zweifel mit dem Pa-
tron St.Gallens identisch ist. Dieser sollte auf Ge-

5s

heiss Columbans an der Brusca (Breuchin) Fi-
sche fangen. Er versuchte es aber am Fliisschen
Ligno (Ognon). Dort «sah er auch viele Fische
heranschwimmen, doch konnte er sie nicht im
Netz fangen, denn sie kehrten wieder um, als ob
sie an eine Mauer stiesseny. Als er dem Abt sein
Missgeschick schilderte, «schalt dieser den Unge-
horsameny. Erst als er an der genannten Stelle das
Netz auswarf, fiillte es sich mit Fischen, und
zwar mit so vielen, «dass er es wegen der grossen
Zahl kaum herausziehen konntey. «Der genann-
te Gallus hat uns das selbst erzahlty, stellt Jonas
am Ende seines Berichtes fest (Vita 11).

Es ist klar, dass es dem Columban-Biogra-
phen mit diesen Uberlieferungen nicht nur dar-
um gegangen ist, seine Leser — und das waren na-
turgemiss vorwiegend Monche — zum Gehor-
sam anzufeuern. Zugleich wollte er auch seinem
Helden ein Denkmal setzen. Indem seine Befeh-
le, auch wenn sie noch so unsinnig erschienen,
zum Erfolg fiihrten, wurde deutlich, dass Co-
lumban wirklich ein heiliger Mann war. Aber als
solcher ein «Mann Gottesy, «ein Dienery. Und-
wenn er vor den Menschen «leuchtetey — die
Strahlensonne und der Nimbus auf dem Colum-
bansbild im Kapitelsaal méchten dies andeu-

Links oben:

Columban und Magnus mit von Gott geschenkten
Végeln bei Bregenz (Columbansvita 27).
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602

(entstanden Mitte des 15. Jhss), S. 161.

Links unten:

Chagnoald (in der Magnusvita zu Magnoald
geworden) teilt dem Biren seinen Anteil an den
Apfeln zu (Columbansvita 27).

Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602
(entstanden Mitte des 15. Jhis), S. 150.

Links:

Das Bierwunder (Columbansvita 16).
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602
(entstanden Mitte des 15. Jhss), S. 156.

ten -, dann nicht nur durch deren Ehrerbietung,
sondern mehr noch durch «die wunderbare
Kraft» Gottes, die durch ihn hindurchleuchtete —
und durch den Gehorsam des Raben, den Gott
zu seinem Werkzeug erwihlt hatte.

Wir werden uns fragen miissen, ob die be-
schriebene Gehorsamsethik, auch wenn sie theo-
logisch verankert ist, heute noch zu vertreten sei.
Wird die Forderung nach blindem Gehorsam
schliesslich nicht doch zum Machtmissbrauch
fiihren? Wird eine falsch verstandene Demut den
Menschen nicht notwendig entwiirdigen? Muss
zum Gehorsam nicht das eigene Denken hinzu-
kommen? Wire eine Theologie des Gehorsams,
wie Columban sie vertritt, nicht wenigstens zu
erginzen durch eine Ethik der Verantwortung,
wie sie spitestens seit der Aufklirung fiir den
einzelnen und in unserer Zeit beispielsweise
durch den Philosophen Hans Jonas vor allem im
politisch-gesellschaftlichen Bereich mit Nach-
druck gefordert wird? — Ich mdchte den Leser
diesen Fragen iiberlassen und unsere Raben-
geschichte im folgenden noch in einen weiteren
Zusammenhang stellen.



Intelligenz und Spiirsinn des Raben

Der Rabe spielt im Volksglauben, in der Mytho-
logie und in den Heiligenleben eine bedeutende
Rolle. Dies hiéingt einerseits mit seiner imposan-
ten usseren Erscheinung zusammen, anderer-
seits mit seiner hohen Intelligenz und seinem
staunenerweckenden Spiirsinn.

Wo ein Kolkrabe in Sichtweite kommt, zieht
er unweigerlich die Aufmerksamkeit auf sich.
Mit einer Linge von etwa 60 Zentimetern iiber-
fliigelt er alle anderen Rabenvégel, wie etwa die
Krihe, die Elster, die Dohle oder den Hiher. Im
allgemeinen ist er vollkommen schwarz, den
Schnabel und die Beine miteingeschlossen. Die
Stimme klingt tief und rauh. Trotzdem zihlt er —
als deren grosster — zu den Singvégeln. In der
Luft erweist er sich als vollendeter Flugkiinstler,
wihrend er auf dem Boden recht spassig daher-
watschelt.

Seit alters muss auch die besondere geistige
Begabung des Schwarzrocks aufgefallen sein.
Konrad Lorenz meint, der Rabe stehe «geistig so
hoch iiber allen andern einheimischen Végeln ...,
dass er ganz aus deren Rahmen herauszufallen»
scheine. Er ist in der Lage, tierische und mensch-
liche Laute nachzuahmen, kann klappern wie
ein Storch, kullern wie ein Truthahn und bellen
wie ein Hund. Worte und kleine Sitze, die er
dem Menschen nachspricht, haben dieselbe
Klangfarbe, in der er sie urspriinglich gehort hat.
Der Rabe ist iiberhaupt lernfihig. Ein Lebewe-
sen oder eine Ortlichkeit, die er einmal als ge-
fahrlich erkannt hat, vergisst er nicht mehr. Lo-
renz erzihlt von seinem Raben Roa, dass er auch
ihn von solchen Orten habe weglocken wollen.
Gelang ihm dies nicht durch mehrmaliges Uber-
fliegen seines menschlichen Freundes, so rief er
ihn an, und zwar mit ebendem Namen, mit dem
der Porscher selber ihn zu rufen pflegte: «Roa,
Roa, Roaly, «zuerst freundlich, dann in fliessen-
dem Ubergange befehlend und schliesslich ir-
gerlichy. Der Verhaltensforscher glaubt daraus
schliessen zu diirfen, dass der Rabe mit seiner
Lautiusserung einen Zweck verbunden, also
sinnvoll und einsichtig gesprochen habe.

Einen besonderen Spiirsinn scheint der Rabe
insofern zu besitzen, als er in der Lage ist, Land
zu «wittern». So hat der altmesopotamischen
Flutsage zufolge Utnapischtim (der biblische
Noah), nachdem er es schon mit einer Taube
und einer Schwalbe versucht hatte, einen Raben
ausgesandt und, als dieser nicht mehr zuriick-
kam, daraus geschlossen, er habe Land gefunden.
— Die alttestamentliche Flutgeschichte erscheint
50 in einem anderen Licht. — Im Mittelalter sol-
len die Wikinger «gewshnlich mehrere Raben
auf ihren Schiffen mit sichy» gefiihrt haben, «um
sie von Zeit zu Zeit fliegen zu lassen und ihrer

56

Flugrichtung zu folgen» (M. Baumgartner).
Auch von seefahrenden Indern héren wir, sie
hitten bis in die jiingste Vergangenheit eine
Krihe mitgenommen, «die ihnen den Weg zum
Festland zeigen solltey (H. Messelken).

Zieht man zu dem allem noch die Vorliebe
des Raben fiir Aas jeder Art, seine Todesnihe
also, in Betracht, so verwundert es kaum, dass
sich mit diesem ebenso erstaunlichen wie zwei-
felsohne unheimlichen Vogel zahlreiche Mythen,
Sagen, Erwartungen und Befiirchtungen ver-

bunden haben.

Saatkrihe

Rabenkrihe

Nebelkrihe

Rabenvogel (aus: Bruun/Singer/Konig, Der Kosmos-
Vogelfiihrer. Die Végel Deutschlands und Europas in
Farbe, Stuttgart, 2. Aufl. 1972).



Der Rabe bei den nichtchristlichen
Volkern

Viele nichtchristliche Vélker haben den Raben
mit ihren Licht- und Sonnengottheiten in Ver-
bindung gebracht. «Schon auf den iltesten erhal-
tenen Steinreliefs [in China] finden wir den Ra-
ben als Tier der Sonne, zusammen mit seinem
Gegenstiick, dem Mondhasen» (W. Eberhard).
Auch nach persischem Glauben waren Raben
dem Gott des Lichtes und der Sonne heilig. Der
Rabe wird in Bezug zum keltischen Sonnengott
Lug gesetzt. Dem germanischen Himmelsgott
Wodan (Odin) raunten die beiden sprechenden
Raben Huginn und Muninn (Gedanke und Er-
innerung) tiglich ihre Nachrichten ins Ohr. Bei
den Griechen galten Raben als Begleiter des
Licht- und Orakelgottes Apollo. Ebenso spielten
sie eine Rolle in dem in der spiteren Antike
weitverbreiteten Mithraskult. « Wer den ersten
Binweihungsgrad in die Mysterien der Mithras-
religion erlangt hatte, hiess (Rabey» (D. Forst-
ner). Auf vielen Mithrassteinen sind darum
Raben abgebildet. Auch die Indianer an der
Nordwestkiiste Amerikas verehrten den Raben
als Schépfergott, Licht- und Heilbringer. Die
Mayas sahen in thm den Vogel, der die fiir sie so
lebenswichtige Maisfrucht gefunden hatte.

Fiir die Entstehung all dieser Mythen diirfte
die besondere geistige Regsamkeit des Raben
ausschlaggebend gewesen sein. Der Rabe war das
Tier, das mehr wusste, welches das Licht des Be-
wusstseins besass. Sein schwarzes Gefieder stand
dazu natiirlich in einem gewissen Kontrast.
Umso mehr Aufsehen musste einer der Aussert
seltenen weissen Raben erregen. Ein solcher
konnte den Griechen etwa Anlass zur Sage geben,
urspriinglich seien alle Raben weiss gewesen;
schwarz seien sie erst geworden durch die Ver-
wiinschung Apolls, nachdem einer von ihnen
dem Gott die Untreue der Koronis verraten
habe. Andere Volker wiederum glaubten, der
urspriinglich weisse Vogel sei bemalt worden
oder habe sich verbrannt.

Als schwarzer Vogel war er dann auch den al-
ten Volkern unheimlich. Man schrieb ihm die
Fihigkeit zu, Ungliick vorhersehen zu konnen.
«Im babylonischen Kalender stand der ungliick-
bringende Schaltmonat, es war der dreizehnteim
Jahr, im Zeichen des Raben» (M.Lurker). Doch
konnte solches der Hochschitzung und gottli-
chen Verehrung des Vogels keinen Abbruch tun.

2174

Der Rabe im jiidisch-christlichen
Kulturbereich

Verrufen und verachtet — wahrscheinlich gerade
wegen seiner Gottnihe in anderen Religionen —
war der Rabe nur im Judentum. Nach dem Al-
ten Testament zihlte er zu den unreinen Vogeln
(Lev. 11, 15 und Deut. 14, 14). Dies und die ver-
meintliche Treulosigkeit des Noah-Raben ha-
ben sein Schicksal besiegelt. Auch im ganzen spi-
teren christlichen Kulturraum wurde der Rabe
cher gefiirchtet und abgelehnt als geschitzt und
willkommen geheissen. Die recht schnode Be-
handlung, die er bei den Kirchenvitern erfahren
hat, haben wir bereits kennengelernt. Die Theo-
logen des Mittelalters sind den Autorititen der
Alten Kirche auch hierin weithin gefolgt. Fiir sie
ist der Rabe gefrissig, habsiichtig, chrlos, treulos,
hartherzig, ausschweifend und schamlos. Wo er
ist, ist Unfriede und Streit.

Der Volksglaube war und ist indessen nicht
eindeutig. Zum Teil stimmt man mit den Ge-
lehrten durchaus iiberein und hilt die Raben
«ftir tiickische Sauviecher..., fiir Liigner und Be-
triiger, fiir unverschimt und undankbar, geizig,
geschwitzig, gefrissig, diebisch, geil» (W.-E.
Peuckert). Man sieht den Vogel ungern. Er gilt
als Ungliicksbote. Am Vorabend des Ersten
Weltkriegs lassen sich an der russisch-Gsterrei-
chischen Grenze ganze Schwirme von Raben
nieder. So Joseph Roth, in seinem 1932 erschie-
nenen Roman «Radetzkymarschy. Die Raben
«ind die Propheten unter den Vdgelnn, sagt
ebenda Stepaniuk. Wo der Rabe erscheint, ist
mit Krankheit und Tod zu rechnen. Als Toten-
vogel hilt er sich auf Kirchhéfen, Schlachtfeldern
und Galgenhiigeln auf. (»Was weben sie dort
um den Rabenstein? fragt Goethes Faust in der
wohl kiirzesten Szene des Dramas: «Nacht, offe-
nes Feld».) Der Rabe besitzt ein dimonisches
Wesen, ist mit den Hexen und gar mit dem Teu-
fel im Bund. Die Seelen verstorbener boser Men-
schen spuken in Rabengestalt. Magische Krifte
werden dem Vogel, seinem Blut, seinem Herzen,
seinen Krallen und seinen Federn zugeschrieben.
Ein Zauberbuch trigt den Titel «Schwarzer Ra-
bex. Mit einem Wort: Der Rabe verkdrpert die
Nachtseite des Lebens.

Andererseits ist im Volk auch die alte, vor-
christliche Anschauung vom Raben als einem
Lichtwesen nie ganz verloren gegangen. Der
Rabe gilt als wissendes Tier, das weisen, raten
und warnen kann. Es kennt die Zukunft im vor-
aus. Als erster hat der Rabe von der Geburt Jesu
gewusst. Aus dem Verhalten der Raben und ih-
rer Zahl lisst sich das Wetter vorhersagen. Der
Rabe ist der geheimen Krifte der Natur kundig.
Fett, Blut, Hirn, Galle, auch die Eier und sogar
der Mist des Raben haben heilende Wirkung.

Solche Vorstellungen sind der Bibel fremd.
Indessen finden sich auch in ihr erstaunlich
freundliche, ja geradezu schmeichelhafte Aus-
sagen fiber den Raben. Bereits Hilarius hatte
sich, wie wir gehort haben, daran erinnert, dass
es nach der Uberlieferung des Alten Testamentes
ein Rabe gewesen war, der den Propheten Elia
am Bache Krith mit Nahrung versorgt hatte.
«Und die Raben brachten ihm Brot am Morgen
und Fleisch am Abendy, lesen wir 1. Kénige 17,
6. Gewichtig ist aber vor allem eine Stelle im Lu-
kas-Evangelium (Lk. 12, 24). Danach verweist
Jesus nicht auf die Vogel ganz allgemein, wenn er
die Menschen vor dem Sorgengeist warnt, son-
dern seine Aufforderung lautet: «Betrachtet die
Raben: Sie sien nicht und ernten nicht, sie haben
weder Vorratskammer noch Scheune, und Gott
ernzhrt sie doch.»

Der Rabe und die Heiligen

Gleich Jesus sieht auch die Heiligenliteratur den
Raben vorwiegend in einem giinstigen Licht. In
vielen Erzihlungen begegnet uns der Vogel ent-
weder als Bote Gottes oder als Diener der Heili-
gen. Schon dem «Ureinsiedler» Paulus von The-
ben (gest. um 341) soll nach der Vita des Kir-
chenvaters Hieronymus (verfasst um 375) ein
Rabe tiglich ein halbes Brot zu seiner Felsen-
hohle gebracht haben. Als ihn kurz vor seinem
Tod der heilige Antonius besucht habe, sei es ein
ganzer Laib gewesen, in den sich die beiden
greisen Anachoreten geteilt hitten. — Das Vor-
kommnis wurde in der Kunst mehrfach darge-
stellt. Bekannt ist das Bild von Diego de Ve-
lazquez (1599-1660) «Die Begegnung des Anto-
nius mit dem Einsiedler Paulusy im Prado zu
Madrid sowie die Darstellung desselben Themas
auf dem Isenheimer Altar von Matthias Griine-
wald (um 1475-1528).

Als Beauftragter Gottes wird der Rabe auch
in der Legende des im ganzen Abendland ver-
chrten heiligen Vincentius von Saragossa (gest.
um 304) gesehen. Danach hat ein Rabe (oder ein
ganzer Schwarm) den Leichman des zu Tode
geschundenen Mirtyrers geschiitzt. «Er verjagte
die anderen Vogel, die stirker waren als er, mit
den Schligen seiner Fliigel und vertrieb auch
einen Wolf mit Beissen und Schreien.» So die
«Legenda aureay, die zumindest bis ins 14. Jahr-
hundert wichtigste Sammlung von Heiligen-
leben, verfasst vom Genueser Dominikaner
Jacobus de Voragine (um 1230-1298). — Die
Szene wird auf einem bereits um 1090 entstan-
denen roten Sandsteinrelief im Basler Miinster
dargestellt.

Der heilige Vinzenz ist Schutzpatron Portu-
gals und seiner Hauptstadt Lissabon geworden.



Dorthin hat K6nig Alfons 1. im 12. Jahrhundert
die sterblichen Reste des Mirtyrers vom Sankt-
Vinzenz-Kap bei Sagres iibertragen lassen. Dabei
sollen nochmals zwei Raben die Wache {iber-
nommen und das Schiff auf seiner Fahrt begleitet
haben. Dieses Schiff mit den Raben wurde Lis-
sabons Wappen. Es ziert in der Folge viele Stras-
senlaternen der Stadt.

Mit einem Raben als Kennzeichen erscheint
auch sehr oft der heilige Oswald (um 604-642),
Kénig von Northumbrien. Nach der Legende
vermittelte nimlich der Vogel zwischen ihm und
seiner auserwihlten Braut den Brief- und Ring-
austausch, weil der Vater des Midchens jeden
Bewerber, wenn er persdnlich erschien, ermor-
den liess. Ausserdem wissen die volkstiimlichen
Quellen zu berichten, dass dem Heiligen ein
Rabe anlisslich seiner Krénung zu Hilfe gekom-
men sei. Das im 15. und 16. Jahrhundert wohl
am meisten verbreitete deutschsprachige Legen-
dar, nimlich die um 1385 vermutlich im Niirn-
berger Dominikanerkloster entstandene Legen-
densammlung «Der Heiligen Lebeny, erzihlt die
Geschichte mit folgenden Worten: «Da man
[Oswald] zu kunig wolt weyhen, da zeran des
Cresems (Chrisamdl), das was gottes will. Wann
es kam ein rab von hymel und bracht ein guldene
buchsen mit Cresem in dem schnabel darzu.
Und dem raben hieng ein brieff an dem halss.
Und der brieff was versigelt mit einem gulden
creutz; und der rab kund latein reden und
sprach: Ich bring den Cresem von hymel. Da la-
sen sie den brieff. Daran stund geschrieben, dss in
sant Peter selber gesegnet hett. Und der rab be-
leyb darnach in sant Oswalds hoff.»

Im Ménchskloster von Subiaco, wo der heili-
ge Benedikt von Nursia (um 480 bis gegen 560),
der Patriarch des abendlindischen Ménchtums,
seine Regel niedergeschrieben haben soll, erin-
nern gezihmte Raben noch heute an folgende
von Papst Gregor dem Grossen aus dem Leben
des Heiligen erzihlte Geschichte: Ein neidischer
Priester namens Florentinus sandte dem Abt
eines Tages ein vergiftetes Brot zum Geschenk.
«Der Diener Gottes nahm das Brot mit Dank an,
wusste aber wohl, welche Pest das Brot in sich
barg. Es kam aber jeden Tag zur Essenszeit ein
Rabe aus dem nahen Wald und erhielt ein Stiick
Brot aus seiner Hand. Als der Rabe nun wie ge-
wohnlich kam, warf ihm der Diener Gottes das
Brot vor, das der Presbyter geschickt hatte, und
befahl ihm: m Namen unseres Herrn Jesu
Christi, nimm dieses Brot und wirf es an einen
Ort, wo es kein Mensch finden kann!y Da sperrte
der Rabe den Schnabel auf, breitete die Fliigel
aus und hiipfte krichzend um das Brot herum,
wie wenn er sagen wollte, er mochte gern gehor-
sam sein, aber er konne den Befehl nicht ausfith-
ren. Darauf befahl ihm der Diener Gottes mehr-

58

Der hl. Paulus von Theben und der hl. Antonius mit
dem Raben, der ihnen das Doppelbrot bringt.
Matthias Griinewald, Isenheimer Altar.

Foto Bert Koch (aus: Georg Scheja, Der Isenheimer
Altar des Matthias Griinewald, Ziirich 1969, S. 57.)

Diego de Silva y Velazquez (1599-1660): «Der Abt
Antonius und der Einsiedler Paulusy (Ausschnitt).
Foto Walter Driyer (aus: Museen der Welt: Prado,
Silva-Verlag, Ziirich 1967).




mals und sagte: (Nimm es, nimm e, du bist ganz
sicher, und wirf es an einen Ort, wo man es nicht
mehr finden kannh Lange zdgerte der Rabe
noch, aber endlich fasste er es mit dem Schnabel,
hob es auf und flog davon. Drei Stunden nach-
dem er das Brot weggeworfen, kam er wieder
und erhielt von dem Manne Gottes sein Stiick
Brot wie gewdhnlich.»

Der Hinweis auf den Gehorsam ist bemer-
kenswert und diirfte wohl auch in diesem Fall
den’ Schliissel zum Verstindnis der Geschichte
geben. Gleich dem Raben Columbans ist auch
dieser Vogel zunichst ungehorsam und lsst sich
erst allmihlich zur Folgsamkeit bringen. Im Un-
terschied zum Raben der Columbansvita wer-
den ihm aber mildernde Umstinde zugebilligt.
Er «mdchte gerny, doch fiirchtet er sich. Das
freundliche und bestimmte Zureden des Heili-
gen — Benedikt erscheint auch hier weniger
unerbittlich als der irische Abt — zerstreut seine
Furcht. Er leistet dem Abt, wie es nicht nur die
Columbansregel, sondern auch die «Regula Be-
nedicti» (Kap. s5) fordert, den geschuldeten Ge-
horsam.

Dem Gehorsam nahe verwandt ist die Treue.
Sie lernen wir in der Geschichte von den beiden
Raben des heiligen Meinrad (gest. am 21. Jan.
861) kennen. Nach der iltesten Vita «des chr-
wiirdigen Einsiedlers Meginraty hat dieser in sei-
ner Zelle im «Finstern Wald» zwei Raben auf-
gezogen, die ihm treue Gefahrten wurden in sei-
ner Abgeschiedenheit. «Im 26. Jahr seines Auf-
enthaltes in der Einsamkeity kamen zwei ver-
brecherische Gesellen, der Alemanne Richard
und der Ritier Peter, ihn zu ermorden. Schon
bevor die beiden «Bosewichte in die Zelle eintra-
ten, sahen die Raben sie herankommen; da flo-
gen sie im Wald hin und her, als ob sie von einem
Fuchs verfolgt wiirden, erfiillten den Wald mit
ungewohntem Schreien und unerhdrtem Krich-
zen, so dass es ringsum widerhallte. Sogar die
Marder wunderten sich sehr und erschraken und
mussten sich sagen, es sei mehr als ungewohnt.
Trotzdem liessen sie von ihrem Vorhaben nicht
aby und erschlugen den Heiligen.

«Die Raben aber», so erzihlt die Vita weiter,
«die gewdhnlich zum Diener Gottes kamen, so-
lang er lebte, um Nahrung aus seinen Hinden
entgegenzunehmen, verfolgten die Flichenden,
als ob sie den Getdteten richen wollten, und er-
fiillten mit michtigen Schreien den Wald, flogen
so nahe als moglich um ihre Képfe herum und
gaben so Kunde von der begangenen Schandtat.
Bald nachher wurden die beiden Ubeltiter ge-
fangen und das Verbrechen, das sie im geheimen
begangen hatten, wurde bekannt. Gott wollte
die Strafe fiir die Siinde nicht aufschieben, die sie
durch den Mord an einem Diener Gottes ver-
dient hatten. Sie wurden lebendig verbrannt, wie

59

Vincentiustafel. Sandsteinrelief im Basler Miinster,
entstanden um 1090 (aus: Werner Pfendsack, Lebendige
Steine. Skulpturen und Fresken am Basler Miinster,
photographiert von Peter Heman, Basel 1986, S. 85).

3. Feld der Vincentiustafel: Tod des V., dessen Seele

gen Himmel getragen wird. Der aufs Feld geworfene
Leichnam wird von Raben vor wilden Tieren geschiitzt
(aus: Das Basler Miinster, hrsg. v. der Miinster-
baukommission und Photograph Peter Heman, Basel
1982, S. 136).




Strassenlaterne in Lissabon: Schiff mit den Raben des
heiligen Vinzenz. Foto Margrit Bernhard, St.Gallen.

die Richter und das christliche Volk unter dem
Grafen Adalbert entschieden hatten.» Zum Ge-
dichtnis ihrer Treue wurden die beiden Raben
spater in das Wappen des Klosters Einsiedeln, das
bei der Zelle des Heiligen entstanden war, aufge-
nommen.

Als Dieb erscheint der Rabe ausser in der
Columbansvita, soweit wir sehen konnen, nur
noch in der Idda-Legende. Diese enthalt folgen-
de Geschichte: Die Grifin Idda von Toggenburg
legt eines Tages ihre Kleider zusammen mit dem
goldenen Ehering auf der Burgzinne (bzw. «uff
ainem laden») zum Sonnen aus. Da kommt aus
der tief unterhalb der Burg liegenden Schlucht,
welche  bezeichnenderweise  «Rappensteiny
heisst, ein Rabe geﬂogen, nimmt den Ring und
tragt ihn in sein Nest zu den Jungen. Ein Knecht
des Grafen, der Jiger, findet den Ring und steckt
ihn an den Finger. Darauf aufmerksam gemacht,
glaubt der Graf, seine Frau habe ithn mit dem Ji-
ger betrogen. «In ainem grimmen gichen zorny
lisst er diesen zu Tode schleifen, und die ver-
meintliche Ehebrecherin wirft er eigenhindig
«iber die zinnen uss in das tobel Rappenstainy.
Idda iibersteht den Sturz und lebt zunichst als
Klausnerin im dichten Wald, dann als begnadete
Inklusin beim Kloster Fischingen. Der Rabe er-
scheint in dieser Legende somit gewiss als ein
Wesen, das Leid und Verderben bringt, zugleich
aber wird er auch fiir ein Werkzeug in der Hand
Gottes gehalten, der «ain gross zaichen durch die
licben frowen Yten wiircken wolty.

Fassen wir zusammen: In vier der sechs von
uns angefiihrten Heiligenleben haben Raben
entweder etwas gebracht oder weggetragen. In
einem Fall iibernehmen sie den Hiitedienst bei
einem Leichnam, und in einem weiteren verra-
ten sie zwei Morder und richen damit das Opfcr.

60

Aufgrund dessen, was wir friiher tiber die Ge-
wohnheiten und Fihigkeiten des Raben mitge-
teilt haben, diirfen wir feststellen, dass sich zwar
das Hiiten eines Leichnams, sofern man die son-
stigen Gewohnheiten der als Aasvégel bekannten
Tiere in Betracht zieht, kaum vorstellen ldsst.
Das Bringen oder Wegtragen von Nahrung und
anderen Dingen erscheint jedoch als grundsitz-
lich méglich. Auch die Verfolgung der Mein-
rads-Morder ist alles andere als artwidrig und
konnte, besonders wenn man an die oft berich-
tete Anhinglichkeit zahmer Raben denkt, also
historisch sein.

Beurteilen wir dieselben Erzihlungen vom
literarischen und iiberlieferungsgeschichtlichen
Standpunkt aus, so gelangen wir ohne Zweifel zu
einem bedeutend weniger giinstigen Ergebnis.
Zumindest die Viten der Heiligen Paulus, Vin-
centius und Oswald sind allesamt stark legend'ﬁr.
Eine Grifin Idda von Toggenburg hat zwar, wie
der Historiker Bruno Meyer nachgewiesen hat,
im 12. Jahrhundert tatsichlich gelebt, ihre Le-
gende ist jedoch erst in den achtziger Jahren des
15. Jahrhunderts vom Einsiedler Monch und
Frithhumanisten Albrecht von Bonstetten in
mehreren Fassungen geschrieben worden. Na-
tiirlich hat dieser dabei Uberlieferungen aufge-
nommen, die man sich in Fischingen erzihlte.
«Der Sturz der Ita von der Toggenburg wegen
des vermuteten Ehebruchs samt dem Ringmotiv
und dem Jager» ist aber nach Bruno Meyer ein
Beitrag, den Bonstetten selber zur Idda-Lgende
geleistet hat.

Kaum zweifelsfrei zu entscheiden ist die Fra-
ge, ob der von Gregor 1. berichtete Vorfall als
mehr oder weniger geschichtlich betrachtet wer-
den konne. Denn obwohl die Benediktsvita des
grossen Papstes keine Biographie im modernen
Sinn sein mochte, sondern hauptsichlich mit
Wundererzahlungen aller Art einen erbaulichen

L e crm

1)1e buawet Gant menwat die 3ell
das uodh hallee wml ebe frowf @
eld indemumieen wald 30t
emfideln. i~

«Hier baut sankt Meinrad die Zelle, und heisst heute
noch Unserer Lieben Frauen Kapelle in dem Finstern
Wald zu Einsiedelny. Einsiedler Blockbuch um 1450,
S. 22 (aus: Das Blockbuch von Sankt Meinrad und
seinen Mordern. Farbige Faksimile-Ausgabe,

ed. P. Leo Helbling, Einsiedeln/Ziirich/Kéln 1961).

Der heilige Oswald mit Raben. Holzschnitt aus:
«Der Heiligen Leben, gedruckt in Niirnberg bei
Anton Koberger 1488, Blatt 1011 (Exemplar in der
Kantonsbibliothek Vadiana St.Gallen, Ink. Nr. 1083).




Zweck erfiillt, besitzt doch die Rabengeschichte
cine gewisse Glaubwiirdigkeit. Wie dieser Rabe
t':iglich aus dem Wald herbeifliegt, um seine
Nahrung zu holen, wie er krichzend um das
vergiftete Brot herumhiipft, wie er es dann doch
mit seinem Schnabel packt, wegtragt und nach
drei Stunden wieder zuriickkommt: dies alles
wird so prizis und iiberzeugend berichtet, dass
man sich ernstlich fragt, ob es erfunden sein
konne.

Als wohl auch aus literarhistorischer Sicht
glaubwiirdig darf die Geschichte von den Raben
des heiligen Meinrad bezeichnet werden. Die il-
teste Vita des Heiligen, die sich in einer Abschrift
aus dem ersten Drittel des 10. Jahrhunderts er-
halten hat, ist nimlich weniger als fiinfzig Jahre
nach dem Tode des Einsiedlers (861) entstanden
und besitzt wie die Columbansvita des Jonas
einen hohen Grad an Zuverlissigkeit.

Wie immer es aber mit der Glaubwiirdigkeit
der besprochenen Viten stehen mag, so viel ist
deutlich geworden: Die Rabenepisode, wie sie
uns Jonas in seinem Columbansleben berichtet,
hat trotz ihrer historischen Einmaligkeit Ent-
sprechungen in der Heiligenliteratur. Motive
wie der Diebstahl, das Wegtragen eines Gegen-
standes, der Ungehorsam und der Gehorsam
finden sich auch in anderen Geschichten. Ausser-
dem beweist sowohl der hagiographische als
auch der mythologische und der volkskundliche
BCfglld: Des Raben «Charakterbild», um mit
Schlll_er zu reden, «schwankt in der Geschichtey.
In seiner Gestalt bertihren sich die Extreme.
Schwarz und Weiss, Licht und Finsternis, Gut
und Bsse, Weisheit und Tollheit fallen in der
Vorstellung, die sich die Menschen von dem un-
gcwﬁhnlichen Tier machen, zusammen. Der
Rabe ist ejn intelligenter Vogel. Verwundert es

a e .
lso, wenn er auch im Lichte der Ambivalenz
erscheint?

61

«Der heilige Meinrad bewirtet in seiner Einsiedelei die
beiden Riubery. Federzeichnung um 1520

(aus: Der hciligc Meinrad. Sein Leben und Sterben
dargestellt nach 31 Federzeichnungen um 1520,

ed. P. Joachim Salzgeber, Einsiedeln 1978, S. 43).

S. Idda als Klausnerin. Holzschnitt von Leonhard Beck
(1480-1542) in seinem Werk «Die Heiligen aus
der Sipp-, Mag- und Schwigerschaft des Kaisers
Maximilian Ly, Blatt 123 (aus: Henggeler 1938, S. 33).

=y

T

%

W

N
‘\J\\\§§ i
\

(i

Wiz /




Otmar Kunz und der Rabe
des heiligen Columban

Wir wenden uns abschliessend nochmals dem
Columban-Medaillon im Kapitelsaal von Ma-
riaberg zu und stellen die Frage: Warum hat auf
diesem Bild der Gottesmann einen Raben bei
sich? Die Heiligen, von denen eben die Rede
war, werden aufgrund der in ihren Viten iiber-
lieferten Rabengeschichten in der Kunst oft mit
diesem Vogel als Attribut kenntlich gemacht.
Nicht so der heilige Columban. Seine regelmissi-
gen Kennzeichen sind der Abtstab (die «Cam-
buttan), das Regelbuch und die Strahlensonne.
Des weiteren ist ihm gelegentlich ein Bir, eine
Taube (wegen seines Namens), eine Quelle (weil
auf sein Gebet hin Wasser aus einem Felsen
geflossen sein soll) oder gar eine Peitsche bei-
gegeben.

Offensichtlich mit einer Taube ist unser Hei-
liger iberraschenderweise auch auf einer Glas-
scheibe dargestellt, die derselbe Kunstfreund, der
wenig spiter den Kapitelsaal hat ausmalen lassen,
in Auftrag gegeben hat: nimlich der damalige
Statthalter von Rorschach, Otmar Kunz. Die
Bildscheibe wurde 1560 von dem St.Galler
Kiinstler Andreas Hor (um 1526-1577), «einem
der namhaftesten schweizerischen Glasmalery
(P. Boesch), geschaffen und befindet sich heute
im Museum im Kornhaus (frither: Heimatmu-
seum) in Rorschach. Jakob Wahrenberger, der
langjahrige verdiente Leiter des Museums, hat
das Kunstwerk auf einem gedruckten Faltblatt
mustergiiltig und erschépfend beschrieben.

Sechs Jahre nach der Entstehung der Glas-
scheibe hat derselbe Stifter, jetzt als Abt, Colum-
ban mit einem Raben als Attribut darstellen las-
sen. Bs ist unseres Wissens die einzige bekannte
Darstellung dieser Art iiberhaupt. Wie kam Ot-
mar Kunz dazu? Auf welchem geistigen Hinter-
grund und in welchem geschichtlichen Zusam-
menhang ist das Bildwerk von 1566 zu sehen?

Otmar Kunz (um 1530-1577) darf ebenso
wie Abt Ulrich Résch (1426-1491) als «Aufstei-
ger» bezeichnet werden. In Wil geboren, war
auch er der Sohn eines Bickers. Schon mit
17 Jahren hat er die Profess abgelegt, 2sjihrig
(1555) wurde er Statthalter in Rorschach und
mit 34 Jahren (1564) im Refektorium von Ma-
riaberg vom versammelten Kapitel (es bestand
damals aus nur 24 Kapitularen) zum Abt ge-
wihlt. Verstorben ist er im 47. Altersjahr, am
27. Mirz 1577, in seiner Geburtsstadt Wil.

Bis heute wird sein Name vor allem im Zu-
sammenhang dreier fiir die Stadt St.Gallen, die
Abtei und die Kunstgeschichte wichtiger Ereig-
nisse genannt: Otmar Kunz ist derjenige Abt,
unter dem — nach jahrzehntelangem Ringen —
die Schiedmauer zwischen Stift und Stadt errich-

62

Wappen des Abtes Ulrich Rosch (1463-1491) im
Gewdlbe des Kapitelsaals. Er hat am 21. Mirz 1487
den Grundstein zum Kloster Mariaberg gelegt.

Die gekreuzten Stocke stellen wahrscheinlich die
«Cambuttay, d.h. den Stab der irischen Wander-
monche dar, der zum Abtstab wurde.

Bildscheibe des Statthalters Otmar Kunz, 1560
geschaffen vom St.Galler Glasmaler Andreas Hor
(Museum im Kornhaus Rorschach). Das mittlere
Bildchen des rechten Pilasters zeigt Columban
mit der Taube.

Abt Otmar II. Kunz von St.Gallen mit Wappen

(in Blau iiber griinem Dreiberg goldene Schlange von
goldenem Stern iiberhoht). Bild an der Nordwand des
Kapitelsaals von Mariaberg (entstanden 1564).



Wappen von Abt Otmar Kunz an der Westwand des
Kapitelsaals.

tet worden ist (1567), was eine endgiiltige Tren-
nung der beiden Herrschaftsbereiche in territo-
rialer und rechtlicher Hinsicht bedeutete. «Klo-
ster und Stadt sollten von nun an ihren eigenen
Weg gehen» (Th. Bitscher). Wihrend der Re-
gierungszeit Abt Otmars hat ferner der spiter
(1610) heiliggesprochene Kardinal Karl Borro-
mius (1538-1584) St.Gallen seinen berithmten
Besuch abgestattet (am 26. und 27. August 1570)
und seine michtigen Spuren hinterlassen.
Schliesslich wurde auf Veranlassung von Otmar
Kunz das 1570 vollendete Abtstor errichtet, das
seit dem 17. Jahrhundert in Erinnerung an Karl
Borromius «Karlstor» genannt wird. «Es mach-
te [den Abt] von der Stadt unabhingig, indem es
ihm als dem Herrn des umliegenden Fiirstenlan-
des einen direkten Ausgang und Eingang bot,
wiewohl er tagsiiber auch die Tore und Strassen
der Stadt benutzen durfte» (J. Duft).

Weniger bekannt, aber fiir das tigliche Leben

des Konvents und der stift-sanktgallischen Un-
tertanen wohl noch bedeutsamer als die drei ge-
nannten spektakuliren Ercignisse waren die Re-
formbemiihungen des Abtes. Sie sind ganz im
Zeichen und auf dem Hintergrund des grossen
Konzils von Trient zu sehen, das (natiirlich mit
Unterbriichen) von 1545 bis 1563 getagt hatte.
Dieses Konzil war die Antwort der katholischen
Kirche auf die Reformation und bezeichnet den
«Beginn einer inneren Erneuerung, die wir ka-
tholische Reform nennen und die zur Gegen-

63

reformationfiihrte» (H.Jedin). Aufdenverschie-
denen Sitzungen wurden die durch die Refor-
mation strittig gewordenen Glaubensfragen ge-
klirt und zahlreiche Bestimmungen zur Ab-
schaffung der herrschenden Missstinde erlassen.
So wurde der sog. Pfriindenschacher verworfen,
von Prilaten verlangt, dass sie in ihrem Sprengel
auch Wohnsitz nahmen, und den Geistlichen das
Konkubinat unter allen Umstinden verboten.

Die Durchfithrung der tridentinischen Be-
schliisse war nicht einfach. Vor allem hat sich der
genannte Karl Borromius, pipstlicher Staats-
sekretir und Erzbischof von Mailand, fiir die
Erncuerung der Kirche — und das hiess freilich
auch: fiir die Rekatholisierung protestantisch
gewordener Gebiete — mit seinem eigenen Bei-
spiel und weitester Wirkung eingesetzt. Zu den
energischen Verfechtern einer Durchsetzung der
Trienter Dekrete gehdrte aber auch Abt Otmar
Kunz.

Wahrscheinlich im Anschluss an eine Didze-
sansynode in Konstanz (1567) hatte Abt Otmar
eine «Reformation seines Klosters eingeleitet.
Insbesondere war ihm daran gelegen, dass die
Klausur in alter Strenge wieder eingehalten wur-

Letzter Uberrest der Schiedmauer zwischen Stift und
Stadt St.Gallen (vollendet im Oktober 1567).

Das Karlstor in St.Gallen (vollendet 1570).




Die Heiligen Columban und Gallus zu Fiissen des
erhhten Christus in der Mandorla. Relief iiber dem
Hauptportal der Herz-Jesu-Kirche in Rorschach
(entstanden 1898).

de. Diese war durch die Wirren der Reforma-
tionszeit, vor allem durch den Bildersturm und
die Beschlagnahmung des Miinsters 1529, sowie
«wegen der baulichen Umklammerung des Stif-
tesn durch die Stadt (J. Duft) stark beeintrich-
tigt worden. «Die Durchfiihrung der tridentini-
schen Reformprinzipien stiess [aber] im Kloster
gewiss auf gréssere Schwierigkeiten, als man ge-
meinhin anzunehmen bereit ist», meint Theodor
Bitscher in seiner aus den Quellen erarbeiteten
«Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt St.Gal-
len». Vor allem scheint es, dass die Monche von
den Frauen nicht lassen konnten. Karl Borro-
mius hat bei seinem Besuch im Jahre 1570 daran
Anstoss genommen, dass Frauen das Kloster be-
treten wiirden, «obwohl man weiss, dass das
durch eine pipstliche Bulle neulich ausdriicklich
verboten wurdes (nach J. Duft).

Ferner geht aus den Ratsbiichern der Stadt
St.Gallen hervor, dass es «Pfaffen und Monchey
gab, welche «die Stadt aufsuchten, um bei frag-
wiirdigen Frauen verweilen zu konneny. «So
legte die Stadt einen Caspar Burger ins Gefing-
nis, weil er in seinem Hause die Anna Garten-
hauser an Pfaffen und Monche verkuppelt
hatte.» Theodor Bitscher vermutet, gestiitzt auf

64

Epitaph fiir Joachim Métteli von Rappenstein
(gest. 1549) mit Raben. Siidl. Aussenwand der
Katholischen Pfarrkirche Goldach.

einen Hinweis bei Ildefons von Arx, «dass es sich
hier auch um Monche handelte, die aus dem
Kloster St.Gallen stammteny.

Die Ausmalung des Kapitelsaals, um zu die-
sem zuriickzukehren, war nur ein Jahr nach
Beendigung des Konzils von Trient, nimlich
1564, begonnen worden. Und als Karl Borro-
mius am spiten Sonntagnachmittag des 27. Au-
gust 1570 zusammen mit Otmar Kunz und wei-
teren Begleitern nach Rorschach ritt und auf
Mariaberg den Abend und die Nacht zubrachte,
da hat ihm der Abt gewiss mit Freude und Stolz
die eben erst vollendeten Malereien gezeigt. Zu
ihnen gehérte das Bildnis Columbans mit dem
Raben.

Zieht man in Betracht, was iiber die Reform
im allgemeinen und die vermuteten Zustinde im
Kloster St.Gallen im besonderen gesagt worden
ist, so stellt sich unweigerlich die Frage, ob unser
Rabe nicht — #hnlich dem Hahn auf dem
Kirchturm — seine ganz gezielte Aufgabe gehabt
habe, nimlich die, die Ménche an ihre Geliibde
zu erinnern. Gewiss auch an jenes der Keusch-
heit, mehr aber noch an das des Gehorsams, das
sie den Geboten und Forderungen des Abtes und
der Kirche unterstellte.

Der hl. Karl Borromius. Lebensgrosse Sandsteinstatue
(Kopie) vor dem Nordportal von Mariaberg
(Baujahr 1777).

L



Hatte der Statthalter Otmar Kunz auf der er-
wihnten Bildscheibe von 1560 den heiligen Co-
lumban deshalb mit einer Taube darstellen las-
sen, weil dieses Kunstwerk fiir ihn personlich be-
stimmt und der Gottesmann ihm so niher war?
Sollte andererseits derselbe Columban mit dem
Raben als Attribut auf dem Bild von 1566 vor
allem die Monche beeindrucken, die sich in der
Kapelle zum Gottesdienst einfanden, und so das
Regiment und die Gehorsamsforderung des
Abtes Otmar unterstiitzen helfen?

Allen Grund, zum Gehorsam aufzurufen,
hatte der Rabe des Columban auch bei manchen
Weltgeistlichen, etwa jenen von Rorschach. Jo-
hann Stihelin berichtet in seiner aus den Quellen
reich dokumentierten «Geschichte der Pfarrei
Rorschachy gleich von drei Priestern jener Zeit,
deren Lebenswandel und Glaubensanschau-
ungen mehr als bedenklich waren. So ist ein Jo-
docus Schwarzenbach 1546 auf Befehl des Abtes
gefesselt abgefiihrt und dem Bischof von Kon-
stanz ausgeliefert worden, weil er wihrend ge-
raumer Zeit die eigene natiirliche Tochter miss-
braucht und sie schliesslich geschwingert haben
soll. Er muss iiberdies auch rauflustig gewesen
sein und hat in nah und fern Schulden gemacht.

Magister Andreas Althammer, der 1552
Leutpriester in Rorschach wurde, scheint, was
dasssittliche Betragen betriftt, den Normen ent-
sprochen zu haben. Doch war seine Rechtgliu-
bigkeit offenbar nicht iiber jeden Zweifel erha-
ben. Der Abt Diethelm Blarer (er regierte von
1530 bis 1564) diirfte in ihm «Neigungen zum
neuen Glauben» vermutet haben, so dass er ihn
1557 seines Amtes enthob. (Bald danach wurde
er allerdings wieder eingesetzt).

Bereits zur Abtszeit Otmars 11. war ein Maxi-
milian Albert Wetzel Rektor der Pfarrkirche
von Rorschach. Auch er «stand im Verdacht der
Hinneigung zum neuen Glauben», hatte er sich
doch «abfillig iiber den Glaubenssatz von der
Gemeinschaft der Heiligen gedusserty (was man
ihm angesichts der damals in Rorschach herr-
schenden Verhiltnisse freilich auch kaum ver-
denken kann). Jedenfalls gab 1570 Abt Otmar
«einen Amtleuten die Weisung, unsern Wetzel
gefangenzunehmen und ihn an den Bischof von
Konstanz auszulieferny. Der Pfarrer ist, noch be-
vor er verhaftet werden konnte, entflohen. Der
Verdacht, er neige zum Protestantismus, diirfte
also berechtigt gewesen sein.

Wenn schon die Geistlichen sich zum neuen
Glauben noch immer so sehr hingezogen fiihlten,
dann verwundert es nicht, dass auch im Volk der
Katholizismus noch keineswegs wieder so gefe-
stigt war, wie es der Abt sich wiinschte. Er war
aber nicht nur geistliches Oberhaupt, sondern
auch Landesherr und versuchte deshalb, mit
allen rechtlichen Mitteln, die ihm zu Gebote

65

standen, seine Untertanen zum Gehorsam zu
zwingen.

Schon Abt Diethelm hatte, nachdem er 1532
in das Kloster zuriickgekehrt war, alles unter-
nommen, um die Verhiltnisse, wie sie vor der
Reformation bestanden hatten, nach Méglich-
keit wiederherzustellen. Otmar Kunz «hielt es
an der Zeit, endlich den letzten Schritt zur Re-
katholisierung seiner Landschaft zu wagen»
(J. Stahelin). Begonnen hat er damit in seiner
Vaterstadt Wil, die seit je dem Abt und dem Stift
am meisten verbunden und ergeben war. In
einem Mandat auferlegte er allen Bewohnern
Beichte und Kommunion zur Osterzeit. 1572
unterstellte er dann dem Mandat die ganze sog.
«Alte Landschafty, d.h. das Gebiet von Ror-
schach bis Wil. Alle Gotteshausleute, die iiber 14
Jahre alt waren, sollten nunmehr jihrlich in der
Fastenzeit die Beichte ablegen und die Kommu-
nion empfangen. Die Pfarrer mussten Bestiti-
gungszettel abgeben, die von den Beamten des
Abtes eingeholt wurden. Wer sich nicht fiigen
wollte, musste das Land verlassen.

Die Gehorsamsforderung des Abtes ging also
recht weit. Als er sie aber auch im Toggenburg
und der Stadt St.Gallen gegeniiber durchsetzen
wollte, scheiterte er. Im Toggenburg blieben die
bisherigen gemischt-konfessionellen Verhiltnisse
bestehen, und die Biirger der Stadt konnten ihre
Sitze in den Stiftslanden weiterhin bewohnen,
ohne am Messgottesdienst teilnehmen zu miis-
sen, wie es der Abt verlangt hatte.

Die Konfessionsstreitigkeiten diirfen heute
hierzulande als weitgehend beigelegt betrachtet
werden. Auch in der ehemaligen «Alten Land-
schaft» leben Katholiken und Protestanten nun-
mehr in aller Regel friedlich zusammen. Der
Rabe auf Mariaberg ist geblicben. Wozu mahnt
er den Betrachter unserer Zeit? Woran mdchte er
die Schiiler, die Lehrer, die Besucher des Hauses
erinnern? An Columban, den Gehorsam — oder
an eine vergangene Zeit, deren Vergangenheit
man bedauern oder begriissen mag? Sicher erin-
nert das Bild an eine Kreatur, die — wie alle Krea-
turen —, ob fehlbar oder nicht, unsere Liebe, un-
sere Teilnahme und unsere Achtsamkeit ver-
dient.

ANHANG

Zu Columbans Leben und Schriften

Die Quellen fiir das Leben Columbans sind: Jonas” Vita des
Heiligen (entst.642/43), das Gallus-Leben in seinen drei
vorliegenden Fassungen sowie Columbans eigene, noch er-
haltene Schriften, vor allem die Briefe.

Nach diesen Uberlieferungen, besonders der Vita des Jo-
nas, wurde Columban (die irische Namensform ist Colum
oder Colman) um 543 in der Provinz Leinster im Siidosten
Irlands geboren. Schon in jungen Jahren trat er in das be-
rithmte Kloster Bangor ein, wo er lange Zeit als Lehrer wirk-
te. Die unter Abt Comgall dort herrschenden tiberaus stren-
gen Regeln der Selbstentiusserung geniigten ihm offensicht-
lich noch nicht, und er entschloss sich, auch die letzten noch
bestehenden Bindungen zu 18sen und in asketischer Heimat-
losigkeit die «Wanderschaft fiir Christus» anzutreten.

Um 590 landete er zusammen mit 12 (Apostelzahl) Ge-
fihrten an der bretonischen Kiiste und griindete mit Erlaub-
nis und Unterstiitzung der burgundischen Merowingerkéni-
ge in der Einsamkeit der Vogesen die drei benachbarten K16~
ster Annegray, Luxeuil und Fontaine. Der Zustrom zu diesen
Klsstern war iiberaus gross. Das Festhalten an der irischen
Klosterverfassung und Osterberechnung brachte Columban
in Konflikt mit den Bischofen des Landes, sein Freimut und
seine Sittenstrenge trugen ihm die Feindschaft des noch sehr
jungen Kénigs Theuderich und der durch Jonas ins schreck-
lichste Licht geriickten Grossmutter Brunichilde ein.

So musste der Abt um 610 seine Kloster verlassen und soll-
te zusammen mit seinen irischen Briidern ins Herkunftsland
zurtickgeschafft werden. Das Schiff, das er in Nantes zwangs-
weise bestieg, wurde aber an die Kiiste zuriickgetrieben. Er
begab sich an den Hof Kénig Chlotars von Neustrien und
von dort an jenen K6nig Theudeberts von Austrasien in
Metz. Dieser wies ihm und seinen Gefihrten Bregenz als
Aufenthaltsort zu. Auf dem Weg dorthin kam die Ménchs-
schar zunichst nach Tuggen am Ziirichsee, wo sie wegen des
unerbittlichen Vorgehens gegen das Heidentum bald wieder
vertrieben wurde, dann nach Arbon am Bodensee.

In Bregenz errichtete Columban eine kleine Kostersied-
lung. Dann liessen ihn der Tod seines Schutzherrn Theude-
bert sowie die verstindliche Ablehnung durch die einheimi-
sche Bevolkerung ein letztes Mal den Wanderstab (die
«Cambuttan) ergreifen. Unter Zuriicklassung des erkrank-
ten Gallus zog er um 612/13 mit seinen Gefihrten iiber die
Alpen, wurde in Mailand vom Langobardenkénig Agilulf
und seiner Gattin Theodelinde empfangen und griindete mit
deren Unterstiitzung das Kloster Bobbio im Tal der Trebbia
(zwischen Piacenza und Genua). Dort ist er am 23. Novem-
ber 615 (moglicherweise am 21. November 616) gestorben,
und dort ruhen auch bis zum heutigen Tag seine Gebeine.

An Schriften haben sich von Columban erhalten: 6 Briefe,
eine Anzahl Predigten (von denen Walker 13 als echt aner-
kennt), 2 Regeln (die sog. «Ménchsregel» und die «Kloster-
regel), ein Bussbuch sowie eine Anzahl von Gedichten,
deren Echtheit freilich umstritten ist.

Literaturhinweise

Jonas'" Columbansvita wurde kritisch ediert von Bruno
Krusca: Vitac Columbani abbatis discipulorumque eius libri
duo auctore Iona (=Monumenta Germaniae Historica,
Scriptores rerum Merovingicarum, Bd. 4), Hannover/Leip-
zig 1902. Davon ecine leicht verinderte Neuausgabe fiir den
Schulgebrauch: Ionae Vitae sanctorum Columbani, Vedastis,
Iohannis, ed. Bruno Kruscu (= Script. rer. Germ. in usum
scholarum ex MGH separatim editi), Hannover/Leipzig
1905. Die Textedition von 1902 wurde neu herausgegeben
und mit einer deutschen Ubersetzung erginzt von Herbert
Hauer, in: Quellen z. Gesch. des 7. und 8. Jh. (= Ausgew.
Quellen z. dt. Gesch. d. MA.s, Bd. IVa), Darmstadt 1982. Ich
stiitze mich in der vorliegenden Arbeit hauptsichlich auf die
sich im wesentlichen an den lateinischen Wortlaut haltende
Ubertragung von Karl Suso Frank: Frithes Ménchtum im
Abendland, 2 Binde, Ziirich/Miinchen 1975 (im 2. Band,
S. 169-230 u. 307-320, Jonas’ Columbansvita mit Anmer-
kungen).



Die Schriften Columbans liegen in der mustergiiltigen
Edition von G.S.M. WaLker vor: Sancti Columbani Opera
(= Scriptores Latini Hiberniae, vol. I), Dublin 1957. Daraus
alle Zitate; die deutschen Ubersetzungen stammen vom Ver-
fasser.

Dic Forschungsliteratur zu Columban bis etwa 1970 ist
aufgefithrt bei Warker, Lxxxii-xcn, Johannes Durr,
St.Columban in den St.Galler Handschriften, in: Zeitschr. f.
Schweiz. Kirchengesch. 59 (1965), 285-96, Friedrich Prinz,
Frithes Monchtum im Frankenreich, Wien 1965, 557-86
(fir die Zeitgeschichte), im Repertorium fontium historiae
medii aevi, Bd.3, Rom 1970, s12-16, und bei Johannes Wil-
helmus Smit, Studies on the Language and Style of Columba
the Younger (Columbanus), Amsterdam 1971, 1-21. = Dar-
unter besonders hervorzuheben ist: Fritz BLankg, Columban
und Gallus. Urgeschichte des schweizerischen Christentums,
Ziirich 1940. Dieses fundierte, feinsinnige und auch fiir den
Laien lesbare Buch ist bis anhin die letzte umfassende Mono-
graphic zum Thema in deutscher Sprache. - Von den neueren
Arbeiten (alle mit weiteren Literaturangaben) seien genannt:
Arnold ANGENENDT, Monachi Peregrini (= Miinstersche
MA-Schr. 6), Miinchen 1972, 124-75; Arthur KoBLEr, Der
hl. Gallus in Annegray und in Luxeuil, in: Die Ostschweiz,
14. Okt. 1972; Iso MULLER, Die ilteste Gallus-Vita, in: Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 66 (1972), 200—
49; Johannes Durr, Irische Einfliisse auf St.Gallen und Ale-
mannien, in: Arno Borst ed., Monchtum, Episkopat und
Adel zur Griindungszeit des Klosters Reichenau, Sigmarin-
gen 1974, 9-35; Kurt-Ulrich Jischke, Kolumban von Lu-
xeuil und sein Wirken im alemannischen Raum, ebd. 77-
130; Walter Berscuin, Gallus abbas vindicatus, in: Hist.
Jahrb. 95 (1975), 257-77; Franz BrunnLze, Geschichte der
lateinischen Literatur des Mittelalters, Bd. 1, Miinchen 1975,
179-87; Jean LaporTE, Art. Colombano, in: Dizionario degli
istituti di perfezione, Bd. 2, Rom 1975, 1228-36; Hagen
KerLer, Frinkische Herrschaft und alemannisches Herzog-
tum im 6. und 7. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir die Ge-
schichte des Oberrheins 124 (1976), 1-30; Jakob StrErT,
Sonne und Kreuz. Irland zwischen Megalithkultur und frii-
hem Christentum, Stuttgart 1977; Corbinian GINDELE OsB,
Columban verzichtet auf seinen Messpriester Gallus, in: Stu-
dien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Or-
dens und seiner Zweige 90 (1979), 438-45; Ingeborg MEYER -
Sickenpiek, Gottes gelehrte Vaganten. Auf den Spuren der
irischen Mission und Kultur in Europa, Stuttgart 1980;
Arnold AnGenenDT, Art. Columbanus, in: Theol. Real-
enzyklopidie, Bd. 8, Berlin/ New York 1981, 159-62; H.B.
CLarkE / Mary BRENNAN ed., Columbanus and Merovin-
gian Monasticism, Oxford 1981; Heinz Léwg, Columban
und Fidolius, in: Deutsches Archiv fiir Erforschung des Mit-
telalters 37 (1981), 1-19; Donald A. BurroucH, Art. Co-
lombano, in: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 27,
Rom 1982, 113-29; Heinz LowE ed., Die Iren und Europaim
fritheren Mittelalter, 2 Binde, Stuttgart 1982 (mit Aufsitzen
tiber Columban); 1. Woop, The Vita Columbani and Me-
rovingian hagiography, in: Peritia 1 (1982), 63-80; Herbert
Haupr, Art. Columban, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
1. Lief,, Miinchen/Ziirich 1984, 65-67; Johannes Durr, Frii-
hes Christentum in Brigantium, in: Das rémische Brigan-
tium. Ausstellungskatalog des Vorarlberger Landesmuseums
Nr. 124, Bregenz 1985, 101-21; Gerold Hirty, Gallus in
Tuggen, in: Vox Romanica 44 (1985), 125—55; DERs., Gallus
am Bodensee, ebd. 45 (1986), 83-115; Walter Berscuin, Co-
lumban und Gallus in Bregenz, in: Montfort 38 (1986), 160-
64; Giinter SaLzmanN, Kolumbans «Carmen navale» und
Vergil, ebd. 165-75. — Vom VERFASSER ist erschienen: Der
Ungehorsam des heiligen Gallus, in: St.Galler Tagblatt, 16.
Okt. 1985; Gallus ein Visionir?, ebd., 10. Okt. 1986.

Die wesentliche Literatur zu Mariaberg ist verzeichnet im
informationsreichen Fiihrer von Bernhard ANDERES: Ror-
schach. Ehemaliges Kloster Mariaberg, heute Kantonales
Lehrerseminar, Rorschach 1982. — Aus Anlass des 500-Jahr-
Jubiliums fand im Mai 1987 in St.Gallen eine Ausstellung
statt, zu der auch ein umfangreicher Katalog erschienen ist:
Ulrich Rosch, St.Galler Fiirstabt und Landesherr, ed. Wer-
ner VoGLer, St.Gallen 1987. — Zur Grundsteinlegung des

66

Klosters am 21. Mirz 1487 vgl. Max ScHAR, in: Ostschweize-
risches Tagblatt, 21. Mirz 1987.

Speziell die Malereien im Kapitelsaal behandeln: Daniel
Frel, Die Ausmalung des Musiksaales auf Mariaberg, in:
Rorschacher Neujahrsblatt (= RN) 1962, 33-40; Hans
Serrz, Die Fresken von 1564-1568 auf Mariaberg zu Ror-
schach, in: RN 1969, 7-50; Albert KnogprL1, Die Malereien
im Kapitelsaal auf Mariaberg, in: RN 1977, 17-40 (wieder-
abgedr. in: Mariaberg Rorschach. Festschrift aus Anlass der
Restaurierung 1969-1978, Rorschach 1978, 57-80); Bern-
hard ANDERES, Fithrer 1082, 19-28; Ders., Nachreformatori-
sche Wandmalereien im Kanton St.Gallen bis um 1630, in:
RN 1084, 40.

Die grundlegende Untersuchung zur Geschichte des
Handschuhs stammt von Berent Scuwinek6per: Der Hand -
schuh im Recht, Amterwesen, Brauch und Volksglauben.
Mit einer Einfithrung von Percy Ernst ScHraMM, Berlin 1938
(unverind. Nachdr. Sigmaringen 1981). — Vom liturgischen
Gebrauch des Handschuhs und der Wortgeschichte handeln:
Joseph Braun, Die liturgische Gewandung im Occident und
Orient. Nach Ursprung und Entwicklung, Verwendung und
Symbolik, Freiburg i. Br. 1907 (unverind. Nachdr. Darm-
stadt 1064), 359-84; Walther v. WaRTBURG, Franzosisches
etymologisches Worterbuch, Bd. 17, Basel 1966, 505-08.

Eine zusammenfassende Ubersicht iiber alle in Europa
vorkommenden Rabenviégel (Corviden) gibt Franklin
Coowmss: The Crows. A Study of the Corvids of Europe,
London 1978. Ethologisch wichtig ist die Dissertation von
Eberhard Gwinner: Untersuchungen iiber das Ausdrucks-
und Sozialverhalten des Kolkraben (Corvus corax corax L.),
in: Zeitschrift fiir Tierpsychologie 21 (1964), 657-748. - Ob-
wohl das Hauptinteresse von Konrad Lorenz den Dohlen
gehorte, finden sich bei ihm auch bemerkenswerte Beobach-
tungen zum Verhalten des Raben, z.B. in: Uber tierisches
und menschliches Verhalten, Gesammelte Abhandlungen,
Bd. 1, Miinchen 1965, 13-69 u. 70-114; Er redete mit dem
Vieh, den Végeln und den Fischen, 31. Aufl,, dtv 173, Miin-
chen 1984. — Ergiebig sind ferner: Otto FenriNGer, Die Welt
der Vogel, Miinchen 1951; Rudolf Bernpt/Wilhelm MEisk,
Naturgeschichte der Végel, Bd. 2, Stuttgart 1962; Walter
Wst, Rabenvégel, in: Grzimeks Tierleben. Enzyklopidie
des Tierreiches, Bd. ¢ (Végel 3), Ziirich 1970, 485-506.
Kostlich auch: Michael BaAumcarTNER, Der Rabe — ein
Spassvogel, in: Tagesanzeiger-Magazin Nr. 44, 1. Nov. 1986,
43-53.

Zur Symbolik von Rabe und Taube im Christentum
findet sich reiches Material bei Friedrich StnLinG, Die Taube
als religiéses Symbol im christlichen Altertum, Freiburg i.Br.
1930, und Hans MesseLkEN, Die Signifikanz von Rabe und
Taube in der mittelalterlichen deutschen Literatur, Diss.
Koln 1965. — Zitiert wurden ausserdem: Dorothea FORSTNER
osB, Die Welt der Symbole, Innsbruck / Wien / Miinchen,
2. Aufl. 1967, 254 f.; Manfred Lurker, Worterbuch bibli-
scher Bilder und Symbole, Miinchen, 2. Aufl. 1978, 241-43.

Der Rabe in Mythologie und Volksglaube wird behandelt
an folgenden Orten: Otto KeLLer, Die antike Tierwelt, Bd.
2, Leipzig 1913 (Nachdr. Hildesheim/New York 1980), 91-
109; Will-Erich PEuckerT, Art. Rabe, in: Handworterbuch
des deutschen Aberglaubens, Bd. 7, Berlin/Leipzig 1935/36,
427-57; Brockhaus Enzyklopidie in 20 Binden, 17. Aufl,
Bd. 15, Wiesbaden 1972, 330 f.; Wolfram EserHARD, Lexi-
kon chinesischer Symbole, Kéln 1983, 233 f.

Allgemeine Nachschlagewerke zu den Heiligen sind: Bi-
bliotheca Sanctorum, ed. Pontificia Universita Lateranense,
13 Binde, Rom 1961 ff;; David Hugh Farmer, The Oxford
Dictionary of Saints, Oxford, 2. Aufl. 1979; Otto WimmER/
Hartmann MELzer, Lexikon der Namen und Heiligen, Inns-
bruck/Wien/Miinchen, 4. Aufl. 1982. — Fiir den Hausge-
brauch eignen sich: Hiltgart L. KerLer, Reclams Lexikon der
Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart, s. Aufl.
1984; Hans und Carlo MEeLcHERs, Das grosse Buch der Heili-
gen. Geschichte und Legende im Jahreslauf, Ziirich 1978.

Zur Tkonographie der Heiligen sind zu nennen: Karl
KunsTLE, Tkonographie der christlichen Kunst, Bd. 2, Frei-
burg i.Br. 1926; Louis R £Au, Iconographie de I'art chrétien,
4 Binde, Paris 1955ff.; Lexikon der christlichen Tkonogra-

phie, ed. Engelbert Kirscupaum s / Wolfgang Braunrgs,
8 Binde, Rom/Freiburg/Basel/ Wien 1968-76.

Die Viten der irischen Heiligen sind gesammelt bei Char-
les PLummer, Vitae Sanctorum Hiberniae, 2 Binde, Oxford,
2. Aufl. 1968. Etwa zu einem Drittel irische Erzihlungen ent-
hilt das (immer noch kiufliche) Buch von Joseph Berx-
HART: Heilige und Tiere, Miinchen 1937.

Die angefithrten Legendensammlungen sind: Die Legenda
aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen iibers,
von Richard Benz, Heidelberg, 9. Aufl. 1979; «Der Heiligen
Lebeny, Winterteil, Niirnberg (Anton Koberger), 1488
(Exemplar der Kantonsbibliothek [Vadiana] St.Gallen, Ink.
Nr. 1083). Vgl. dazu Peter OcHsenBEIN, St. Otmars Weinli-
gel. Ein Beitrag zur Rezeption des Legendars «Der Heiligen
Lebeny, in: Schweizer Volkskunde 75 (1985), 65-69;

Die Ubers. der Benediktsvita von Gregor dem Grossen
findet sich bei Joseph Funk in der «Bibliothek der Kirchen-
vitery, 2. Reihe, Bd. 3/2, Miinchen 1933, 65. Zum Gehor-
samsgebot in der «Regula Benedictin: Georg HoLzHERR, Die
Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben , Zi-
rich/Einsiedeln/Ko6ln 1980, 83f. — Die Meinradsvita ist mit
deutscher Ubersetzung von P. Leo HeLBLING abgedruckt in:
Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-
1961, hrsg. von Benediktinern des Klosters Maria Einsiedeln,
Einsiedeln/Ziirich/Kéln 1961, 26-41. — Der Wortlaut der
vier iltesten Fassungen der Idda-Legende ist abgedruckt bei
Leo M. KernN, Die Ida von Toggenburg-Legende, in: Thur-
gauische Beitrige zur vaterlindischen Geschichte, Heft 64/65
(1928), 1-136. Dazu wichtig: Bruno Mever, Die heilige I
von Fischingen, in: Thurg, Beitr. z. vaterl. Gesch., Heft 112
(1974/75), 21-97. Fiir die Darstellung in der Kunst: P. Ru-
dolf HenGGELER, Zur Tkonographie der hl. Idda von Toggen-
burg, in: Anz.fschweiz.Altkunde, N¢ 40 (1938), 25-44
Walter HuceLsHOFER, Ein spitgotischer Altarfliigel mit Dar-
stellungen aus dem Leben der heiligen Ita, in: Thurg, Beitr.z.
vaterl. Gesch., Heft 112 (1974/75), 5-19.

Die Darstellungen Columbans in der Kunst behandeln:
R. Ormi, L'iconografia di San Colombano, in: San Colom-
bano e la sua opera in Italia, Bobbio 1953, 21-31; Annibale
Maestry, I culto di San Colombano in Italia, Piacenza 1955;
Bibliotheca Sanctorum, Bd. 4 (Rom 1964), 120.

Zur Glasscheibe von 1560 und ihrem Schépfer, Andres
Hér, siehe: Johannes EcLi, Die Glasgemilde des Historischen
Museums in St.Gallen, 2 Teile (= 65. und 67. Neujahrsbl
hrsg. vom Hist. Verein des Kantons St.Gallen), St.Gallen
1925/27, 17-20; Paul BoescH, Die alte Glasmalerei in SLG&I;
len (= 96. Neujahrsbl.), St.Gallen 1956, 14-23; Ernst w.
AvrTHER, Andreas Hor, der Sanktgaller Maler Mitte des sech-
zehnten Jahrhunderts, Flawil 1979; Jakob WAHRENBERGER,
Eine Bildscheibe des Othmar Cuntz, Statthalter zu Ror-
schach 1560 (an der Kasse des Heimatmuseums erhiltlich).

Die Literatur zu Abt Otmar Kunz und seiner Zeit ist 2u-
sammengestellt bei Johannes Durr / Anton Gosst / Werner
VoGLER, Die Abtei St.Gallen, St.Galllen 1986,158f. — Darun-
ter hervorzuheben sind: Joseph MULLER, Karl Borromeo Uf_{d
das Stift St.Gallen, Sonderdruck aus der «Zeitschrift fir
Schweizerische Kirchengeschichtey, Band 14 (1920), und Jo-
hannes Durr, Karl Borromius in St.Gallen. Ein Gedenken
nach vierhundert Jahren, St.Gallen 1970.- Zusitzlich zunen-
nen sind: Hubert Jepin, Art. «Das Konzil von Trienty, In:
Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 10 (1965), 34275
J[ohann] StAmELIN, Geschichte der Pfarrei Rorschach, Ror-
schach 1933, 238F., und Theodor Wilhelm BATSCHER, Kir-
chen- und Schulgeschichte der Stadt St.Gallen, Bd. 1,5tGal-
len 1964, 219-27 (mit Beriicksichtigung der Ratsprot-
kolle).

Die Fotos stammen, wenn nicht anders vermerkt, Vo
Verfasser. .

Fiir seine geduldige Beratung und Hilfe bei der glektrlgn -
schen Textverarbeitung danke ich sehr herzlich meinem 0
legen und Freund Thomas Krucker.



	Der heilige Columban und der Rabe : zu einer Bilddarstellung auf Mariaberg in Rorschach

