
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 78 (1988)

Artikel: Der heilige Columban und der Rabe : zu einer Bilddarstellung auf
Mariaberg in Rorschach

Autor: Schär, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der heilige Columban und der Rabe
Zu einer Bilddarstellung auf Mariaberg in Rorschach

Max Schär Drei Columbansdarstellungen
aufMariaberg

Dreimal begegnet uns der Kirchenpatron Ror-
schachs, der heilige Columban (um 543-615),
im reichen künstlerischen Schmuck des ehemaligen

Klosters Mariaberg, des heutigen Kantonalen

Lehrerseminars. Das älteste Bildnis findet
sich auf einem der zehn Schlusssteine des im
Nordtrakt gelegenen Refektoriums. Es zeigt die

Halbfigur des Heiligen mit einer strahlenden
Sonne auf der Brust, dem Abtstab in der rechten
und dem Regelbuch in der linken Hand. Das

Relief ist um 1513, also in spätgotischer Zeit,
entstanden.

Rund fünfzig Jahre später, um 1566, wurde
im Gewölbe des Kapitelsaals ein Ganzporträt
gemalt, das Columban als schwarz gewandeten
Benediktinerabt mit denselben drei Attributen
wie auf dem Schlussstein zeigt. Zu seiner Linken
steht aber neu aufeinem Sockel ein Rabenvogel,
der in seinem Schnabel einen gelben
Fingerhandschuh trägt. Das Bild erscheint nach
modischer Renaissancemanier in einer spitzovalen
Rollwerkkartusche und schmückt zusammen
mit weiteren Malereien den während Jahrhunderten

als Kapelle, heute als Musiksaal dienenden

Raum.
Bereits in die Rokokozeit (1767) gehört die

dritte Darstellung des irischen Abtes. Die Dek-
kenstukkatur des nordwestlichen Eckzimmers

Nr. 247 (es ist heute das Amtszimmer des Rektors

der Schule) zeigt den von Columban
Abschied nehmenden Gallus in der Gegend von
Bregenz. Der Schüler kniet, sein Meister erteilt
ihm - entgegen der Überlieferung - mit der
erhobenen Rechten den Segen.

Das Medaillon
im ehemaligen Kapitelsaal

Wir wollen uns im vorliegenden Aufsatz auf die

Betrachtung der Bilddarstellung im ehemaligen
Kapitelsaal und auf eine davon ausgehende
Beschäftigung mit Columban und mit dem Raben
beschränken. Der Kapitelsaal - eine zweischiffige
Halle, über der sich sechs quadratische Joche mit
insgesamt vierundzwanzig sechseckigen
Teilfeldern wölben - besitzt eine reiche, kunsthistorisch

bereits mehrfach gewürdigte Ausmalung an
Decke und Wänden. Die al secco aufgetragenen
Malereien sind grösstenteils in den Jahren 1564
bis 1568 von einem bisher nicht eindeutig
identifizierten Meister NK geschaffen worden und
stellen «eine der wenigen programmatischen
Raumausmalungen des 16. Jahrhunderts» dar

(B. Anderes).
Ausgehend von einem Stammbaum Christi

erzählen sie auf zwölf Gewölbefeldern das

Marienleben sowie die Geburtsgeschichte Jesu. Die
«Genealogia domini nostriJesu Christi» flankieren

je vier Einzeldarstellungen von Heiligen in
Ganzgestalt. Im nordwestlichen Joch begegnen

uns Magnus, Barbara (mit der Malersignatur
NK), Mauritius und Wolfgang; im südwestlichen

sind es Scholastika (mit der Jahrzahl 1566),
Wiborada, Notker und - wie gesagt - Columban.

Die Malereien hatten seit etwa der Mitte des

letzten Jahrhunderts unter Tünche gelegen. Erst

1899 wurden sie — vor allem auf Initiative des

St.Galler Architekten August Hardegger und des

Zürcher Kunsthistorikers Johann Rudolf Rahn

- freigelegt und einer gründlichen Restauration

unterzogen.
Was das Bild-Medaillon Columbans anbelangt,

sind wir in der glücklichen Lage, noch eine

photographische Aufnahme aus der Zeit unmittelbar

nach der Freilegung und vor den

Wiederherstellungsarbeiten von 1899 zu besitzen. Es ist
das einzige noch erhaltene Photo einer Malerei
des Kapitelsaals in ihrem ursprünglichen Frei-

43



legungszustand und beweist, dass der damalige
Restaurator, Christian Schmidt-Erm, durchaus
nicht so willkürlich vorgegangen ist, wie ihm
zum Teil vorgeworfen wurde. Er hat die
vorhandenen Konturen ernst genommen und lediglich

die Leerstellen wieder ausgemalt. Auch
kleinste Details hat er aufgespürt, anscheinend
nichts Bestehendes preisgegeben und nichts
Neues hinzugefügt. Einzig in der Gestaltung des

Gesichts des Heiligen mag er sich einige Freiheit

genommen haben. Doch zeigt ein genauer
Vergleich der Aufnahme von 1899 mit der Kartusche,

wie sie sich seit der jüngsten Restauration
von 1975/76 darbietet, auch in dieser Beziehung
kaum einen wesentlichen Eingriff.

44

Gut erkennbar ist schon auf dem Photo von
1899 der reich gestaltete spitzovale
Beschlagwerkrahmen, der dem Bilde Columbans den

Anschein einer aufgehängten Tafel verleiht.
Auch die phantastische Hintergrundarchitektur
ist aufdem alten Lichtbild ziemlich genau zu
erkennen: eine Turmspitze, eine dickbauchige,
abgebrochene Säule (wir finden sie auch auf den

Darstellungen der übrigen männlichen Heiligen,
jedoch nicht bei den Frauen) sowie hängendes
Strauch- und Flechtenwerk. Der Heilige selbst

steht würdevoll, einem Standbild gleich, auf
einem perspektivisch sich verjüngenden weiss-

grünen Schachbrettboden. Er trägt die schwarze

Gewandung des Benediktiners mit weit herab-

Links:
Das Columbansbild im Jahr 1899, unmittelbar nach der

Freilcgung und vor der Restaurierung durch Christian

Schmidt-Erni. Foto aus Nachlass Gaudy im Archiv der

Eidgenössischen Denkmalpflege, Bern.

Oben:
Das Columbansmedaillon nach der Restaurierung
durch das Atelier Oskar Enrmenegger,
Merlischachen SZ, 1975.

Rechts:
Der Heilige mit Nimbus, Abtstab und Strahlensonne.

Detailaufnahme des Ganzporträts im Kapitelsaal.

Rechts aussen:
Der Rabe mit dem Handschuh im Schnabel.

Detailaufnahme der Bilddarstellung im Kapitelsaal.

J



hängenden Ärmeln und auf die Brust fallender

Kapuze. Sein Haupt bedeckt das Birett. In seiner

Rechten hält er den Abtstab mit goldenem
Knauf und auf der Linken ruht das aufgeschlagene

Regelbuch (Columban hat zwei Regeln
und ein Bussbuch verfasst). Inmitten der Brust,
auf Herzenshöhe, prangt eine goldgelbe Strah-
lensonnc (seine Mutter soll sie während ihrer
Schwangerschaft in einem Traumgesicht
wahrgenommen haben), der - jedenfalls auf dem

restaurierten Bild - Gesichtszüge eingezeichnet
sind.

Das Gesicht des Abtes, vom Heiligenschein
umleuchtet, wirkt ausgesprochen persönlich.
Wir sehen es im Dreiviertelprofil. Auffallend ist
das kräftige, fleischige Ohr. Der Backenknochen

tritt hervor, die Wange ist fiebrig gerötet und

eingefallen. Zwei tiefe Furchen rahmen den

leicht nach unten gezogenen Mund. Mit weit
geöffneten Augen, streng und etwas wehmütig
zugleich, schaut der Mann in eine unbestimmbare

Ferne. Es ist das Antlitz eines Asketen, eines
Visionäre. Ein bäurisch kräftiger, wenn auch durch
Entbehrungen und Nachtwachen gezeichneter
Columban steht sinnend unerschütterlich vor
uns.

Zu seiner Linken, genau unter dem geöffneten

Rcgelbuch, steht aufeiner Art Steinsockel ein
Rabe. Den Körper hat er von Columban
abgewendet, Kopf und Schnabel richtet er auf die den
Abtstab umfangende Hand. In seinem Schnabel

hält er einen auf beiden Seiten zu gleich langen
Teilen herabhängenden Fingerhandschuh.

Columban steht unbeweglich da, ohne von
dem Vogel, sei es durch den Blick der Augen, sei

es durch eine Bewegung, Notiz zu nehmen. Eine

Beziehung zwischen den beiden wird lediglich
durch die Kopfhaltung des Raben sowie durch
die Farbgebung hergestellt. Schwarz ist das

Gewand des Heiligen, schwarz das Gefieder des

Tiers. Vor allem aber erscheinen fünf Attribute
durch ihre gold-gelbe Farbe hervorgehoben und

miteinander verbunden: der Nimbus, der Knauf
des Abtstabes, die Strahlensonne, der Schnitt des

Regelbuches und der Handschuh.

Eine Episode aus Columbans Leben

Wer das beschriebene Bild betrachtet hat, stellt
sich unweigerlich die Frage, was jener
schwarzbefrackte Vogel mit Columban zu schaffen habe.

Was bedeutet der Handschuh in seinem Schnabel?

- Es liegt nahe, um Antwort zu erhalten,
die lateinisch geschriebene Lebensgeschichte des

Heiligen aufzuschlagen. Sie wurde um 642/43
von dem aus Susa in Piémont stammenden
Mönch und späteren Abt Jonas (um 600-665)
verfasst. Dieser war höchstens drei Jahre nach
Columbans Tod ins Kloster Bobbio, die letzte

Gründung des Heiligen, eingetreten und hatte

somit Gelegenheit, sowohl dort wie auch später
in Luxeuil und anderswo noch zahlreiche Schü-

45



cum quer c ciinmr an «n*rc|i p.u-n
mrr »Ltp*uf"err-unCo cuneu)t»if
d i u»i promn« f'eceuirr li.ic ucruimm

p v*oHu-if fan <yn mir" urx-Tlf'prTcÂrvrr
LI idcnfcpie utrdî coUimbunur" dp

t«tu"i of" fan nuinwi fitien-nem fhx

-er« oranfrutr- ^ur^mf^;
fall fco mlrrum .fiwum rva dtJrc-

ltt uw cica-criciC n i*ft> J»"m rrwa,
ti ttvc - ,-K Ii ,i cjtlP UICP curn.ljuLtim
capiCndum ufnirfr kentufiymi»-
colum Kvnuf infepp fixxr COCrtobio

Luvouto Tï-juwenm nunutim qtior
vU Ii utuuvrofuoceurrlquofaciopmf*
Li bore fôtcTurerttr lutere <upni
Ltpi dem qui amp forvi~ fpftrmnt
en»T- depo/urr COoxq; quie-tE-yiec/

drra cor-aarcileTmpax a.duoLuxrr
unumquf cxerr rv»fVm ferr-n)r\vf>fki
Irr • per-ocra refrc no mit* Uomfbrir
uir cti mJiwf te^um -Cimohaum
reqmrrr- Cumcj; omncf trrrerfr
cont)iiererenT qur'aby^uLf fbr

Utr ftXAxr N "Hum aiium eeqUir;
rre comrin oliqtud .icfnin/^-t-rr p^v
fumjififfrr- nifidLtem qui dnoej,
mirfur" ,-uJitraim nonrrmeaurrft,.

A-ddirJrrquo fe-nuLLamocio fuofpuj
lof**Xttur"m - finipax fu*-mrw
celer» uo Lim nonn-fferre-rr. Oxpcc
r.mrtk' /tutti b; mmcdio omnium
cor iiiiraduoLcr mull- r~uLLvnimfllr,

Tum rofVro rcporuxr r>or fepointme-

r.i conaïur- ctt pere fu.ça. feAmmr
.»rar omnium confpecrum-'obluur
fvrt>cmxrtf- uLrionem ex per T*tr-què~

mr ftr ui> itr-impewr. O mm ererm
ludicir uirtur quiTiirmi fuiffiwiu
lif prrfEuT- irr rionfôLum Irominum
Korrornfcu-T" fed Cruun lUuum oboedi

cmw cLirercurrr
xv' vNocru uicvc u c - us;ö,yi I

ONe-'.ABSque eppusioNis
öaco mA ri iu s. i is

PI
iWrniTum drincepro-LuuimtmcuLI

CJuod per teatum caLimba.numSf

Das X 5. Kapitel der Columbansvita des Jonas mit der
Geschichte vom Raben, in der ältesten noch erhaltenen
Abschrift aus dem späten 9. Jahrhundert.
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 553, S. 49 und 30.

1er und Begleiter des Meisters, also Augenzeugen,
sprechen und befragen zu können. Seine Vita gilt
demgemäss als für jene Zeit ungewöhnlich
zuverlässig und glaubwürdig. Wir geben im
folgenden den für das Verständnis unseres Medaillons

massgebenden Abschnitt aus dem 15. Kapitel
der Vita in einer möglichst wortgetreuen

deutschen Ubersetzung wieder:
«Ein anderes Mal, als der selige Columban in

das schon oft erwähnte Kloster Luxeuil essen

kam, legte er die Handschuhe, die die Gallier
<Wanten> nennen und die er bei der Arbeit für
gewöhnlich trug, auf den Stein, der vor der Tür
des Refektoriums lag. Bald darauf, als es ruhig
geworden war, flog ein diebischer Rabe herbei,

packte einen der Handschuhe mit dem Schnabel

und trug ihn fort.
Als die Stunde der Mahlzeit vorüber ist,

kommt der Mann Gottes heraus und vermisst
seinen Handschuh. Da nun alle untereinander

fragten, wer ihn wohl weggenommen habe, sagte

der heilige Mann, es sei niemand anderer gewesen,

der ohne Erlaubnis etwas anzurühren

gewagt haben könne, als jener Vogel, der, von
Noah ausgesandt, nicht mehr zur Arche zurückgekehrt

sei. Und er tilgte noch hinzu, er werde

dessenjunge aut keine Weise füttern, wenn er das

Diebsgut nicht in raschem Flug zurückbringe.
Indem die Brüder erwartungsvoll dastehen,

fliegt der Rabe in ihre Mitte und bringt in
seinem Schnabel zurück, was er schelmisch
weggenommen und gestohlen hat. Er versucht nicht,
fliegend die Flucht zu ergreifen, sondern scheu,

seiner Wildheit vergessend, steht er vor den Augen

aller und wartet auf die Strafe. Da befiehlt
ihm der heilige Mann, sich davonzumachen.

O wunderbare Kraft des ewigen Richters! So

Grosses gewährt er semen Dienern, dass sie nicht
nur durch die Ehre leuchten, die ihnen Menschen

entgegenbringen, sondern auch durch den
Gehorsam, den ihnen Vögel erweisen.»

Die Handschuhe Columbans

Die Geschichte ist ohne Zweifel ebenso packend
wie reizvoll. Wir wollen uns darum auch nicht

zu eilig auf ihre Deutung stürzen, sondern beim

Vorfall selber etwas verweilen. Columban hält

sich in einem der drei von ihm um 590 gegründeten

Vogesenklöster, im Hauptkloster Luxeuil,
auf. Es geht gegen Abend, und er versammelt sich

mit der zahlreichen Mönchsschar zur einzigen
Mahlzeit des Tages. Bevor er aber den Essraum

betritt, legt er ein paar Handschuhe auf einen

Stein.

Dies ist verwunderlich. Wie kommt Columban

dazu, Handschuhe zu tragen? Und dies erst

noch, wie Jonas beiläufig bemerkt, bei der
Arbeit? Dass der Abt in Feld und Wald selbst Hand

angelegt hat, erstaunt uns nicht. - Noch in
hohem Alter soll er mit Bärenkräften beim
Wegschaffen von Baumstämmen geholfen haben

(Vita 30). - Zu glauben aber, dass dieser so strenge,

gegen sich selbst und andere harte Mann seine

Hände zum Arbeiten umhüllt haben solle, fällt

schwer. Schon weniger wundern wir uns, wenn

Columbans Zeitgenosse Isidor von Sevilla (um

560-636) den Mönchen das Tragen von
Handschuhen - auch von Pelzmänteln, Sandalen und

Halbstiefeln - gestattet hat. Der spanische Abt

erscheint insgesamt milder und grosszügiger als

der kompromisslose Asket aus Irland.
Nun muss man wissen, dass im Alterum

ebenso wie im frühen Mittelalter die Verwendung

von Handschuhen bei der Arbeit anscheinend

recht häufig war. Schon bei den alten
Griechen trug man das Kleidungsstück, wenn Verlet-

zungsgetahr bestand. So hören wir von Laërtes,

dem Vater des Odysseus, dass er sich beim
Ausjäten von Unkraut gegen Stacheln und Dornen

mit Handschuhen schützte. Die römischen

Landwirtschaftstheoretiker geben uns weitere

Hinweise darauf, wann, wo und wozu
Handschuhe getragen wurden: so z.B. beim Abnehmen

der Oliven, zum Schutz gegen «Wind, Kälte

und Regen», «in den Wäldern, für die
Feldarbeit und auf der Jagd». Dass auch zur Zeit

unseres Heiligen Handschuhe durchaus in
Gebrauch waren, bestätigt ein Fund in einem
alemannischen Gräberfeld des 7. Jahrhunderts.

Dieser Sachverhalt könnte unseren Zweifel

aber noch mcht ganz beseitigen. Die Tatsache,

dass Columban ein rigoroser Asket war und sich

vor Verletzungen oder gar Beschmutzungen
bestimmt mcht gefürchtet hat, bleibt bestehen.

Man muss aber bedenken, dass er mit ebenden

Händen, mit denen er Unkraut ausraufte und

Bäume fällte, auch das Altaropfer vollzog. Mit

semen Händen berührte er die heiligen Geräte,

mit seinen Händen brach er das Brot. Es ist zwar

mcht bekannt, dass Geistliche vor 800 zum Got-

46



tesdienst Handschuhe getragen hätten. Aber
gerade deshalb liegt die Vermutung nahe, sie könnten

solche für schwerere und vor allem schmutzige

Alltagsarbeiten angezogen haben, um damit
die für die heilige Handlung bestimmten Hände
nach Möglichkeit unversehrt und rem zu
bewahren.

Das Kleidungsstück, das Columban «für
gewöhnlich bei der Arbeit trug», dürfte also kaum
Aufsehen erregt haben. So wollen auch wir uns

zufriedengeben und nur noch fragen, welche

Form es denn aufwies, aus welchem Material es

hergestellt war und wie man es benannte.

Auf die letzte Frage gibt der Biograph Jonas
selbst Antwort: «Wanten» habe man die Handschuhe

bei den Galliern genannt. Dieses Wort
muss ihm Eindruck gemacht haben, denn es war
ihm fremd. In Oberitalien, seiner Heimat,
gebrauchte man einen anderen Ausdruck: «mani-
ca» (von «manus» Hand) oder, umschreibend,

«tegumenta manuum» (Handbedeckung). Seltsam

ist nur, dass Jonas die Verwendung von
«wantus» den «Galliern» zuschreibt. In
Wirklichkeit nämlich stammt das Wort nicht aus
dem Keltischen, sondern aus dem Germanischen,

Rechts oben:
Der hl. Notker mit dem Höllenhund und dem
zerbrochenen Columbansstab in der Rechten
(nach den Klostergeschichten Ekkehards IV., Kap. 41,
soll er damit das Untier verdroschen haben).
Im Südwestjoch des Kapitelsaals.

Rechts unten:
Die hl. Scholastika, Schwester des Mönchsvaters
Benedikt, mit dem Stab der Äbtissin, dem Regelbuch
und einer Taube (ihr Bruder soll nach ihrem Tod
gesehen haben, wie ihre Seele in der Gestalt einer
weissen Taube gen Himmel flog). Im Südwestjoch
des Kapitelsaals.

Unten:
Dem hl. Columban zugeschriebene
Gebrauchsgegenstände: hölzerne, 1354 in Silber gefasste Trinkschale

und Messer mit Griff aus Horn sowie
ungeschliffener Klinge. Bobbio, Museo dell'Abbazia
di S. Colombano.

genauer: dem Altniederfränkischen. Da aber
«Gallia» in den Schriften des Jonas durchwegs
das Frankenreich bezeichnet, dürfen wir annehmen,

dass auch mit «Galli» im Grunde die

«Franci», also die Franken, gemeint sind. «Wantus»

hat sich in der lateinischen Literatur als

Lehnwort bis ins Hochmittelalter halten können
und lebt auch heute noch im französischen

«gant», im italienischen «guanto» sowie im
spanisch-portugiesischen «gante» fort.

Kommen wir nun auf die Form von Colum-
bans Handschuhen zu sprechen. Waren es

Fingerhandschuhe, wie es das Bild-Medaillon von
1566 glauben machen will? Oder müssen wir
eher an Fäustlinge denken? Eine Schwierigkeit
ergibt sich daraus, dass «wantus» beide Formen
bezeichnen kann. Ursprünglich bedeutete es aber

«Fäustling», und wohl nur ein solcher kann
Columban «gestohlen» worden sein. Zur Arbeit
wurden Fausthandschuhe getragen. Der
Fingerhandschuh galt als Schmuckstück, das bald auch

zum Prunkstück wurde, und ist an der Hand
unseres Asketen nicht denkbar.

Als Arbeitskleidung müssen Columbans
Handschuhe auch aus besonders strapazierfähigem

Material bestanden haben. Die römischen
Landwirtschaftslehrer sprechen mit Bezug auf
die Landarbeit ausdrücklich von Lederhandschuhen.

Auch die Fausthandschuhe, die im
bereits erwähnten Gräberfeld des 7. Jahrhunderts
gefunden worden sind, waren aus Leder gefertigt
und innen mit weichem Tuch gefüttert. Ferner
geht aus der Vita des heiligen Columban (Kap.
17) hervor, dass die Mönche von Luxeuil Schuhe

aus Leder, und zwar Hirschleder, hergestellt
haben. Sie müssen m der Lederbearbeitung also
geübt gewesen sein. So dürfte der volkstümliche
Künstler, dem wir die Bilddarstellung im
Kapitelsaal von Mariaberg verdanken, recht gehabt
haben: Er hat den Handschuh im Schnabel des

Raben gelb, d.h. als Lederhandschuh, gemalt.

Im Refektorium

Wir haben das Streitobjekt genügend - man
möchte fast sagen: mit detektivischer Gründlichkeit

- in Augenschein genommen und wollen es

für kurze Zeit ebenso sorglos wie unser Heiliger
auf dem genannten Stein liegenlassen. Zusammen

mit ihm und den anderen Mönchen treten
wir - trotz der strengen Klausur - in das Refektorium

ein. Das Tischgebet wird gesprochen,
dann herrscht Stillschweigen. Denn es steht
geschrieben: «Das Werk der Gerechtigkeit ist

Schweigen und Friede» (Jesaja 32,17; zitiert in
der «Mönchsregel», Kap.2). Man isst, was man
auch schon am Vortag gegessen hat: Gemüse

(Kohl, Rüben oder Bohnen), Mehlbrei und ein

47



wenig Trockenbrot. Dies ist der Speisezettel, den
der Abt im 3. Kapitel seiner «Mönchsregel» selbe

r zusammengestellt hat. Der Körper des

Gottsuchers werde dadurch erhalten, meint er, ohne

geschädigt zu werden. Bisweilen kommen, wie
wir von Jonas erfahren, auch Fische auf den
Tisch. Getrunken wird nicht etwa Wein, wie an
der königlichen Tafel eines Theuderich, sondern

Bier, «gebraut aus Getreide- und Gerstensaft».
Columban legt Wert darauf, dass keine

asketischen Exzesse vorkommen. Denn, so schreibt er
hl seiner Regel, «die Chance des spirituellen
Fortschritts wird durch eine Enthaltsamkeit, die
das Fleisch ruiniert, stark vermindert. Wenn
nämlich die Enthaltsamkeit das Mass überschreitet,

tritt Laster anstelle der Tugend.» Darin kann

man ihm wohl nur zustimmen. Das Mass scheint

er freilich ganz anders bestimmt zu haben, als wir
es vermutlich tun würden. Im Interesse desselben

spirituellen Fortschritts fordert er häufiges und

strenges Fasten. Die Mönche sollten den Körper
zwar nicht aufreiben, ihn aber auch ja nicht
verwöhnen. Vom Abt selbst wird berichtet, dass er
sich immer wieder zum Fasten und Beten in die
Einsamkeit zurückgezogen habe. In solchen Zeiten

hat er seinen Durst nur mit Wasser gestillt
und kaum mehr als einige kleine Apfel und etwas
wildes Gras gegessen.

Der Kolkrabe im Anflug.
Foto Christian Heimle, Thun.

Der «diebische» Rabe

Man fragt sich, ob zum Zeitpunkt unseres kleinen

Zwischenfalls in Luxeuil gerade gefastet
wurde. Der nachfolgende Versuch einer Datierung

der Begebenheit könnte dafür sprechen.
Nach der auf jeden Fall sehr kargen Mahlzeit
verlässt die Klostergemeinde den Speiseraum.
Columban will zu semen Handschuhen greifen
und vermisst einen davon. Ein Rabe hat die

Essenspause benutzt und sich mit dem Kleidungsstück

des «Mannes Gottes» davongemacht. Ob-
schon ihn niemand gesehen hat, weiss Jonas zu
berichten, er habe das «corpus delicti» (das

«Diebsgut») nicht mit den Krallen, sondern mit
seinem Schnabel, dem langen, schwarzen,
gekrümmten Schnabel, weggetragen. Wie kommt
dieser Rabe dazu? (Wir wollen annehmen, es sei

wirklich ein Rabe, ein Kolkrabe, gewesen, und
nicht etwa eine Krähe, mit der er ja oft verwechselt

wird.) Ist er tatsächlich so diebisch, wie man
es seiner nahen Verwandten, der Elster, geradezu
sprichwörtlich nachsagt?

Zu den hervorstechenden Eigenschaften des

Raben gehört sicher die Neugier. Ein aulfallender

Gegenstand, besonders wenn er sich bewegt
oder wenn er gar glänzt, zieht ihn unweigerlich
an. Die Handschuhe Columbans, von der
Abendsonne etwas beschienen, vielleicht auch

vom Winde ein wenig bewegt, konnten ihm
durchaus ms Auge stechen. Zudem spielt der
Rabe gern, er besitzt einen ausgesprochenen

«Hang zum Herumprobieren» (K. Lorenz).
Nicht selten versteckt er alle möglichen Dinge,
sei es im Boden, sei es hinter Rinden oder
anderswo. Nichts quält den intelligenten Vogel
mehr als Langeweile.

Hat sich unser Rabe also nur zum Zeitvertreib

mit Columbans Handschuhen beschäftigt?
Wohl kaum. Erinnern wir uns an die Drohung,
die der Abt ihm gegenüber ausspricht: «Er werde
die Jungen auf keine Weise füttern, wenn er das

Diebsgut nicht 111 raschem Flug zurückbringe.»
Die Jungen! Ich möchte vermuten, sie seien zwar
noch nicht da, aber der Rabe baue an ihrem
Nest. Vielleicht 111 einer Felsnische, vielleicht auf
einem hohen Baum, einer alten Buche oder
Fichte. Noch heute ist Luxeuil von grossen Wäldern

umgeben, und auch steinige Nischen und
Grotten finden sich in seiner Umgebung. Wenn
unsere Annahme stimmt, baut Columbans Rabe
mit seinem Partner, auch wenn dieser 111 der Vita
nicht erwähnt wird.

Die Rabenhorste werden sehr stabil gebaut
und komfortabel ausgestattet: «Erst wird ein
Rohbau aus groben Ästen errichtet, zwischen die
das Paar Erdklumpen, Gras, Moos oder Steine
steckt. Es folgt der Muldenfilz aus kleineren
Ästchen, die mit Moos, Lumpen und ähnlichem un¬

ter Drück- und Strampelbewegungen verfestigt
werden, dann der Muldenrand aus Grashalmen,
Fasern und anderen schmiegsamen Baustoffen»

(W. Wüst). Der Handschuh hätte also etwa für
den Muldenfilz verwendet werden können oder

für das Muldenpolster. Aufjeden Fall hätte er als

Nestbestandteil jahrelang gedient. Denn Raben,
die - wie man weiss - in Dauerehe leben und

überdies sehr alt werden, benützen einen Horst

immer wieder. So kann er denn mit der Zeit
auch beträchtliche Ausmasse annehmen: Es ist

von einem Meter Höhe und anderthalb Metern
Breite die Rede. Nur die Nestmulde ist
verhältnismässig klein.

Die Raben nisten früh, bereits im Februar. In

diesem Monat könnte sich unser kleiner Vorfall
also auch ereignet haben. Ob es eher das Männchen

oder das Weibchen gewesen ist, das den

«Diebstahl» begangen hat? Wenn unsere

Vermutung, dieser habe sich im Zusammenhang des

Nistgeschäfts zugetragen, stimmt, fiele der
Verdacht auf das Weibchen. Bei Krähen jedenfalls,
die mit den Raben eng verwandt sind, wurde

festgestellt, dass sie sich in die Arbeit teilen: «Das

Männchen übernimmt mehr das Herbeitragen
abgerissener Zweige und das Weibchen die

Innenarchitektur» (O. Fehringer).
Es mag noch gefragt werden, ob es sich bei

dieser mutmasslichen Rabenfrau um einen
wilden oder einen zahmen Vogel gehandelt habe.

Ich möchte das zweite annehmen. Die Drohung
des Heiligen, er werde gegebenenfalls die Jungen
nicht füttern, spricht dafür. Wenn er sie diesmal

nicht füttern will, so wird er es früher getan
haben. Nicht etwa, weil Raben für ihre (drei bis

sechs) Jungen nicht richtig sorgen würden. Im

Gegenteil! Trotz ihres sprichwörtlichen Rufes

kümmern sie sich um ihre Brut vorbildlich.
Rastlos schaffen sie Nahrung herbei. Brennt die

Sonne, besprengen die Eltern die Nestlinge mit

Wasser, ja bohren sogar eine Öffnung in den
Boden der Mulde, damit ihnen kühle Luft zufliesst.

Schlägt das Wetter um (die Aufzucht fällt

hauptsächlich in den Monat April), so werden

die Jungen auf dem Nestgrund förmlich
eingegraben.

Nicht weil die Raben «Rabeneltern» wären,

hat Columban also die Vogelkinder gefüttert,
sondern weil er die Tiere liebte. Auch nut anderen

Tieren, so erzählt uns die Vita, soll er
vertraulichen Umgang gehabt haben. Wilde Tiere

und Vögel seien in der Waldeinsamkeit zu ihm

gekommen, und er habe sie gestreichelt. Raubvögel

hätten vor ihm gespielt und geschwänzelt,
das Eichhörnchen sei auf seinen Schoss gehüpft

und habe sich sogar von ihm fassen lassen. Cha-

gnoald, der spätere Bischof von Laon, eine

vertrauenswürdige Persönlichkeit also, habe das

wunderliche Treiben «oft beobachtet», «und er

48



Der Kopf des Kolkraben.
Foto Christian Heimle, Thun.

könne es auch bezeugen». Zweimal versichert

uns Jonas der Bereitschaft des Bischofs zum
Zeugnis. Auch betont er, dass er Chagnoald von
Columbans Umgang mit den Tieren selber

erzählen gehört habe (Vita 17).
Columban miisste kein Ire gewesen sein, hätte

er die Tierwelt nicht ins Herz geschlossen und

mit ihr freundschaftlich verkehrt. Auch von
anderen irischen Heiligen werden zahllose
Geschichten überliefert, die mit Tieren zu tun
haben. Im grossen Quellenwerk von Charles

Plummer sind sie abgedruckt. In der Sammlung
von Joseph Bernhart, die unter dem Titel «Heilige

und Tiere» einschlägige Erzählungen aus

aller Welt enthält, bezieht sich nahezu ein Drittel
auf die Heiligen Irlands.

Wenn Columban den Raben und seme
Verhaltensgewohnheiten kannte, so erklärt es sich

zwanglos, dass er, kaum hatte er den Verlust seines

Kleidungsstücks wahrgenommen, cben-
diesen Vogel als den «Dieb» bezeichnete. Jonas
scheint freilich anderer Meinung zu sein. Die
Mönche sollen ratlos dagestanden sein und keine

Ahnung gehabt haben, wer den Handschuh

weggenommen haben könnte. So muss der Leser
glauben, die Kenntnis des Sachverhalts sei dem
Heiligen auf aussergewöhnlichem Wege, wenn
man so will: hellseherisch, zuteil geworden. Nun
wollen wir ihm die Fähigkeit, zu sehen, was
andere nicht sehen konnten, ja nicht etwa leichtfertig

absprechen. Ein andermal soll er erkannt
oder, wie Jonas schreibt, «in einem Gesicht
erfahren» haben, dass m Luxeuil eine offenbar
epidemische Krankheit ausgebrochen war. Er lebte
zu jener Zeit abgeschieden in einer Felsenhöhle
(Vita 12). In unserrn Zusammenhang scheint
mir die Annahme besonderer «Eingebung» nicht
notwendig. Columban dürfte deshalb sogleich
an den Raben gedacht haben, weil dieser zahm
und sein Freund war.

Schwieriger ist die Frage zu beantworten, wie
der Rabe dazu kam, aufdie Drohung des «heiligen

Mannes» unverzüglich daherzufliegen. Wir
sehen ihn, den imposanten Vogel — er wiegt
immerhin rund zweieinhalb Pfund —, wie er mit
eingezogenen Flügeln herniederstürzt, kurz
abbremst und fast schwerelos inmitten der
Mönchsschar landet. Vielleicht wackelt er noch
ein paar Schritte auf Columban zu und legt den
Handschuh vor seine Füsse. - War es Telepathie,

urch die der Abt den Vogel zitierte? Kam eine
esondere Macht des Heiligen über Tiere und

Menschen ins Spiel? Wir wollen auch solche
Überlegungen nicht von vornherein ausschlies-
sen. Die Tierparapsychologie weiss von
Beobachtungen an Pferden, Hunden und Katzen zu
erichten, die aufhorchen lassen. Von

Untersuchungen mit Raben ist mir allerdings nichts
c annt. Und in unserem Fall lassen sich zudem

durchaus «natürliche» Erklärungen denken.
Vielleicht hat der Rabe den Freund mit seinen
scharfen Augen erspäht und ist aus purer
Anhänglichkeit herbeigeflogen. Vielleicht hat er
Columbans Stimme gehört - sie dürfte
vernehmbar gewesen sein - und hat sich deshalb in
Bewegung gesetzt. Möglich auch, dass der Abt
den Vogel gerufen hat, obwohl in der Vita davon
nichts verlautet.

Aber warum hat der Schwarzfrack den

Handschuh mitgebracht? War er noch gar nicht
zum Nest zurückgeflogen und hatte das Leder
noch immer im Schnabel? War der Nisttrieb
unvermittelt in den Spieltrieb umgeschlagen? Wir
wissen es nicht. Nur dies dürfte klar sein, dass er
nicht aus moralischen Skrupeln zurückgekehrt
ist, auch wenn er - wie es den Mönchen schien -
ganz schuldbewusst dastand. «Er versucht nicht,
fliegend die Flucht zu ergreifen, sondern scheu,

seiner Wildheit vergessend, steht er vor den

Augen aller und wartet auf die Strafe.»

Dieses Gebaren hat begreiflicherweise Erstaunen

hervorgerufen. Ein Rabe wirkt für gewöhn¬

lich ja ausgesprochen robust und vital. Ausserdem

kann ein zahmer Vogel geradezu frech und

aufdringlich werden. Wenn sein Benehmen nun
fast scheu anmutete, so hat er offensichtlich das

ihm angeborene Beschwichtigungsverhalten
angenommen. Das heisst, er machte sich klein und
dünn, zog den Kopf zwischen die Schultern,
stellte vielleicht den Schnabel hoch, sah zur Seite

oder starrte auf den Boden, bettelte möglicherweise

sogar wie ein Jungvogel. So verhält sich ein
Kolkrabe einem Partner gegenüber, den er als

stärker und überlegen anerkennt. Er versucht ihn
damit friedlich zu stimmen, zu beschwichtigen.

Columban hat sich beschwichtigen lassen und
dem Raben den Laufpass gegeben. Dieser erhebt
sich mit seinen prächtigen Schwingen - sie haben

eine Spannweite von bis zu 130 Zentimetern -
und verschwindet. Die Mönche bleiben zurück
und stellen Gedanken an. Für sie gewinnt das

eben Erlebte eine tiefere Bedeutung. Von ihrer

Deutung des Vorfalls sei im folgenden die Rede.

49



Der Rabe des Noah

Wie die Mönche von Luxeuil und offenbar auch
Columban selber den Vorfall mit dem Raben
verstanden haben, geht deutlich aus Jonas'
Schlussbemerkung sowie aus der von Columban
hergestellten Beziehung zum Raben Noahs hervor.

Dieser spielt in der Geschichte der christlichen

Heilslehre eine bedeutende Rolle. In Genesis

8,7 wird von ihm berichtet, Noah habe ihn
vor der Taube ausgesandt, um Kunde über den
Stand des Wassers zu erhalten. Dann erfahren
wir aber lediglich: «Er flog hin und her, bis die
Wasser auf Erden vertrocknet waren.» Diese

Aussage ist so unklar, dass sich auch der bedeutende

Alttestamentler Gerhard von Rad in
seinem Kommentar zur Stelle die Frage stellt: «Ist
der Sinn des Satzes wirklich der, dass der Rabe
nicht mehr in die Arche zurückgekehrt ist?» Für
die Septuaginta, die massgebende griechische
Ubersetzung des Alten Testamentes aus
vorchristlicher Zeit, ist der Fall bereits klar. Dort
lesen wir: «Der Rabe flog aus und kehrte nicht
zurück, bis das Wasser von der Erde vertrocknet
war.»

So fragen die Kirchenväter nur noch, warum
er nicht zurückgekehrt sei. Der heilige Augustin
(354-430) zitiert «die Vermutung vieler», «er
habe sich auf einem Kadaver niederlassen können,

was die Taube von ihrer natürlichen Anlage
her verschmäht». «Von einer umhertreibenden
Leiche angelockt» hat er den auf ihn wartenden
Noah im Stich gelassen. Der Rabe wurde damit
zum Sinnbild sowohl der Unreinheit als auch der

Treulosigkeit und des Ungehorsams.
Ebenso wird er verstanden als Repräsentant

der Ungläubigen, Abgefallenen und Irrlehrer.
Hilarius von Poitiers (um 315-367) behauptet in
seiner Erklärung zu Psalm 146,9: «Da die Arche
Vorbild der Kirche war, ist jener, der sie verliess,
obwohl er sonst nirgends bestehen konnte, ein
Bild des Sünders, der es vorzieht, bei den
Eitelkeiten der Welt zu verweilen, während er doch
in dieser Zeit nirgends sonst geborgen ist als in
der Kirche.» Auf dem berühmten Trierer Sarkophag

aus altchristlicher Zeit ist die Arche Noah
demgemäss «als Bild der Kirche dargestellt und
der Rabe als Symbol der von ihr Getrennten»
(D. Forstner). Er steht ausserhalb der Arche.

Ganz anders die Taube. Sie ist zurückgekehrt,
hat sich mit Aas nicht verunreinigt, noch bei den
Eitelkeiten dieser Welt verweilt. Sie wird zum
Inbegriff alles Guten, Heiligen und wahrhaft
Christlichen werden. Ambrosius von Mailand
(334-397) formuliert den Gegensatz knapp und
eingängig: «Ut corvus malitiam, sie virtutem
columba exprimit.» - «Wie der Rabe die Bosheit

zum Ausdruck bringt, so die Taube die
Tugend.» Augustin sodann vereinfacht folgender-

massen: «Welche sind die Raben? Die das Ihrige
suchen. Welche sind die Tauben? Die das suchen,
was Christi ist.» Am weitesten geht Hieronymus
(um 347-420), der im Raben «einen überaus
abscheulichen Vogel, d. h. den Teufel» sieht. Die
Taube erscheint demgegenüber als Symbol des

heiligen Geistes. Sie ist des Raben Gegenbild und
Gegenspielerin.

Wir werden kaum fehlgehen in der Annahme,

dass auch Columban im Raben seinen
Gegenspieler gesehen hat. In seinen Briefen nennt

Arche Noah mit Rabe und Taube.
Illumination im Psalter Ludwigs des Heiligen,
entstanden zwischen 1253 u. 1270 (Paris, Bibl. nat.,
Ms. lat. 10525, fol. 3 v). Foto Akadem. Druck- und
Verlagsanstalt, Graz (zugesandt von Silja Walter,
Kloster Fahr).

50



sich der Heilige selbst stets «Columba». Dies ist
das lateinische Wort für «Taube». Und auf diese

Bedeutung seines Namens legt er offensichtlich
Gewicht. So erklärt er im Brief an Papst Boni-
faz IV., er heisse hebräisch «Jonas», griechisch
«Peristerä», vor allem aber lateinisch «Columba».

Alle drei Wörter bezeichnen die Taube.
Auch im ersten erhaltenen Brief nennt sich
Columbian «Bariona (vilis Columba)», und an
zwei weiteren Stellen (im 2. und 4. Brief) spielt
er aufJona an. An einem Ort (im 5. Brief) nennt
er sich gar «Palumbus», was soviel bedeutet wie
«Ringeltaube». Ob der irische Abt sich selber

ausschliesslich «Columba» nannte und von den
andern auch ebenso genannt wurde oder ob
schon zu seinen Lebzeiten auch die Namensform
«Columbanus» in Gebrauch war, ist bis heute
umstritten. Der Biograph Jonas gibt dieser zweiten

Form, die voller und dem Lateinischen ge-
mässer ist, den Vorzug.

Gehorsam

Columban tritt dem Raben allerdings nicht nur
als «Taube» entgegen, sondern auch in seiner

Eigenschaft als Abt; wenn wir so wollen: als zweiter

Noah. Zahm, wie er wohl war, haben die
Mönche den schwarzgefiederten Vogel anscheinend

trotz des Verdikts des Hieronymus recht
unbedenklich als ihresgleichen betrachtet und
ihn offenbar auch zur klösterlichen Gemeinschaft

gezählt. Damit unterstand er aber dem

Regiment des Abtes und hatte diesem zu gehorchen.

- Doch was tat er? «Ohne Erlaubnis» wagte
er etwas anzurühren. D.h., er handelte

eigenmächtig und machte sich damit des Ungehorsams

schuldig. Ja, mehr noch: Indem er den
Handschuh des Abtes «stahl», machte er diesem
den Rang streitig. Der Handschuh vertritt die
Hand, und die Hand ist seit je ein unmissver-
ständliches Macht- und Herrschaftssymbol. Der
«Diebstahl» des Raben bedeutete also nicht
irgendeinen geringfügigen Verstoss gegen das

mönchische Gehorsamsgebot, sondern stand für
Gehorsamsverweigerung, Rebellion und
Usurpation schlechthin.

Die Mönche haben gewiss nicht vergessen,
dass ihr kleiner Bruder bei aller Zugehörigkeit zu
ihrer Gemeinschaft - auch bei aller geistigen
Regsamkeit - im Grunde eben doch ein Vogel
war. Und geradezu humoristisch wirkt Colum-
bans Drohung, die Jungen des Schelms nicht
(mehr) zu füttern, wenn er das «Diebsgut» nicht
schleunigst zurückbringe. (Bei seiner Tierliebe
wäre eine solche Hartherzigkeit ja höchst
unwahrscheinlich gewesen.) Dem mönchischen
Leser der Columbansvita, der im Tun des Raben
ein mögliches menschliches Vergehen erkennen

konnte, musste aber doch das Blut stocken. Denn
wie die Schriften des irischen Abtes zeigen, mass

er dem Gehorsam die grösste Bedeutung unter
allen mönchischen Tugenden zu. Ja, er sah in ihm
eine Art Kardinaltugend, die alle übrigen
Wesenszüge eines vollkommenen Lebens in sich
schliesst.

Gleich der erste Artikel der sogenannten
«Mönchsregel» trägt die Überschrift: «De
oboedientia»- «Über den Gehorsam», und im
ersten Satz wird verlangt: «Auf das erste Wort
des Abtes sollen alle, die es hören, aufstehen und
gehorchen.» Mit der Forderung des Gehorsams
endet die Regel auch: Die Pflicht des Mönches sei

es, «zu gehorchen und zu erfüllen, was ihm
aufgetragen wurde».

Demut

Warum legt Columban solches Gewicht auf die

Einhaltung des Gehorsams? Auf diese Frage
geben vor allem seine anscheinend in Mailand vor

Statue des hl. Columban über dem Hauptportal der
Pfarrkirche Rorschach (nach Kaplan Arthur Kobler
wahrscheinlich bei der Renovation 1886 in die
Portalnische eingefügt).

seinen Mönchen gehaltenen Predigten sowie die

Regeln Aufschluss. Danach ist die Ursünde des

Menschen nicht etwa die «concupiscentia» - die

«Geschlechtsgier», die der Asket Columban
allerdings auch nicht wenig verachtete, sondern
die «superbia», ein Wort, das mit «Hochmut»
wohl zu harmlos übersetzt würde. Es bezeichnet
vielmehr den Fehler, aus eigener
Machtvollkommenheit jemand sein zu wollen; Macht,
Ansehen und Geltung zu beanspruchen; stolz
und egoistisch zu sein. Dagegen muss der Mensch

ankämpfen. Und den Sieg erringen wird er zuerst

und vor allem durch den bedingungslosen
Gehorsam. In dem Mass, in welchem einer
Gehorsam lernt, zerfällt sein Machtstreben. Denn
durch Gehorsam lernt er Demut. «Humilitas»
und «mansuetudo», «Demut» und «Sanftmut»,
sind die Grundlagen der christlichen Existenz.
«Eradicemus superbiam, plantemus humilita-
tem!» - «Rotten wir die Herrschsucht aus, und

pflanzen wir die Demut!» ruft Columban
deshalb seinen Mönchen zu. «Lasst uns nicht stolz

sein, sondern demütig und mild!»
Die wahre Demut hat aber nichts zu tun mit

Kriecherei, Lippenbekenntnissen und
Körperverrenkungen, sondern es ist die Demut Gott
gegenüber, Liebe und Hingabe. So steht als Losung

51



über der ganzen «Regel für die Mönche» - noch

vor dem ersten Artikel «Über den Gehorsam» -
das Wort: «Zuerst vor allem werden wir gelehrt,
Gott zu lieben aus ganzem Herzen, mit dem

ganzen Denken und aus allen Kräften - und den

Nächsten wie uns selbst (Mk. 12, 3of.); danach
die Werke.»
Das Leben in Demut und Liebe schildert uns der

Biograph Jonas sehr eindrücklich im 5. Kapitel
seiner Vita des Heiligen. Hier lesen wir: «Solch

vollkommene Demut herrschte bei [Co-
lumban], dass - wie die Vornehmen dieser Welt
nach Ehren suchen - er und seine Gefährten
gerade umgekehrt sich in der Demut einander
zuvorkommen wollten, ganz im Gedanken an das

Gebot: <Wer sich selbst erniedrigt, wird erhöht
werden) (Mt. 23, 12) und an das Wort Jesajas:
<lch schaue nur auf den, der demütig und
bescheiden ist und Ehrfurcht hat vor meinem
Wort) (Jes. 66, 2). Ergebenheit und Liebe waren
so gross, dass es bei allen nur ein Wollen und nur
ein Nichtwollen gab. Bescheidenheit, Nüchternheit,

Sanftmut und Milde zeichneten sie alle in
gleicher Weise aus. Verbannt hatten sie das Laster
der Trägheit und der Zwietracht, hochgestochene

Anmassung und Überheblichkeit hielten
sie durch harte Zucht fern, gefährlichen Zorn
und schädlichen Neid vertrieben sie in wacher
Aufmerksamkeit. So grosse Geduld, solch liebende

Zuneigung und solch eifrige Milde herrschten

unter ihnen, dass man gar nicht zweifeln kann,
der gütige Gott habe selbst mitten unter ihnen
gewohnt. Fanden sie dann doch einen, der in jene
Laster fiel, dann bemühten sich alle mit gleichem
Recht, den Nachlässigen zurechtzuweisen. Allen
war alles gemeinsam. Wollte sich einer etwas als

Eigentum anmassen, dann wurde er von den

übrigen getrennt und durch Busse gestraft. Keiner

wagte dem andern zu widersprechen oder ein
hartes Wort zu sagen, so dass man sehen konnte,
dass hier 111 menschlicher Gemeinschaft ein
engelgleiches Leben geführt wurde.»
Bei seiner Schilderung dürfte Jonas gewiss auch
das vorbildliche Gemeinschaftsleben der ur-
christlichen Gemeinde in Jerusalem, wie es Lukas
im 4. Kapitel der Apostelgeschichte beschreibt,

sowie das Regelwerk Columbans vor Augen
gehabt haben. Wir werden der Mönchsgemeinde
in «Gallien» also kaum unrecht tun, wenn wir
annehmen, das Bild, das Jonas zeichnet, spiegle
eher das Ideal denn die Wirklichkeit wider.
Darauf deutet ja auch die Feststellung, das

Gemeinschaftsleben der Mönche sei «engelgleich»

gewesen.
Columban selber betont unablässig, dass ein
Leben im Gehorsam den gläubigen Menschen
Christus gleichförmig mache. «Nicht wie ich

will, sondern wie du willst», habe der Heiland
im Garten Gethsemane gebetet (Mt. 26, 39). Zu

„^iisKirir M aw LA.
/¥

ßjf omnium docemur dmdtligpre- Ptcto

record«* erc-vcoramemi*•" etrvmrtfutritur.-
% < cyrvrctmtctn ramcjiiAmnof*mertpföf-'

oper* -idprimtim urrfcum feniertf- omneT«ul«>

fcoecK-nnüm .uidiwiteT furgm-oporrer-- CJuiao

kçvttifT-riA de rrluberur dicmw^noftro »ImXpi

<pn uof.\u.dtr mnuidtT •

Sicjuif igrrur uertrum iudlfnf nonftein fiitTfjcttt

ï : 'Ssfe -,. Tläi

Anfang der «Mönchsregel»
Columbans.
Stiftsbibliothek St.Gallen,
Codex 915 (9. Jh.),S. 155.

Irisches Sonnenkreuz:
Cross of Muiredach, Westseite,
Monasterboice (aus: Jakob Streit

1977, Abb. 30).



seinen Jüngern habe er gesagt: «Ich bin aus dem

Himmel herabgekommen, nicht damit ich meinen

Willen tue, sondern den Willen dessen, der

mich gesandt hat, des Vaters» (Joh. 6, 38).
Schliesslich schreibe Paulus in seinem Philipper-
brief: «Diese Gesinnung heget in euch, die auch

in Christus Jesus war. Der, als er in Gottes Gestalt

war, es nicht für einen Raub hielt, gleich wie
Gott zu sein; sondern er entäusserte sich selbst,

indem er Knechtsgestalt annahm; und der

Erscheinung nach wie ein Mensch erfunden,
erniedrigte er sich selbst und wurde dem Vater
gehorsam bis zum Tod, ja, bis zum Tod am Kreuz»

(Phil. 2, 5-8).
Darum gelte: «Wer nicht sein Kreuz auf sich

nimmt und mir nachfolgt, der ist meiner nicht
wert» (Mt. 10, 38). Christus war demütig, und
wir sollen seine Demut lernen, indem wir das

Joch Christi auf uns nehmen und uns selber
absterben. So wird Christus, der demütige und
dennoch erhabene König, in uns regieren. Wir
werden Christus gehören, nicht mehr uns selbst,
oder, wie Paulus sagt: «Ich lebe, aber nicht mehr
ich, sondern Christus lebt in mir» (Gab 2, 20).

Dieses Streben nach Gleichförmigkeit «mit
dem erniedrigten und gehorsamen Jesus Christus

im Gehorsam und Kreuztragen» hat ein Kenner

der frühmittelalterlichen Spiritualität,
Arnold Angenendt, schon als «Colunrbans mona-
stische Grundidee» bezeichnet. Es stellt sich nur
noch die Frage, wie der Abt Columban selbst,
dem der Gehorsam geschuldet wurde, das Ziel
seines Lebens zu erlangen glaubte. Gewiss soll
auch er gehorsam sein. Indem die Instanz, aufdie
er zu hören hat, nicht sichtbar in Erscheinung
tritt, hat er es aber bedeutend schwerer. Dass er
sich der besonderen Schwierigkeit seiner Lage —

wie andere Äbte sicherlich auch - durchaus be-
wusst war, geht aus seinem 4. noch erhaltenen
Brief hervor, den er, in grösster Seelennot und
Sorge um den Konvent, vor seiner erzwungenen
Einschiffung in Nantes an die Mönche in Luxeuil
geschrieben hat. Darin verlangt er von den Brüdern

einen Gehorsam «in Liebe und Treue»,
mahnt aber zugleich seinen Nachfolger Attala,
aufder Hut zu sein. «Denn die Liebe (der Mönche)

wird eine Gefahr für dich sein.»
Theologisch war der Sachverhalt klar. Der

Gehorsam des Mönchs gilt eigentlich nicht dem
Abt, sondern Gott. «Gott wird der Gehorsam
geleistet», heisst es ausdrücklich zu Beginn der
«Mönchsregel». Und überdies wird das Wort
Jesu angeführt: «Wer euch hört, der hört mich»
(Lk. 10, 16) Trotzdem: Die Gefahr des
Machtmissbrauchs war und ist gross, und Columban
wird wohl gewusst haben, warum er sich stets
von neuem zum Gebet in die Einsamkeit
zurückzog.

Reue und Umkehr

Die Gehorsamsforderang stand also unter den
Geboten der columbanischen Regel zuoberst,
und der Rabe hatte dagegen Verstössen. Den
Handschuh, als Symbol der Macht, hatte er an
sich gerissen. Er hatte, im Sinne von Philipper
2,6, einen «Raub» begangen. Aber dann brachte

er den Handschuh wieder zurück, machte also

gut, was er «verbrochen» hatte. Er stand reumütig

da, legte die «Wildheit» seines Wesens ab und

«wartete auf die Strafe». Dieses Verhalten
entspricht exakt den Bussübungen, die im columbanischen

Mönchtum von einem Dieb verlangt
wurden. Im sog. «Poenitentiale», das auch die
Busstarife für zahlreiche andere Vergehen
bestimmt, sind sie aufgeführt. Danach heisst Busse

tun nicht einfach, das zu Biissendc fortan unterlassen,

sondern es beweinen und bereuen. Hat
einer etwas gestohlen, dann muss er die Sache

zuerst wiedergutmachen. Sodann muss er Busse

tun: der Mönch und der Kleriker ein ganzes Jahr
lang bei Wasser und Brot, der Laie 120 Tage lang,
ebenfalls bei Wasser und Brot.

Diese Strafe blieb dem Raben, Gott sei Dank,

erspart. - Er musste ja seine Jungen füttern. - Ein
bisschen sollte er aber gleichwohl noch schmoren,

indem der Abt, wie es scheint, ihn einige
Augenblicke auf die Strafe warten liess. Aber
diesmal wartete der Vogel. Weggeflogen ist er

erst, nachdem er die «Erlaubnis» dazu erhalten
hatte.

Der Missionar Columban weist seine Zuhörerinnen
auf Christus am Kreuz. Vergoldete Relieftafel
von Laurenz Schmid aus Konstanz an der Kanzel der
Pfarrkirche Rorschach (geschaffen 1784).

Die Wiedergutmachung und das reuige
Warten auf den Befehl des Meisters brachten es

an den Tag: Der Rabe hatte sich bekehrt. Er hatte

seine Lektion gelernt. Aus Saulus war Paulus

geworden, aus einem Ungehorsamen ein Gehorsamer.

Vom Gehorsam der Vögel spricht Jonas
denn auch abschliessend. Die Bekehrung zum
Gehorsam ist die Botschaft, die er mit semer
Geschichte ausrichten will. Indem der Maler auf
Mariaberg den Raben genau unter das geöffnete
Regelbuch stellte, hat er ebendiese Botschaft

zum Ausdruck gebracht.
Ist Jonas der erste gewesen, der dem Raben

einen «Gesinnungswandel» zutraute? Augustinus

zwar sieht im Raben geradezu das Muster
des unbussfertigen Sünders, der mit seinem
«Cras, cras!» - «Morgen, morgen!» die Bekehrung

stets auf den folgenden Tag verschiebe.
Andere Kirchenväter aber versäumen es nicht, der

Rabensymbolik eine gute Wendung zu geben.
So erinnert sich der bereits erwähnte Hilarius
von Poitiers daran, dass es ein Rabe war, der den

Propheten Elia mit Nahrung versorgt hatte (1.

Kg. 17, 6). Er schliesst daraus: «Zur Ernährung
eines so grossen Propheten war also dieser Vogel -
ein Sinnbild des Sünders - ausersehen. Da nämlich

das ersterwählte Volk sich als verwerflich
erwiesen hatte, wurde das Wort Gottes, nach dem
der Prophet hungert und dürstet, durch den
Dienst derjenigen dargeboten, die emst Sünder

53



waren.» Papst Gregor der Grosse (um 540-604)
vergleicht den Raben mit dem gelehrten Prediger.

Sie beide rufen oder schreien nach seiner

Meinung deshalb so laut, weil sie an ihre Sünden

denken, an die sie zudem durch ihre schwarze
Farbe, d.h. ihre Hässlichkeit, erinnert werden.
Der Rabe besitzt also ein «Sündenbewusstsein».
So ist es nicht verwunderlich, wenn er auf dem
erwähnten Sarkophag in Trier «sehnsüchtig, mit
halboffenem Schnabel, zu den geborgenen Insassen»

der Arche hinaufblickt, «als wollte er Reue
über sein Fernbleiben ausdrücken» (D. Forstner).

Weitere Geschichten über Gehorsam
und Ungehorsam

Da das Gehorsamsmotiv bei Columban selber
und bei den seiner Regel unterstellten Mönchen
so zentral war, erstaunt es nicht, dass Jonas in die
Vita des Heiligen noch weitere Erzählungen und
Berichte zum selben Thema aufnahm. So erfahren

wir auch von anderen Tieren, dass sie «dem
Befehl des Mannes Gottes gehorcht» hätten (Vita

17). Einem Bären, der sich in einer Felshöhle
niedergelassen hatte, die dem Heiligen selber als

vorübergehende Behausung geeignet schien, soll
er «mit sanften Worten» geboten haben, wegzugehen.

Und siehe, «das brave Tier ging fort und
wagte nicht mehr zurückzukehren» (Vita 8).
Einem anderen Bären verbot der Abt, sich über
einen Hirschkadaver herzumachen, da das Fell in
der Schuhmacherei des Klosters verwendet werden

könne. Auch er wurde «sanft» und liess den
toten Hirsch «gutmütig» und «ohne Gebrumm»
hegen (Vita 17).

Besonders köstlich ist schliesslich jene
Geschichte, die von einem Petz bei Bregenz berichtet.

Dieser soll gleich Columban und seinem
Diener Chagnoald (der später unbedenklich mit
Magnoald/Magnus identifiziert wurde) Appetit
auf die kleinen Äpfel jener Gegend, «Bullugas»
genannt, gehabt haben. Da befahl Columban
dem Chagnoald, die äpfeltragenden Bäume
zwischen sich und dem Bären aufzuteilen. Jeder sollte

seinen Anteil haben. Tatsächlich habe sich das

Tier an den Schiedspruch des Abtes gehalten.
«Ganz wunderbar war der Gehorsam der
Bestie», schreibt Jonas. «Sie wagte keineswegs von
dem verbotenen Teil zu fressen, sondern suchte
ihre Nahrung nur in dem für sie bestimmten und
ihr zugestandenen Teil der Früchte, solange der
Mann Gottes an jenem Ort weilte» (Vita 27).

Ebenso aufschlussreich sind jene Geschichten,
die vom Segen des Gehorsams und dem Fluch des

Ungehorsams bei Menschen berichten. Einmal
geht der Cellerar in den Keller, um den Krug mit
Bier zu füllen. Er hat den Stöpsel schon aus dem

54



Links oben:
Columban und Magnus mit von Gott geschenkten
Vögeln bei Bregenz (Columbansvita 27).
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602
(entstanden Mitte des 15. Jh.s), S. 161.

Links unten:
Chagnoald (in der Magnusvita zu Magnoald
geworden) teilt dem Bären seinen Anteil an den
Äpfeln zu (Columbansvita 27).
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602
(entstanden Mitte des 15. Jh.s), S. 159.

Links:
Das Bierwunder (Columbansvita 16).
Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex 602

(entstanden Mitte des 15. Jh.s), S. 156.

Fass herausgezogen, da ruft ihn ein Bruder hinauf,

«auf Geheiss des seligen Vaters Columban».
Ganz «auf den Gehorsam bedacht» eilt der
Mann rasch zum Abt und vergisst dabei den
Hahn zu schliessen. Was hat sich in der
Zwischenzeit ereignet? Das Fass ist nicht ausgelaufen,
sondern das Bier stieg über die Öffnung des Kruges

empor, als ob es von einer unsichtbaren Wandung

gehalten worden wäre. «Welches Verdienst
des Befehlenden und welcher Gehorsam des

Folgsamen!» ruft Jonas freudig erschauernd aus
(Vita 16).

Ein andermal lagen fast alle Mönche in Lu-
xeuil an einer offenbar epidemischen Krankheit
darnieder. Columban erteilte ihnen den barbarisch

anmutenden Befehl, «aufzustehen und das

Getreide auf dem Feld mit der Rute zu schneiden».

Die Gehorsamen wurden alsbald geheilt,
während diejenigen, die sich gescheut hatten, das

Bett zu verlassen, nach der Versicherung des Jonas

noch länger als ein Jahr von ihrer Krankheit
gequält worden seien, «so dass sie nur mit Mühe
dem Tod entrannen» (Vita 12).

Als letztes wollen wir noch das Erlebnis des

Gallus anführen, der ohne Zweifel mit dem
Patron St.Gallens identisch ist. Dieser sollte aufGe¬

heiss Columbans an der Brusca (Breuchin)
Fische fangen. Er versuchte es aber am Flüsschen

Ligno (Ognon). Dort «sah er auch viele Fische

heranschwimmen, doch konnte er sie nicht im
Netz fangen, denn sie kehrten wieder um, als ob
sie an eine Mauer stiessen». Als er dem Abt sein

Missgeschick schilderte, «schalt dieser den
Ungehorsamen». Erst als er an der genannten Stelle das

Netz auswarf, füllte es sich mit Fischen, und
zwar mit so vielen, «dass er es wegen der grossen
Zahl kaum herausziehen konnte». «Der genannte

Gallus hat uns das selbst erzählt», stellt Jonas
am Ende seines Berichtes fest (Vita 11).

Es ist klar, dass es dem Columban-Biogra-
phen mit diesen Überlieferungen nicht nur darum

gegangen ist, seine Leser - und das waren na-
turgemäss vorwiegend Mönche - zum Gehorsam

anzufeuern. Zugleich wollte er auch seinem
Helden ein Denkmal setzen. Indem seine Befehle,

auch wenn sie noch so unsinnig erschienen,

zum Erfolg führten, wurde deutlich, dass

Columban wirklich ein heiliger Mann war. Aber als

solcher ein «Mann Gottes», «ein Diener», Und-
wenn er vor den Menschen «leuchtete» - die
Strahlensonne und der Nimbus aufdem Colum-
bansbild im Kapitelsaal möchten dies andeu¬

ten -, dann nicht nur durch deren Ehrerbietung,
sondern mehr noch durch «die wunderbare
Kraft» Gottes, die durch ihn hindurchleuchtete -
und durch den Gehorsam des Raben, den Gott
zu seinem Werkzeug erwählt hatte.

Wir werden uns fragen müssen, ob die
beschriebene Gehorsamsethik, auch wenn sie

theologisch verankert ist, heute noch zu vertreten sei.

Wird die Forderung nach blindem Gehorsam
schliesslich nicht doch zum Machtmissbrauch
führen? Wird eine falsch verstandene Demut den
Menschen nicht notwendig entwürdigen? Muss

zum Gehorsam nicht das eigene Denken
hinzukommen? Wäre eine Theologie des Gehorsams,
wie Columban sie vertritt, nicht wenigstens zu
ergänzen durch eine Ethik der Verantwortung,
wie sie spätestens seit der Aufklärung für den
einzelnen und in unserer Zeit beispielsweise
durch den Philosophen Hans Jonas vor allem im
politisch-gesellschaftlichen Bereich mit Nachdruck

gefordert wird? - Ich möchte den Leser
diesen Fragen überlassen und unsere
Rabengeschichte im folgenden noch in einen weiteren
Zusammenhang stellen.

55



Intelligenz und Spürsinn des Raben

Der Rabe spielt im Volksglauben, in der Mythologie

und in den Heiligenleben eine bedeutende
Rolle. Dies hängt einerseits mit seiner imposanten

äusseren Erscheinung zusammen, andererseits

mit seiner hohen Intelligenz und seinem
staunenerweckenden Spürsinn.

Wo ein Kolkrabe in Sichtweite kommt, zieht
er unweigerlich die Aufmerksamkeit auf sich.

Mit einer Länge von etwa 60 Zentimetern
überflügelt er alle anderen Rabenvögel, wie etwa die
Krähe, die Elster, die Dohle oder den Häher. Im
allgemeinen ist er vollkommen schwarz, den
Schnabel und die Beine miteingeschlossen. Die
Stimme klingt tiefund rauh. Trotzdem zählt er -
als deren grösster - zu den Singvögeln. In der
Luft erweist er sich als vollendeter Flugkünstler,
während er auf dem Boden recht spassig daher-
watschelt.

Seit alters muss auch die besondere geistige
Begabung des Schwarzrocks aufgefallen sein.
Konrad Lorenz meint, der Rabe stehe «geistig so
hoch über allen andern einheimischen Vögeln...,
dass er ganz aus deren Rahmen herauszufallen»
scheine. Er ist in der Lage, tierische und menschliche

Laute nachzuahmen, kann klappern wie
ein Storch, kullern wie ein Truthahn und bellen
wie ein Hund. Worte und kleine Sätze, die er
dem Menschen nachspricht, haben dieselbe

Klangfarbe, in der er sie ursprünglich gehört hat.
Der Rabe ist überhaupt lernfähig. Ein Lebewesen

oder eine Örtlichkeit, die er einmal als

gefährlich erkannt hat, vergisst er nicht mehr.
Lorenz erzählt von seinem Raben Roa, dass er auch
ihn von solchen Orten habe weglocken wollen.
Gelang ihm dies nicht durch mehrmaliges
Überfliegen seines menschlichen Freundes, so rief er
ihn an, und zwar mit ebendem Namen, mit dem
der Forscher selber ihn zu rufen pflegte: «Roa,
Roa, Roa!», «zuerst freundlich, dann in fliessen-
dem Übergange befehlend und schliesslich
ärgerlich». Der Verhaltensforscher glaubt daraus
schliessen zu dürfen, dass der Rabe mit seiner

Lautäusserung einen Zweck verbunden, also

sinnvoll und einsichtig gesprochen habe.
Einen besonderen Spürsinn scheint der Rabe

insofern zu besitzen, als er in der Lage ist, Land
zu «wittern». So hat der altmesopotamischen
Flutsage zufolge Utnapischtim (der biblische
Noah), nachdem er es schon mit einer Taube
und einer Schwalbe versucht hatte, einen Raben
ausgesandt und, als dieser nicht mehr zurückkam,

daraus geschlossen, er habe Land gefunden.

- Die alttestamentliche Flutgeschichte erscheint
so in einem anderen Licht. - Im Mittelalter sollen

die Wikinger «gewöhnlich mehrere Raben
auf ihren Schiffen mit sich» geführt haben, «um
sie von Zeit zu Zeit fliegen zu lassen und ihrer

Flugrichtung zu folgen» (M. Baumgartner).
Auch von seefahrenden Indern hören wir, sie

hätten bis in die jüngste Vergangenheit eine
Krähe mitgenommen, «die ihnen den Weg zum
Festland zeigen sollte» (H. Messelken).

Zieht man zu dem allem noch die Vorliebe
des Raben für Aas jeder Art, seine Todesnähe
also, in Betracht, so verwundert es kaum, dass

sich mit diesem ebenso erstaunlichen wie
zweifelsohne unheimlichen Vogel zahlreiche Mythen,
Sagen, Erwartungen und Befürchtungen
verbunden haben.

Rabenvögel (aus: Bruun/Singer/König, Der Kosmos-
Vogelführer. Die Vögel Deutschlands und Europas in
Farbe, Stuttgart, 2. Aufl. 1972).

Saatkrähe

Kolonie

imm.

Rabenkrähe

Nebelkrähe

Kolkrabe

56



Der Rabe bei den nichtchristlichen
Völkern

Viele nichtchristliche Völker haben den Raben

mit ihren Licht- und Sonnengottheiten in
Verbindung gebracht. «Schon aufden ältesten erhaltenen

Steinreliefs [in China] finden wir den Raben

als Tier der Sonne, zusammen mit seinem

Gegenstück, dem Mondhasen» (W. Eberhard).
Auch nach persischem Glauben waren Raben
dem Gott des Lichtes und der Sonne heilig. Der
Rabe wird in Bezug zum keltischen Sonnengott
Lug gesetzt. Dem germanischen Himmelsgott
Wodan (Odin) raunten die beiden sprechenden
Raben Huginn und Muninn (Gedanke und
Erinnerung) täglich ihre Nachrichten ins Ohr. Bei
den Griechen galten Raben als Begleiter des

Licht- und Orakelgottes Apollo. Ebenso spielten
sie eine Rolle in dem in der späteren Antike
weitverbreiteten Mithraskult. «Wer den ersten

Einweihungsgrad in die Mysterien der Mithras-
religion erlangt hatte, hiess <Rabe>» (D. Forstner).

Auf vielen Mithrassteinen sind darum
Raben abgebildet. Auch die Indianer an der
Nordwestküste Amerikas verehrten den Raben
als Schöpfergott, Licht- und Heilbringer. Die
Mayas sahen in ihm den Vogel, der die für sie so

lebenswichtige Maisfrucht gefunden hatte.
Für die Entstehung all dieser Mythen dürfte

die besondere geistige Regsamkeit des Raben
ausschlaggebend gewesen sein. Der Rabe war das

Tier, das mehr wusste, welches das Licht des Be-
wusstseins besass. Sein schwarzes Gefieder stand

dazu natürlich in einem gewissen Kontrast.
Umso mehr Aufsehen musste einer der äussert

seltenen weissen Raben erregen. Ein solcher

konnte den Griechen etwa Anlass zur Sage geben,

ursprünglich seien alle Raben weiss gewesen;
schwarz seien sie erst geworden durch die

Verwünschung Apolls, nachdem einer von ihnen
dem Gott die Untreue der Koronis verraten
habe. Andere Völker wiederum glaubten, der

ursprünglich weisse Vogel sei bemalt worden
oder habe sich verbrannt.

Als schwarzer Vogel war er dann auch den
alten Völkern unheimlich. Man schrieb ihm die

Fähigkeit zu, Unglück vorhersehen zu können.
«Im babylonischen Kalender stand der
unglückbringende Schaltmonat, es war der dreizehnte im
Jahr, im Zeichen des Raben» (M.Lurker). Doch
konnte solches der Hochschätzung und göttlichen

Verehrung des Vogels keinen Abbruch tun.

Der Rabe im jüdisch-christlichen
Kulturbereich

Verrufen und verachtet - wahrscheinlich gerade

wegen seiner Gottnähe in anderen Religionen -
war der Rabe nur im Judentum. Nach dem Alten

Testament zählte er zu den unreinen Vögeln
(Lev. Ii, 15 und Deut. 14,14). Dies und die
vermeintliche Treulosigkeit des Noah-Raben
haben sein Schicksal besiegelt. Auch im ganzen
späteren christlichen Kulturraum wurde der Rabe
eher gefürchtet und abgelehnt als geschätzt und
willkommen geheissen. Die recht schnöde

Behandlung, die er bei den Kirchenvätern erfahren

hat, haben wir bereits kennengelernt. Die Theologen

des Mittelalters sind den Autoritäten der

Alten Kirche auch hierin weithin gefolgt. Für sie

ist der Rabe gefrässig, habsüchtig, ehrlos, treulos,

hartherzig, ausschweifend und schamlos. Wo er

ist, ist Unfriede und Streit.
Der Volksglaube war und ist indessen nicht

eindeutig. Zum Teil stimmt man mit den
Gelehrten durchaus überein und hält die Raben
«für tückische Sauviecher..., für Lügner und

Betrüger, für unverschämt und undankbar, geizig,

geschwätzig, gefrässig, diebisch, geil» (W.-E.
Peuckert). Man sieht den Vogel ungern. Er gilt
als Unglücksbote. Am Vorabend des Ersten

Weltkriegs lassen sich an der russisch-österreichischen

Grenze ganze Schwärme von Raben
nieder. So Joseph Roth, in seinem 1932 erschienenen

Roman «Radetzkymarsch». Die Raben
«sind die Propheten unter den Vögeln», sagt
ebenda Stepaniuk. Wo der Rabe erscheint, ist

mit Krankheit und Tod zu rechnen. Als Totenvogel

hält er sich aufKirchhöfen, Schlachtfeldern

und Galgenhügeln auf. (»Was weben sie dort

um den Rabenstein?» fragt Goethes Faust in der

wohl kürzesten Szene des Dramas: «Nacht, offenes

Feld».) Der Rabe besitzt ein dämonisches

Wesen, ist mit den Hexen und gar mit dem Teufel

im Bund. Die Seelen verstorbener böser Menschen

spuken in Rabengestalt. Magische Kräfte
werden dem Vogel, seinem Blut, seinem Herzen,
seinen Krallen und seinen Federn zugeschrieben.
Ein Zauberbuch trägt den Titel «Schwarzer Rabe».

Mit einem Wort: Der Rabe verkörpert die

Nachtseite des Lebens.

Andererseits ist im Volk auch die alte,
vorchristliche Anschauung vom Raben als einem
Lichtwesen nie ganz verloren gegangen. Der
Rabe gilt als wissendes Tier, das weisen, raten
und warnen kann. Es kennt die Zukunft im voraus.

Als erster hat der Rabe von der Geburt Jesu

gewusst. Aus dem Verhalten der Raben und ihrer

Zahl lässt sich das Wetter vorhersagen. Der
Rabe ist der geheimen Kräfte der Natur kundig.
Fett, Blut, Hirn, Galle, auch die Eier und sogar
der Mist des Raben haben heilende Wirkung.

Solche Vorstellungen sind der Bibel fremd.
Indessen finden sich auch in ihr erstaunlich

freundliche, ja geradezu schmeichelhafte

Aussagen über den Raben. Bereits Hilarius hatte
sich, wie wir gehört haben, daran erinnert, dass

es nach der Überlieferung des Alten Testamentes

ein Rabe gewesen war, der den Propheten Elia

am Bache Krith mit Nahrung versorgt hatte.

«Und die Raben brachten ihm Brot am Morgen
und Fleisch am Abend», lesen wir 1. Könige 17,
6. Gewichtig ist aber vor allem eine Stelle im
Lukas-Evangelium (Lk. 12, 24). Danach verweist

Jesus nicht aufdie Vögel ganz allgemein, wenn er
die Menschen vor dem Sorgengeist warnt,
sondern seine Aufforderung lautet: «Betrachtet die

Raben: Sie säen nicht und ernten nicht, sie haben

weder Vorratskammer noch Scheune, und Gott
ernährt sie doch.»

Der Rabe und die Heiligen

Gleich Jesus sieht auch die Heiligenliteratur den

Raben vorwiegend in einem günstigen Licht. In
vielen Erzählungen begegnet uns der Vogel
entweder als Bote Gottes oder als Diener der Heiligen.

Schon dem «Ureinsiedler» Paulus von Theben

(gest. um 341) soll nach der Vita des

Kirchenvaters Hieronymus (verfasst um 375) ein

Rabe täglich ein halbes Brot zu seiner Felsenhöhle

gebracht haben. Als ihn kurz vor seinem

Tod der heilige Antonius besucht habe, sei es ein

ganzer Laib gewesen, in den sich die beiden

greisen Anachoreten geteilt hätten. - Das
Vorkommnis wurde in der Kunst mehrfach dargestellt.

Bekannt ist das Bild von Diego de

Velazquez (1599-1660) «Die Begegnung des Antonius

mit dem Einsiedler Paulus» im Prado zu
Madrid sowie die Darstellung desselben Themas

auf dem Isenheimer Altar von Matthias Grünewald

(um 1475-1528).
Als Beauftragter Gottes wird der Rabe auch

in der Legende des im ganzen Abendland
verehrten heiligen Vincentius von Saragossa (gest.

um 304) gesehen. Danach hat ein Rabe (oder ein

ganzer Schwärm) den Leichman des zu Tode

geschundenen Märtyrers geschützt. «Er verjagte
die anderen Vögel, die stärker waren als er, mit
den Schlägen seiner Flügel und vertrieb auch

einen Wolf mit Beissen und Schreien.» So die

«Legenda aurea», die zumindest bis ins 14.
Jahrhundert wichtigste Sammlung von Heiligenleben,

verfasst vom Genueser Dominikaner
Jacobus de Voragine (um 1230-1298). - Die
Szene wird auf einem bereits um 1090 entstandenen

roten Sandsteinrelief im Basler Münster
dargestellt.

Der heilige Vinzenz ist Schutzpatron Portugals

und seiner Hauptstadt Lissabon geworden.

57



Dorthin hat König Alfons I. im 12. Jahrhundert
die sterblichen Reste des Märtyrers vom Sankt-

Vinzenz-Kap bei Sagres übertragen lassen. Dabei
sollen nochmals zwei Raben die Wache
übernommen und das Schiffaufseiner Fahrt begleitet
haben. Dieses Schiff mit den Raben wurde
Lissabons Wappen. Es ziert in der Folge viele Stras-
senlaternen der Stadt.

Mit einem Raben als Kennzeichen erscheint
auch sehr oft der heilige Oswald (um 604-642),
König von Northumbrien. Nach der Legende
vermittelte nämlich der Vogel zwischen ihm und
seiner auserwählten Braut den Brief- und
Ringaustausch, weil der Vater des Mädchens jeden
Bewerber, wenn er persönlich erschien, ermorden

liess. Ausserdem wissen die volkstümlichen
Quellen zu berichten, dass dem Heiligen ein
Rabe anlässlich seiner Krönung zu Hilfe gekommen

sei. Das im 15. und 16. Jahrhundert wohl
am meisten verbreitete deutschsprachige Legendär,

nämlich die um 1385 vermutlich im Nürnberger

Dominikanerkloster entstandene
Legendensammlung «Der Heiligen Leben», erzählt die
Geschichte mit folgenden Worten: «Da man
[Oswald] zu kunig wolt weyhen, da zeran des

Cresems (Chrisamöl), das was gottes will. Wann
es kam ein rab von hymel und bracht ein güldene
buchsen mit Cresem in dem Schnabel darzu.
Und dem raben hieng ein brieff an dem halss.

Und der brieff was versigelt mit einem gulden
creutz; und der rab kund latein reden und
sprach: Ich bring den Cresem von hymel. Da
lasen sie den brieff. Daran stund geschrieben, dss in
sant Peter selber gesegnet hett. Und der rab be-
leyb darnach in sant Oswalds hoff.»

Im Mönchskloster von Subiaco, wo der heilige

Benedikt von Nursia (um 480 bis gegen 560),
der Patriarch des abendländischen Mönchtums,
seine Regel niedergeschrieben haben soll, erinnern

gezähmte Raben noch heute an folgende
von Papst Gregor dem Grossen aus dem Leben
des Heiligen erzählte Geschichte: Ein neidischer
Priester namens Florentinus sandte dem Abt
eines Tages ein vergiftetes Brot zum Geschenk.
«Der Diener Gottes nahm das Brot mit Dank an,
wusste aber wohl, welche Pest das Brot in sich
barg. Es kam aber jeden Tag zur Essenszeit ein
Rabe aus dem nahen Wald und erhielt ein Stück
Brot aus seiner Hand. Als der Rabe nun wie
gewöhnlich kam, warf ihm der Diener Gottes das

Brot vor, das der Presbyter geschickt hatte, und
befahl ihm: <Im Namen unseres Herrn Jesu
Christi, nimm dieses Brot und wirf es an einen
Ort, wo es kein Mensch finden kann!) Da sperrte
der Rabe den Schnabel auf, breitete die Flügel
aus und hüpfte krächzend um das Brot herum,
wie wenn er sagen wollte, er möchte gern gehorsam

sein, aber er könne den Befehl nicht ausführen.

Daraufbefahl ihm der Diener Gottes mehr-

Der hl. Paulus von Theben und der hl. Antonius mit
dem Raben, der ihnen das Doppelbrot bringt.
Matthias Grünewald, Isenheimer Altar.
Foto Bert Koch (aus: Georg Scheja, Der Isenheimer
Altar des Matthias Grünewald, Zürich 1969, S. 57.)

Diego de Silva y Velazquez (1599-1660): «Der Abt
Antonius und der Einsiedler Paulus» (Ausschnitt).
Foto Walter Dräyer (aus: Museen der Welt: Prado,
Silva-Verlag, Zürich 1967).

58



mais und sagte: <Nimm es, nimm es, du bist ganz
sicher, und wirf es an einen Ort, wo man es nicht
mehr finden kann!) Lange zögerte der Rabe

noch, aber endlich fasste er es mit dem Schnabel,

hob es auf und flog davon. Drei Stunden nachdem

er das Brot weggeworfen, kam er wieder
und erhielt von dem Manne Gottes sein Stück

Brot wie gewöhnlich.»
Der Hinweis auf den Gehorsam ist

bemerkenswert und dürfte wohl auch in diesem Fall
den Schlüssel zum Verständnis der Geschichte

geben. Gleich dem Raben Columbans ist auch

dieser Vogel zunächst ungehorsam und lässt sich

erst allmählich zur Folgsamkeit bringen. Im
Unterschied zum Raben der Columbansvita werden

ihm aber mildernde Umstände zugebilligt.
Er «möchte gern», doch fürchtet er sich. Das

freundliche und bestimmte Zureden des Heiligen

- Benedikt erscheint auch hier weniger
unerbittlich als der irische Abt - zerstreut seine

Furcht. Er leistet dem Abt, wie es nicht nur die

Columbansregel, sondern auch die «Regula Be-
nedicti» (Kap. 5) fordert, den geschuldeten
Gehorsam.

Dem Gehorsam nahe verwandt ist die Treue.
Sie lernen wir in der Geschichte von den beiden

Raben des heiligen Meinrad (gest. am 21. Jan.

861) kennen. Nach der ältesten Vita «des

ehrwürdigen Einsiedlers Meginrat» hat dieser in seiner

Zelle im «Finstern Wald» zwei Raben

aufgezogen, die ihm treue Gefährten wurden in seiner

Abgeschiedenheit. «Im 26. Jahr seines

Aufenthaltes in der Einsamkeit» kamen zwei
verbrecherische Gesellen, der Alemanne Richard
und der Rätier Peter, ihn zu ermorden. Schon

bevor die beiden «Bösewichte in die Zelle eintraten,

sahen die Raben sie herankommen; da flogen

sie im Wald hin und her, als ob sie von einem
Fuchs verfolgt würden, erfüllten den Wald mit
ungewohntem Schreien und unerhörtem Krächzen,

so dass es ringsum widerhallte. Sogar die

Mörder wunderten sich sehr und erschraken und

mussten sich sagen, es sei mehr als ungewohnt.
Trotzdem Hessen sie von ihrem Vorhaben nicht
ab» und erschlugen den Heiligen.

«Die Raben aber», so erzählt die Vita weiter,
«die gewöhnlich zum Diener Gottes kamen,
solang er lebte, um Nahrung aus seinen Händen

entgegenzunehmen, verfolgten die Fliehenden,
als ob sie den Getöteten rächen wollten, und
erfüllten mit mächtigen Schreien den Wald, flogen
so nahe als möglich um ihre Köpfe herum und

gaben so Kunde von der begangenen Schandtat.

Bald nachher wurden die beiden Übeltäter
gefangen und das Verbrechen, das sie im geheimen
begangen hatten, wurde bekannt. Gott wollte
die Strafe für die Sünde nicht aufschieben, die sie

durch den Mord an einem Diener Gottes
verdient hatten. Sie wurden lebendig verbrannt, wie

Vincentiustafel. Sandsteinrelief im Basler Münster,
entstanden um 1090 (aus: Werner Pfendsack, Lebendige
Steine. Skulpturen und Fresken am Basler Münster,
photographie« von Peter Heman, Basel 1986, S. 85).

3. Feld der Vincentiustafel: Tod des V., dessen Seele

gen Himmel getragen wird. Der aufs Feld geworfene
Leichnam wird von Raben vor wilden Tieren geschützt

(aus: Das Basler Münster, hrsg. v. der
Münsterbaukommission und Photograph Peter Heman, Basel

1982, S. 136).

sswd"

59



Strassenlaterne in Lissabon: Schiff mit den Raben des

heiligen Vinzenz. Foto Margrit Bernhard, St.Gallen.

die Richter und das christliche Volk unter dem
Grafen Adalbert entschieden hatten.» Zum
Gedächtnis ihrer Treue wurden die beiden Raben

später in das Wappen des Klosters Einsiedeln, das

bei der Zelle des Heiligen entstanden war,
aufgenommen.

Als Dieb erscheint der Rabe ausser in der
Columbansvita, soweit wir sehen können, nur
noch in der Idda-Legende. Diese enthält folgende

Geschichte: Die Gräfin Idda von Toggenburg
legt eines Tages ihre Kleider zusammen mit dem

goldenen Ehering auf der Burgzinne (bzw. «uff
ainem laden») zum Sonnen aus. Da kommt aus
der tief unterhalb der Burg liegenden Schlucht,
welche bezeichnenderweise «Rappenstein»
heisst, ein Rabe geflogen, nimmt den Ring und

trägt ihn in sein Nest zu den Jungen. Ein Knecht
des Grafen, derJäger, findet den Ring und steckt
ihn an den Finger. Daraufaufmerksam gemacht,
glaubt der Graf, seine Frau habe ihn mit dem Jäger

betrogen. «In ainem grimmen gächen zorn»
lässt er diesen zu Tode schleifen, und die
vermeintliche Ehebrecherin wirft er eigenhändig
«über die zinnen uss in das tobel Rappenstain».
Idda übersteht den Sturz und lebt zunächst als

Klausnerin im dichten Wald, dann als begnadete
Inklusin beim Kloster Fischingen. Der Rabe
erscheint in dieser Legende somit gewiss als ein
Wesen, das Leid und Verderben bringt, zugleich
aber wird er auch für ein Werkzeug in der Hand
Gottes gehalten, der «ain gross zaichen durch die
lieben frowen Yten würcken wolt».

Fassen wir zusammen: In vier der sechs von
uns angeführten Heiligenleben haben Raben
entweder etwas gebracht oder weggetragen. In
einem Fall übernehmen sie den Hütedienst bei

eitlem Leichnam, und in einem weiteren verraten

sie zwei Mörder und rächen damit das Opfer.

Aufgrund dessen, was wir früher über die
Gewohnheiten und Fähigkeiten des Raben mitgeteilt

haben, dürfen wir feststellen, dass sich zwar
das Hüten eines Leichnams, sofern man die

sonstigen Gewohnheiten der als Aasvögel bekannten
Tiere in Betracht zieht, kaum vorstellen lässt.

Das Bringen oder Wegtragen von Nahrung und
anderen Dingen erscheint jedoch als grundsätzlich

möglich. Auch die Verfolgung der Mein-
rads-Mörder ist alles andere als artwidrig und
könnte, besonders wenn man an die oft berichtete

Anhänglichkeit zahmer Raben denkt, also

historisch sein.
Beurteilen wir dieselben Erzählungen vom

literarischen und überlielerungsgeschichtlichen
Standpunkt aus, so gelangen wir ohne Zweifel zu
einem bedeutend weniger günstigen Ergebnis.
Zumindest die Viten der Heiligen Paulus, Vin-
centius und Oswald sind allesamt stark legendär.
Eine Gräfin Idda von Toggenburg hat zwar, wie
der Historiker Bruno Meyer nachgewiesen hat,
im 12. Jahrhundert tatsächlich gelebt, ihre
Legende ist jedoch erst in den achtziger Jahren des

15. Jahrhunderts vom Einsiedler Mönch und
Frühhumanisten Albrecht von Bonstetten in
mehreren Fassungen geschrieben worden.
Natürlich hat dieser dabei Überlieferungen
aufgenommen, die man sich in Fischingen erzählte.
«Der Sturz der Ita von der Toggenburg wegen
des vermuteten Ehebruchs samt dem Ringmotiv
und dem Jäger» ist aber nach Bruno Meyer ein

Beitrag, den Bonstetten selber zur Idda-Lgende
geleistet hat.

Kaum zweifelsfrei zu entscheiden ist die Frage,

ob der von Gregor 1. berichtete Vorfall als

mehr oder weniger geschichtlich betrachtet werden

könne. Denn obwohl die Benediktsvita des

grossen Papstes keine Biographie im modernen
Sinn sein möchte, sondern hauptsächlich mit
Wundererzählungen aller Art einen erbaulichen

«Hier baut sankt Memrad die Zelle, und heisst heute

noch Unserer Lieben Frauen Kapelle in dem Finstern

Wald zu Einsiedeln». Einsiedler Blockbuch um 1450,
S. 22 (aus: Das Blockbuch von Sankt Meinrad und
seinen Mördern. Farbige Faksimile-Ausgabe,
ed. P. Leo Helbling, Einsiedeln/Zürich/Köln 1961).

Der heilige Oswald mit Raben. Holzschnitt aus:

«Der Heiligen Leben», gedruckt in Nürnberg bei

Anton Koberger 1488, Blatt 101 r (Exemplar in der

Kantonsbibliothek Vadiana St.Gallen, Ink. Nr. 1083).

t )t*kujft fmtt mcmiat bkjtik
te nod) fyïxiïctmûiéc ûmt ca>

jpttt mtomnûtm tualD fuùen

60



Zweck erfüllt, besitzt doch die Rabengeschichte

eine gewisse Glaubwürdigkeit. Wie dieser Rabe

täglich aus dem Wald herbeifliegt, um seine

Nahrung zu holen, wie er krächzend um das

vergiftete Brot herumhüpft, wie er es dann doch

mit seinem Schnabel packt, wegträgt und nach

drei Stunden wieder zurückkommt: dies alles

wird so präzis und überzeugend berichtet, dass

man sich ernstlich fragt, ob es erfunden sein

könne.

Als wohl auch aus literarhistorischer Sicht

glaubwürdig darfdie Geschichte von den Raben
des heiligen Meinrad bezeichnet werden. Die
älteste Vita des Heiligen, die sich in einer Abschrift
aus dem ersten Drittel des 10. Jahrhunderts
erhalten hat, ist nämlich weniger als fünfzig Jahre
nach dem Tode des Einsiedlers (861) entstanden
und besitzt wie die Columbansvita des Jonas
einen hohen Grad an Zuverlässigkeit.

Wie immer es aber mit der Glaubwürdigkeit
der besprochenen Viten stehen mag, so viel ist
deutlich geworden: Die Rabenepisode, wie sie
uns Jonas in seinem Columbansleben berichtet,
hat trotz ihrer historischen Einmaligkeit
Entsprechungen in der Heiligenliteratur. Motive
wie der Diebstahl, das Wegtragen eines Gegenstandes,

der Ungehorsam und der Gehorsam
finden sich auch in anderen Geschichten. Ausserdem

beweist sowohl der hagiographische als
auch der mythologische und der volkskundliche
Befund: Des Raben «Charakterbild», um mit
Schiller zu reden, «schwankt in der Geschichte».
In seiner Gestalt berühren sich die Extreme.
Schwarz und Weiss, Licht und Finsternis, Gut
und Böse, Weisheit und Tollheit fallen in der
Vorstellung, die sich die Menschen von dem
ungewöhnlichen Tier machen, zusammen. Der

I

e ist ein intelligenter Vogel. Verwundert es
a so, wenn er auch im Lichte der Ambivalenz
erscheint?

«Der heilige Meinrad bewirtet in seiner Einsiedelei die
beiden Räuber». Federzeichnung um 1520
(aus: Der heilige Meinrad. Sem Leben und Sterben

dargestellt nach 31 Federzeichnungen um 1520,
ed. P.Joachim Salzgeber, Einsiedeln 1978, S. 43).

S. Idda als Klausnerin. Holzschnitt von Leonhard Beck

(1480-1542) in seinem Werk «Die Heiligen aus
der Sipp-, Mag- und Schwägerschaft des Kaisers

Maximilian I.», Blatt 123 (aus: Henggeier 1938, S. 33).

61



Otmar Kunz und der Rabe
des heiligen Columban

Wir wenden uns abschliessend nochmals dem
Columban-Medaillon im Kapitelsaal von
Mariaberg zu und stellen die Frage: Warum hat auf
diesem Bild der Gottesmann einen Raben bei
sich? Die Heiligen, von denen eben die Rede

war, werden aufgrund der in ihren Viten
überlieferten Rabengeschichten in der Kunst oft mit
diesem Vogel als Attribut kenntlich gemacht.
Nicht so der heilige Columban. Seine regelmässigen

Kennzeichen sind der Abtstab (die «Cam-
butta»), das Regelbuch und die Strahlensonne.
Des weiteren ist ihm gelegentlich ein Bär, eine
Taube (wegen seines Namens), eine Quelle (weil
auf sein Gebet hin Wasser aus einem Felsen

geflossen sein soll) oder gar eine Peitsche

beigegeben.

Offensichtlich mit einer Taube ist unser Heiliger

überraschenderweise auch auf einer
Glasscheibe dargestellt, die derselbe Kunstfreund, der

wenig später den Kapitelsaal hat ausmalen lassen,

in Auftrag gegeben hat: nämlich der damalige
Statthalter von Rorschach, Otmar Kunz. Die
Bildscheibe wurde 1560 von dem St.Galler
Künstler Andreas Hör (um 1526-1577), «einem
der namhaftesten schweizerischen Glasmaler»
(P. Boesch), geschaffen und befindet sich heute
im Museum im Kornhaus (früher: Heimatmuseum)

in Rorschach. Jakob Wahrenberger, der
langjährige verdiente Leiter des Museums, hat
das Kunstwerk auf einem gedruckten Faltblatt
mustergültig und erschöpfend beschrieben.

Sechs Jahre nach der Entstehung der
Glasscheibe hat derselbe Stifter, jetzt als Abt, Columban

mit einem Raben als Attribut darstellen
lassen. Es ist unseres Wissens die einzige bekannte

Darstellung dieser Art überhaupt. Wie kam
Otmar Kunz dazu? Aufwelchem geistigen Hintergrund

und in welchem geschichtlichen
Zusammenhang ist das Bildwerk von 1566 zu sehen?

Otmar Kunz (um 1530-1577) darf ebenso

wie Abt Ulrich Rösch (1426-1491) als «Aufsteiger»

bezeichnet werden. In Wil geboren, war
auch er der Sohn eines Bäckers. Schon mit
17 Jahren hat er die Profess abgelegt, 25jährig
(1555) wurde er Statthalter in Rorschach und
mit 34 Jahren (1564) im Refektorium von
Mariaberg vom versammelten Kapitel (es bestand
damals aus nur 24 Kapitularen) zum Abt
gewählt. Verstorben ist er im 47. Altersjahr, am
27. März 1577, in seiner Geburtsstadt Wil.

Bis heute wird sein Name vor allem im
Zusammenhang dreier für die Stadt St.Gallen, die
Abtei und die Kunstgeschichte wichtiger Ereignisse

genannt: Otmar Kunz ist derjenige Abt,
unter dem - nach jahrzehntelangem Ringen -
die Schiedmauer zwischen Stift und Stadt errich-

Wappen des Abtes Ulrich Rösch (1463-1491) im
Gewölbe des Kapitelsaals. Er hat am 21. März 1487
den Grundstein zum Kloster Mariaberg gelegt.
Die gekreuzten Stöcke stellen wahrscheinlich die
«Cambutta», d.h. den Stab der irischen Wandermönche

dar, der zum Abtstab wurde.

Bildscheibe des Statthalters Otmar Kunz, 1560
geschaffen vom St.Galler Glasmaler Andreas Hör
(Museum im Kornhaus Rorschach). Das mittlere
Bildchen des rechten Pilasters zeigt Columban
mit der Taube.

Abt Otmar II. Kunz von St.Gallen mit Wappen
(in Blau über grünem Dreiberg goldene Schlange von
goldenem Stern überhöht). Bild an der Nordwand des

Kapitelsaals von Mariaberg (entstanden 1564).

Uja(ter$5i
fcves.äitt

[Luwjörai
kAoftf®!)

(tfflutesl

62



Wappen von Abt Otmar Kunz an der Westwand des

Kapitelsaals.

Das Karlstor in St.Gallen (vollendet 1570).

tet worden ist 1567), was eine endgültige Trennung

der beiden Herrschaftsbereiche in territorialer

und rechtlicher Hinsicht bedeutete. «Kloster

und Stadt sollten von nun an ihren eigenen

Weg gehen» (Th. Bätscher). Während der

Regierungszeit Abt Otmars hat ferner der später
(1610) heiliggesprochene Kardinal Karl Borro-
mäus (1538-1584) St.Gallen seinen berühmten
Besuch abgestattet (am 26. und 27. August 1570)
und seine mächtigen Spuren hinterlassen.
Schliesslich wurde auf Veranlassung von Otmar
Kunz das 1570 vollendete Abtstor errichtet, das

seit dem 17. Jahrhundert in Erinnerung an Karl
Borromäus «Karlstor» genannt wird. «Es machte

[den Abt] von der Stadt unabhängig, indem es

ihm als dem Herrn des umhegenden Fürstenlandes

einen direkten Ausgang und Eingang bot,
wiewohl er tagsüber auch die Tore und Strassen

der Stadt benutzen durfte» (J. Duft).
Weniger bekannt, aber für das tägliche Leben

des Konvents und der stift-sanktgallischen
Untertanen wohl noch bedeutsamer als die drei
genannten spektakulären Ereignisse waren die

Reformbemühungen des Abtes. Sie sind ganz im
Zeichen und auf dem Hintergrund des grossen
Konzils von Trient zu sehen, das (natürlich mit
Unterbrüchen) von 1545 bis 1563 getagt hatte.
Dieses Konzil war die Antwort der katholischen

Kirche auf die Reformation und bezeichnet den

«Beginn einer inneren Erneuerung, die wir
katholische Reform nennen und die zur Gegen¬

reformationführte» (H.Jedin). Aufden verschiedenen

Sitzungen wurden die durch die
Reformation strittig gewordenen Glaubensfragen
geklärt und zahlreiche Bestimmungen zur
Abschaffung der herrschenden Missstände erlassen.

So wurde der sog. Pfründenschacher verworfen,

von Prälaten verlangt, dass sie in ihrem Sprengel
auch Wohnsitz nahmen, und den Geistlichen das

Konkubinat unter allen Umständen verboten.

Die Durchführung der tridentinischen
Beschlüsse war nicht einfach. Vor allem hat sich der

genannte Karl Borromäus, päpstlicher
Staatssekretär und Erzbischof von Mailand, für die

Erneuerung der Kirche - und das hiess freilich
auch: für die Rekatholisierung protestantisch

gewordener Gebiete - mit seinem eigenen
Beispiel und weitester Wirkung eingesetzt. Zu den

energischen Verfechtern einer Durchsetzung der

Trienter Dekrete gehörte aber auch Abt Otmar
Kunz.

Wahrscheinlich im Anschluss an eine Diöze-
sansynode in Konstanz (1567) hatte Abt Otmar
eine «Reformatio» seines Klosters eingeleitet.
Insbesondere war ihm daran gelegen, dass die

Klausur in alter Strenge wieder eingehalten wur-

Letzter Überrest der Schiedmauer zwischen Stift und
Stadt St.Gallen (vollendet im Oktober 1567).

63



Die Heiligen Columban und Gallus zu Füssen des

erhöhten Christus in der Mandorla. Relief über dem
Hauptportal der Herz-Jesu-Kirche in Rorschach
(entstanden 1898).

Epitaph für Joachim Mötteli von Rappenstein
(gest. 1549) mit Raben. Südl. Aussenwand der
Katholischen Pfarrkirche Goldach.

de. Diese war durch die Wirren der Reformationszeit,

vor allem durch den Bildersturm und
die Beschlagnahmung des Münsters 1529, sowie

«wegen der baulichen Umklammerung des Stiftes»

durch die Stadt (J. Duft) stark beeinträchtigt

worden. «Die Durchführung der tridentini-
schen Reformprinzipien stiess [aber] im Kloster
gewiss auf grössere Schwierigkeiten, als man
gemeinhin anzunehmen bereit ist», meint Theodor
Bätscher in seiner aus den Quellen erarbeiteten
«Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt St.Gal-
len». Vor allem scheint es, dass die Mönche von
den Frauen nicht lassen konnten. Karl Borro-
mäus hat bei seinem Besuch im Jahre 1570 daran
Anstoss genommen, dass Frauen das Kloster
betreten würden, «obwohl man weiss, dass das
durch eine päpstliche Bulle neulich ausdrücklich
verboten wurde» (nach J. Duft).

Ferner geht aus den Ratsbüchern der Stadt
St.Gallen hervor, dass es «Pfaffen und Mönche»
gab, welche «die Stadt aufsuchten, um bei
fragwürdigen Frauen verweilen zu können». «So

legte die Stadt einen Caspar Burger ins Gefängnis,
weil er in seinem Hause die Anna Gartenhauser

an Pfaffen und Mönche verkuppelt
hatte.» Theodor Bätscher vermutet, gestützt auf

einen Hinweis bei Ildefons von Arx, «dass es sich
hier auch um Mönche handelte, die aus dem
Kloster St.Gallen stammten».

Die Ausmalung des Kapitelsaals, um zu diesem

zurückzukehren, war nur ein Jahr nach
Beendigung des Konzils von Trient, nämlich
1564, begonnen worden. Und als Karl Borro-
mäus am späten Sonntagnachmittag des 27.
August 1570 zusammen mit Otmar Kunz und
weiteren Begleitern nach Rorschach ritt und auf
Mariaberg den Abend und die Nacht zubrachte,
da hat ihm der Abt gewiss mit Freude und Stolz
die eben erst vollendeten Malereien gezeigt. Zu
ihnen gehörte das Bildnis Columbans mit dem
Raben.

Zieht man in Betracht, was über die Reform
im allgemeinen und die vermuteten Zustände im
Kloster St.Gallen im besonderen gesagt worden
ist, so stellt sich unweigerlich die Frage, ob unser
Rabe nicht - ähnlich dem Hahn auf dem
Kirchturm - seine ganz gezielte Aufgabe gehabt
habe, nämlich die, die Mönche an ihre Gelübde
zu erinnern. Gewiss auch an jenes der Keuschheit,

mehr aber noch an das des Gehorsams, das
sie den Geboten und Forderungen des Abtes und
der Kirche unterstellte.

Der hl. Karl Borromäus. Lebensgrosse Sandsteinstatue

(Kopie) vor dem Nordportal von Mariaberg
(Baujahr 1777).

64



Hatte der Statthalter Otmar Kunz aufder
erwähnten Bildscheibe von 1560 den heiligen Co-
lumban deshalb mit einer Taube darstellen lassen,

weil dieses Kunstwerk für ihn persönlich
bestimmt und der Gottesmann ihm so näher war?
Sollte andererseits derselbe Columban mit dem
Raben als Attribut auf dem Bild von 1566 vor
allem die Mönche beeindrucken, die sich in der

Kapelle zum Gottesdienst einfanden, und so das

Regiment und die Gehorsamsforderung des

Abtes Otmar unterstützen helfen?

Allen Grund, zum Gehorsam aufzurufen,
hatte der Rabe des Columban auch bei manchen

Weltgeistlichen, etwa jenen von Rorschach.
Johann Stähelin berichtet in seiner aus den Quellen
reich dokumentierten «Geschichte der Pfarrei
Rorschach» gleich von drei Priestern jener Zeit,
deren Lebenswandel und Glaubensanschauungen

mehr als bedenklich waren. So ist ein Jo-
docus Schwarzenbach 1546 auf Befehl des Abtes

gefesselt abgeführt und dem Bischof von Konstanz

ausgeliefert worden, weil er während
geraumer Zeit die eigene natürliche Tochter
missbraucht und sie schliesslich geschwängert haben
soll. Er muss überdies auch rauflustig gewesen
sein und hat in nah und fern Schulden gemacht.

Magister Andreas Althammer, der 1552

Leutpriester in Rorschach wurde, scheint, was
das sittliche Betragen betrifft, den Normen
entsprochen zu haben. Doch war seine Rechtgläubigkeit

offenbar nicht über jeden Zweifel erhaben.

Der Abt Diethelm Blarer (er regierte von
1530 bis 1564) dürfte in ihm «Neigungen zum
neuen Glauben» vermutet haben, so dass er ihn
1557 seines Amtes enthob. (Bald danach wurde
er allerdings wieder eingesetzt).

Bereits zur Abtszeit Otmars 11. war ein Maximilian

Albert Wetzel Rektor der Pfarrkirche
von Rorschach. Auch er «stand im Verdacht der

Hinneigung zum neuen Glauben», hatte er sich
doch «abfällig über den Glaubenssatz von der
Gemeinschaft der Heiligen geäussert» (was man
ihm angesichts der damals in Rorschach
herrschenden Verhältnisse freilich auch kaum
verdenken kann). Jedenfalls gab 1570 Abt Otmar
«seinen Amtleuten die Weisung, unsern Wetzel
gefangenzunehmen und ihn an den Bischofvon
Konstanz auszuliefern». Der Pfarrer ist, noch
bevor er verhaftet werden konnte, entflohen. Der
Verdacht, er neige zum Protestantismus, dürfte
also berechtigt gewesen sein.

Wenn schon die Geistlichen sich zum neuen
Glauben noch immer so sehr hingezogen fühlten,
dann verwundert es nicht, dass auch im Volk der
Katholizismus noch keineswegs wieder so gefestigt

war, wie es der Abt sich wünschte. Er war
aber nicht nur geistliches Oberhaupt, sondern
auch Landesherr und versuchte deshalb, mit
allen rechtlichen Mitteln, die ihm zu Gebote

standen, seine Untertanen zum Gehorsam zu
zwingen.

Schon Abt Diethelm hatte, nachdem er 1532
in das Kloster zurückgekehrt war, alles

unternommen, um die Verhältnisse, wie sie vor der
Reformation bestanden hatten, nach Möglichkeit

wiederherzustellen. Otmar Kunz «hielt es

an der Zeit, endlich den letzten Schritt zur Re-
katholisierung seiner Landschaft zu wagen»
(J. Stähelin). Begonnen hat er damit in seiner

Vaterstadt Wil, die seit je dem Abt und dem Stift

am meisten verbunden und ergeben war. In
einem Mandat auferlegte er allen Bewohnern
Beichte und Kommunion zur Osterzeit. 1572
unterstellte er dann dem Mandat die ganze sog.
«Alte Landschaft», d.h. das Gebiet von
Rorschach bis Wil. Alle Gotteshausleute, die über 14

Jahre alt waren, sollten nunmehr jährlich in der
Fastenzeit die Beichte ablegen und die Kommunion

empfangen. Die Pfarrer mussten
Bestätigungszettel abgeben, die von den Beamten des

Abtes eingeholt wurden. Wer sich nicht fügen
wollte, musste das Land verlassen.

Die Gehorsamsforderung des Abtes ging also

recht weit. Als er sie aber auch im Toggenburg
und der Stadt St.Gallen gegenüber durchsetzen

wollte, scheiterte er. Im Toggenburg blieben die

bisherigen gemischt-konfessionellen Verhältnisse

bestehen, und die Bürger der Stadt konnten ihre
Sitze in den Stiftslanden weiterhin bewohnen,
ohne am Messgottesdienst teilnehmen zu müssen,

wie es der Abt verlangt hatte.

Die Konfessionsstreitigkeiten dürfen heute
hierzulande als weitgehend beigelegt betrachtet
werden. Auch in der ehemaligen «Alten
Landschaft» leben Katholiken und Protestanten
nunmehr in aller Regel friedlich zusammen. Der
Rabe auf Mariaberg ist geblieben. Wozu mahnt

er den Betrachter unserer Zeit? Woran möchte er
die Schüler, die Lehrer, die Besucher des Hauses

erinnern? An Columban, den Gehorsam - oder

an eine vergangene Zeit, deren Vergangenheit

man bedauern oder begrüssen mag? Sicher erinnert

das Bild an eine Kreatur, die - wie alle Kreaturen

-, ob fehlbar oder nicht, unsere Liebe,

unsere Teilnahme und unsere Achtsamkeit
verdient.

ANHANG

Zu Columbans Leben und Schriften
Die Quellen für das Leben Columbans sind: Jonas' Vita des

Heiligen (entst.642/43), das Gallus-Leben in seinen drei

vorliegenden Fassungen sowie Columbans eigene, noch
erhaltene Schriften, vor allem die Briefe.

Nach diesen Überlieferungen, besonders der Vita des

Jonas, wurde Columban (die irische Namensform ist Colum
oder Colman) um 543 in der Provinz Leinster im Südosten
Irlands geboren. Schon in jungen Jahren trat er in das

berühmte Kloster Bangor ein, wo er lange Zeit als Lehrer wirkte.

Die unter Abt Comgall dort herrschenden überaus strengen

Regeln der Selbstentäusserung genügten ihm offensichtlich

noch nicht, und er entschloss sich, auch die letzten noch
bestehenden Bindungen zu lösen und in asketischer Heimatlosigkeit

die «Wanderschaft für Christus» anzutreten.
Um 590 landete er zusammen mit 12 (Apostelzahl)

Gefährten an der bretonischen Küste und gründete mit Erlaubnis

und Unterstützung der burgundischen Merowingerköni-
ge in der Einsamkeit der Vogesen die drei benachbarten Klöster

Annegray, Luxeuil und Fontaine. Der Zustrom zu diesen

Klöstern war überaus gross. Das Festhalten an der irischen

Klosterverfassung und Osterberechnung brachte Columban
in Konflikt mit den Bischöfen des Landes, sein Freimut und
seine Sittenstrenge trugen ihm die Feindschaft des noch sehr

jungen Königs Theuderich und der durch Jonas ins schrecklichste

Licht gerückten Grossmutter Brunichilde ein.
So musste der Abt um 610 seine Klöster verlassen und sollte

zusammen mit seinen irischen Brüdern ins Herkunftsland
zurückgeschafft werden. Das Schiff das er in Nantes zwangsweise

bestieg, wurde aber an die Küste zurückgetrieben. Er
begab sich an den Hof König Chlotars von Neustrien und

von dort an jenen König Theudeberts von Austrasien in
Metz. Dieser wies ihm und seinen Gefährten Bregenz als

Aufenthaltsort zu. Auf dem Weg dorthin kam die Mönchsschar

zunächst nach Tuggen am Zürichsee, wo sie wegen des

unerbittlichen Vorgehens gegen das Heidentum bald wieder
vertrieben wurde, dann nach Arbon am Bodensee.

In Bregenz errichtete Columban eine kleine Kostersiedlung.

Dann liessen ihn der Tod seines Schutzherrn Theudebert

sowie die verständliche Ablehnung durch die einheimische

Bevölkerung ein letztes Mal den Wanderstab (die
«Cambutta») ergreifen. Unter Zurücklassung des erkrankten

Gallus zog er um 612/13 mit seinen Gefährten über die

Alpen, wurde in Mailand vom Langobardenkönig Agilulf
und seiner Gattin Theodelinde empfangen und gründete mit
deren Unterstützung das Kloster Bobbio im Tal der Trebbia

(zwischen Piacenza und Genua). Dort ist er am 23. November

613 (möglicherweise am 21. November 616) gestorben,
und dort ruhen auch bis zum heutigen Tag seine Gebeine.

An Schriften haben sich von Columban erhalten: 6 Briefe,
eine Anzahl Predigten (von denen Walker 13 als echt
anerkennt), 2 Regeln (die sog. «Mönchsregel» und die «Klosterregel»),

ein Bussbuch sowie eine Anzahl von Gedichten,
deren Echtheit freilich umstritten ist.

Literaturhinweise

Jonas' Columbansvita wurde kritisch ediert von Bruno
Krusch: Vitae Columbani abbatis discipulorumque eius libri
duo auctore Iona (=Monumenta Germaniae Historica,

Scriptores rerum Merovingicarum, Bd. 4), Hannover/Leipzig

1902. Davon eine leicht veränderte Neuausgabe für den

Schulgebrauch: Ionae Vitae sanctorum Columbani, Vedastis,

Iohannis, ed. Bruno Krusch Script, rer. Germ, in usum
scholarum ex MGH separatim editi), Hannover/Leipzig
1905. Die Textedition von 1902 wurde neu herausgegeben

und mit einer deutschen Übersetzung ergänzt von Herbert

Haupt, in: Quellen z. Gesch. des 7. und 8. Jh. Ausgew.
Quellen z. dt. Gesch. d. MA.s, Bd. IVa), Darmstadt 1982. Ich

stütze mich in der vorliegenden Arbeit hauptsächlich aufdie

sich im wesentlichen an den lateinischen Wortlaut haltende

Übertragung von Karl Suso Frank: Frühes Mönchtum im
Abendland, 2 Bände, Zürich/München 1975 (im 2. Band,
S. 169-230 u. 307-320, Jonas' Columbansvita mit
Anmerkungen).

65



Die Schriften Columbans liegen in der mustergültigen
Edition von G.S. M. Walker vor: Sancti Columbani Opera

Scriptores Latini Hiberniae, vol. II), Dublin 1957. Daraus
alle Zitate; die deutschen Ubersetzungen stammen vom
Verfasser.

Die Forschungsliteratur zu Columban bis etwa 1970 ist

aufgeführt bei Walker, lxxxiii-xcii, Johannes Duft,
St.Columban in den St.Galler Handschriften, in: Zeitschr. f.
Schweiz. Kirchengesch. 59 (1965), 285-96, Friedrich Prinz,
Frühes Mönchtum im Frankenreich, Wien 1965, 557-86
(für die Zeitgeschichte), im Repertorium fontium historiae
medii aevi, Bd. 3, Rom 1970, 512-16, und bei Johannes Wil-
helmus Smit, Studies on the Language and Style of Columba
the Younger (Columbanus), Amsterdam 1971, 1-21.-
Darunter besonders hervorzuheben ist: Fritz Blanke, Columban
und Gallus. Urgeschichte des schweizerischen Christentums,
Zürich 1940. Dieses fundierte, feinsinnige und auch für den
Laien lesbare Buch ist bis anhin die letzte umfassende

Monographie zum Thema in deutscher Sprache. - Von den neueren
Arbeiten (alle mit weiteren Literaturangaben) seien genannt:
Arnold Angenendt, Monachi Peregrini Münstersche
MA-Schr. 6), München 1972, 124-75; Arthur Kobler, Der
hl. Gallus in Annegray und in Luxeuil, in: Die Ostschweiz,
14. Okt. 1972; Iso Müller, Die älteste Gallus-Vita, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 66 (1972), 209-
49; Johannes Duft, Irische Einflüsse auf St.Gallen und Ale-
mannien, in: Arno Borst ed., Mönchtum, Episkopat und
Adel zur Gründungszeit des Klosters Reichenau, Sigmaringen

1974, 9-35; Kurt-Ulrich Jäschke, Kolumban von
Luxeuil und sein Wirken im alemannischen Raum, ebd. 77-
130; Walter Berschin, Gallus abbas vindicatus, in: Hist.

Jahrb. 95 (1975), 257-77; Franz Brunhölzl, Geschichte der
lateinischen Literatur des Mittelalters, Bd. 1, München 1975,
179-87;Jean Laporte, Art. Colombano, in: Dizionario degli
istituti di perfezione, Bd. 2, Rom 1975, 1228-36; Hagen
Keller, Fränkische Herrschaft und alemannisches Herzogtum

im 6. und 7. Jahrhundert, in: Zeitschrift für die
Geschichte des Oberrheins 124 (1976), 1-30; Jakob Streit,
Sonne und Kreuz. Irland zwischen Megalithkultur und
frühem Christentum, Stuttgart 1977; Corbinian Gindele osb,
Columban verzichtet aufseinen Messpriester Gallus, in: Studien

und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens
und seiner Zweige 90 (1979), 438-45; Ingeborg Meyer-

Sickendiek, Gottes gelehrte Vaganten. Auf den Spuren der
irischen Mission und Kultur in Europa, Stuttgart 1980;
Arnold Angenendt, Art. Columbanus, in: Theol.
Realenzyklopädie, Bd. 8, Berlin/ New York 1981, 159-62; H.B.
Clarke / Mary Brennan ed., Columbanus and Merovingian

Monasticism, Oxford 1981; Heinz Löwe, Columban
und Fidolius, in: Deutsches Archiv für Erforschung des
Mittelalters 37 (1981), 1-19; Donald A. Bullough, Art.
Colombano, in: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 27,
Rom 1982,113-29; Heinz Löwe ed., Die Iren und Europa im
früheren Mittelalter, 2 Bände, Stuttgart 1982 (mit Aufsätzen
über Columban); I. Wood, The Vita Columbani and
Merovingian hagiography, in: Peritia 1 (1982), 63-80; Herbert
Haupt, Art. Columban, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
1. Lief., München/Zürich 1984, 65-67; Johannes Duft, Frühes

Christentum in Brigantium, in: Das römische Brigan-
tium. Ausstellungskatalog des Vorarlberger Landesmuseums
Nr. 124, Bregenz 1985, 101-21; Gerold Hilty, Gallus in
Tuggen, in: Vox Romanica 44 (1985), 125-55; Ders., Gallus
am Bodensee, ebd. 45 (1986), 83-115; Walter Berschin,
Columban und Gallus in Bregenz, in: Montfort 38 (1986), 160-
64; Günter Salzmann, Kolumbans «Carmen navale» und
Vergil, ebd. 165-75. - Vom Verfasser ist erschienen: Der
Ungehorsam des heiligen Gallus, in: St.Galler Tagblatt, 16.

Okt. 1985; Gallus ein Visionär?, ebd., 10. Okt. 1986.
Die wesentliche Literatur zu Mariaberg ist verzeichnet im

informationsreichen Führer von Bernhard Anderes:
Rorschach. Ehemaliges Kloster Mariaberg, heute Kantonales
Lehrerseminar, Rorschach 1982. - Aus Anlass des 500-Jahr-
Jubiläums fand im Mai 1987 in St.Gallen eine Ausstellung
statt, zu der auch ein umfangreicher Katalog erschienen ist:
Ulrich Rösch, St.Galler Fürstabt und Landesherr, ed. Werner

Vogler, St.Gallen 1987. - Zur Grundsteinlegung des

Klosters am 21. März 1487 vgl. Max Schär, in: Ostschweizerisches

Tagblatt, 21. März 1987.

Speziell die Malereien im Kapitelsaal behandeln: Daniel
Frei, Die Ausmalung des Musiksaales auf Mariaberg, in:
Rorschacher Neujahrsblatt RN) 1962, 33-40; Hans

Seitz, Die Fresken von 1564-1568 auf Mariaberg zu
Rorschach, in: RN 1969, 7-50; Albert Knoepfli, Die Malereien
im Kapitelsaal auf Mariaberg, in: RN 1977, 17-40 (wieder-
abgedr. in: Mariaberg Rorschach. Festschrift aus Anlass der

Restaurierung 1969-1978, Rorschach 1978, 57-80); Bernhard

Anderes, Führer 1982,19-28; Ders., Nachreformatori-
sche Wandmalereien im Kanton St.Gallen bis um 1630, in:
RN 1984, 40.

Die grundlegende Untersuchung zur Geschichte des

Handschuhs stammt von Berent Schwineköper: Der Handschuh

im Recht, Ämterwesen, Brauch und Volksglauben.
Mit einer Einführung von Percy Ernst Schramm, Berlin 1938

(unveränd. Nachdr. Sigmaringen 1981). - Vom liturgischen
Gebrauch des Handschuhs und der Wortgeschichte handeln:
Joseph Braun, Die liturgische Gewandung im Occident und
Orient. Nach Ursprung und Entwicklung, Verwendung und

Symbolik, Freiburg i. Br. 1907 (unveränd. Nachdr. Darmstadt

1964), 359-84; Walther v. Wartburg, Französisches

etymologisches Wörterbuch, Bd. 17, Basel 1966, 505-08.
Eine zusammenfassende Übersicht über alle in Europa

vorkommenden Rabenvögel (Corviden) gibt Franklin
Coombs: The Crows. A Study of the Corvids of Europe,
London 1978. Ethologisch wichtig ist die Dissertation von
Eberhard Gwinner: Untersuchungen über das Ausdrucksund

Sozialverhalten des Kolkraben (Corvus corax corax L.),
in: Zeitschrift für Tierpsychologie 21 (1964), 657-748. -
Obwohl das Hauptinteresse von Konrad Lorenz den Dohlen
gehörte, finden sich bei ihm auch bemerkenswerte Beobachtungen

zum Verhalten des Raben, z.B. in: Über tierisches
und menschliches Verhalten, Gesammelte Abhandlungen,
Bd. 1, München 1965, 13-69 u. 70-114; Er redete mit dem

Vieh, den Vögeln und den Fischen, 31. Aufl., dtv 173, München

1984. - Ergiebig sind ferner: Otto Fehringer, Die Welt
der Vögel, München 1951; RudolfBerndt/Wilhelm Meise,
Naturgeschichte der Vögel, Bd. 2, Stuttgart 1962; Walter
Wüst, Rabenvögel, in: Grzimeks Tierleben. Enzyklopädie
des Tierreiches, Bd. 9 (Vögel 3), Zürich 1970, 485-506.
Köstlich auch: Michael Baumgartner, Der Rabe - ein
Spassvogel, in: Tagesanzeiger-Magazin Nr. 44, 1. Nov. 1986,

43-53-
Zur Symbolik von Rabe und Taube im Christentum

findet sich reiches Material bei Friedrich Sühling, Die Taube
als religiöses Symbol im christlichen Altertum, Freiburg i.Br.
1930, und Hans Messelken, Die Signifikanz von Rabe und
Taube in der mittelalterlichen deutschen Literatur, Diss.
Köln 1965. - Zitiert wurden ausserdem: Dorothea Forstner
osb, Die Welt der Symbole, Innsbruck / Wien / München,
2. Aufl. 1967, 254 f.; Manfred Lurker, Wörterbuch biblischer

Bilder und Symbole, München, 2. Aufl. 1978,241-43.
Der Rabe in Mythologie und Volksglaube wird behandelt

an folgenden Orten: Otto Keller, Die antike Tierwelt, Bd.

2, Leipzig 1913 (Nachdr. Hildesheim/New York 1980), 91-
109; Will-Erich Peuckert, Art. Rabe, in: Handwörterbuch
des deutschen Aberglaubens, Bd. 7, Berlin/Leipzig 1935/36,

427-57; Brockhaus Enzyklopädie in 20 Bänden, 17. Aufl.,
Bd. 15, Wiesbaden 1972, 339 f.; Wolfram Eberhard, Lexikon

chinesischer Symbole, Köln 1983, 233 f.

Allgemeine Nachschlagewerke zu den Heiligen sind: Bi-
bliotheca Sanctorum, ed. Pontificia Universitä Lateranense,

13 Bände, Rom 1961 ff.; David Hugh Farmer, The Oxford
Dictionary ofSaints, Oxford, 2. Aufl. 1979; Otto Wimmer/
Hartmann Melzer, Lexikon der Namen und Heiligen,
Innsbruck/Wien/München, 4. Aufl. 1982. - Für den Hausgebrauch

eignen sich: Hiltgart L. Keller, Reclams Lexikon der

Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart, 5. Aufl.
1984; Hans und Carlo Melchers, Das grosse Buch der Heiligen.

Geschichte und Legende im Jahreslauf, Zürich 1978.

Zur Ikonographie der Heiligen sind zu nennen: Karl
Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 2, Freiburg

i.Br. 1926; Louis Réau, Iconographie de l'art chrétien,
4 Bände, Paris 1955fF-; Lexikon der christlichen Ikonogra¬

phie, ed. Engelbert Kirschbaum sj / Wolfgang Braunfels
8 Bände, Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968-76.

Die Viten der irischen Heiligen sind gesammelt bei Charles

Plummer, Vitae Sanctorum Hiberniae, 2 Bände, Oxford
2. Aufl. 1968. Etwa zu einem Drittel irische Erzählungen
enthält das (immer noch käufliche) Buch von Joseph
Bernhart: Heilige und Tiere, München 1937.

Die angeführten Legendensammlungen sind: Die Legenda

aurea des Jacobus de Voragine. Aus dem Lateinischen übers,

von Richard Benz, Heidelberg, 9. Aufl. 1979; «Der Heiligen
Leben», Winterteil, Nürnberg (Anton Koberger), 1488

(Exemplar der Kantonsbibliothek [Vadiana] St.Gallen, Ink.

Nr. 1083). Vgl. dazu Peter Ochsenbein, St. Otmars Weinlä-

gel. Ein Beitrag zur Rezeption des Legendars «Der Heiligen
Leben», in: Schweizer Volkskunde 75 (1985), 65-69;

Die Übers, der Benediktsvita von Gregor dem Grossen

findet sich bei Joseph Funk in der «Bibliothek der Kirchenväter»,

2. Reihe, Bd. 3/2, München 1933, 65. Zum
Gehorsamsgebot in der «Regula Benedicti»: Georg Holzherr, Die

Benediktsregel. Eine Anleitung zu christlichem Leben
Zürich/Einsiedeln/Köln 1980, 83Ü - Die Meinradsvita ist mit

deutscher Übersetzung von P. Leo Helbling abgedruckt in:

Sankt Meinrad. Zum elften Zentenarium seines Todes 861-

1961, hrsg. von Benediktinern des Klosters Maria Einsiedels

Einsiedeln/Zürich/Köln 1961, 26-41. - Der Wortlaut der

vier ältesten Fassungen der Idda-Legende ist abgedruckt bei

Leo M. Kern, Die Ida von Toggenburg-Legende, in: Thur-

gauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte, Heft 64/65

(1928), 1-136. Dazu wichtig: Bruno Meyer, Die heilige Ita

von Fischingen, in: Thurg. Beitr. z. vaterl. Gesch., Heft 112

(1974/75), 21-97. Für die Darstellung in der Kunst: P.

RudolfHenggeler, Zur Ikonographie der hl. Idda von Toggenburg,

in: Anz.f.schweiz.Alt.künde, nf 40 (1938), 25-44;

Walter Hugelshofer, Ein spätgotischer Altarflügel mit
Darstellungen aus dem Leben der heiligen Ita, in: Thurg. Beitr. z.

vaterl. Gesch., Heft 112 (1974/75), 5-19.
Die Darstellungen Columbans in der Kunst behandeln:

R. Olmi, L'iconografia di San Colombano, in: San Colombano

e la sua opera in Italia, Bobbio 1953, 21-31; Annibale

Maestri, Ii culto di San Colombano in Italia, Piacenza 1955;

Bibliotheca Sanctorum, Bd. 4 (Rom 1964), 120.

Zur Glasscheibe von 1560 und ihrem Schöpfer, Andreas

Hör, siehe: Johannes Egli, Die Glasgemälde des Historischen

Museums in St.Gallen, 2 Teile 65. und 67. Neujahrsbl.

hrsg. vom Hist. Verein des Kantons St.Gallen), St.Gallen

1925/27,17-20; Paul Boesch, Die alte Glasmalerei in St.Gal¬

len 96. Neujahrsbl.), St.Gallen 1956, 14-23; Ernst W.

Alther, Andreas Hör, der Sanktgaller Maler Mitte des

sechzehnten Jahrhunderts, Flawil 1979; Jakob Wahrenberger,
Eine Bildscheibe des Othmar Cuntz, Statthalter zu
Rorschach 1560 (an der Kasse des Heimatmuseums erhältlich).

Die Literatur zu Abt Otmar Kunz und seiner Zeit ist

zusammengestellt bei Johannes Duft / Anton Gössi / Werner

Vogler, Die Abtei St.Gallen, St.Gallien 1986,158F - Darunter

hervorzuheben sind: Joseph Müller, Karl Borromeo und

das Stift St.Gallen, Sonderdruck aus der «Zeitschrift für

Schweizerische Kirchengeschichte», Band 14 (1920), und

Johannes Duft, Karl Borromäus in St.Gallen. Ein Gedenken

nach vierhundert Jahren, St.Gallen 1970.- Zusätzlich zu

nennen sind: Hubert Jedin, Art. «Das Konzil von Trient», in.

Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 10 (1965), 342"V>

J [ohann] Stähelin, Geschichte der Pfarrei Rorschach,

Rorschach 1933, 238ff., und Theodor Wilhelm Bätscher,
Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt St.Gallen, Bd. 1, St.Ga -

len 1964, 219-27 (mit Berücksichtigung der Ratsprotokolle).

Die Fotos stammen, wenn nicht anders vermerkt, vom

Verfasser.

Für seine geduldige Beratung und Hilfe bei der elektroni

sehen Textverarbeitung danke ich sehr herzlich meinem

legen und Freund Thomas Krucker.

66


	Der heilige Columban und der Rabe : zu einer Bilddarstellung auf Mariaberg in Rorschach

