
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 77 (1987)

Artikel: Das persönliche Gebetbuch des Abtes Ulrich Rösch

Autor: Ochsenbein, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das persönliche Gebetbuch des Abtes
Ulrich Rösch

Peter Ochsenbein So schwierig es bereits ist, aus den erhaltenen
recht disparaten Zeugnissen ein historisch
gerechtes Bild vom Abt, Landesfürsten und Politiker

Ulrich Rösch nachzuzeichnen, um so an-
massender erscheint der Versuch, einzelne dieser

Quellen auch für eine Charakterisierung des

Menschen Ulrich und seiner persönlichen
Eigenschaften auszuwerten. Ein solches Porträt ist nur
in groben Zügen möglich. Denn persönliche
Dokumente wie etwa tagebuchartige Notizen, eigene

literarische Texte, Briefe an Freunde und
Verwandte sucht man vergeblich. Auch die wenigen
Handschriften, die Abt Ulrich für sich in Auftrag
gab, dürfen nur sehr bedingt als persönliche
Zeugnisse herangezogen werden. So hat Bernhard

Anderes das 1488 von Hans Haggenberg
vollendete Wappenbuch (Cod. Sang. 1084) als

Dokument eines Auftraggebers vorgestellt, der,
weil aus kleinbürgerlichen Verhältnissen
aufgestiegen, mit seiner Wappenleidenschaft nun
«Anspruch auf heraldische Legitimation und
reichsfürstliche Anerkennung» erhebe.1 Aber
eine solche Deutung, so offensichtlich sie sein

mag, lässt sich im Codex nirgends unmittelbar
nachweisen. Recht unpersönlich erscheint
sodann das Pontifikalmissale Röschs (Cod. Sang.

356), das ausschliesslich liturgisches Formulargut,

nämlich die vom zelebrierenden Pontifex zu
lesenden bzw. zu singenden Texte enthält.
Lediglich das eigens für Abt Ulrich 1472 geschaffene

Gebetbuch, heute in der Stiftsbibliothek
Einsiedeln als Codex Einsidlensis 285 überliefert,
führt in den persönlichen Bereich, bietet es doch

gegen 50 grössere und kleinere Texte für die
Privatandacht. Gewährt uns dieses Büchlein einen
Blick in das private Frömmigkeitsleben des

St.Galler Abtes?

Zunächst ist festzuhalten, dass dieses lateinische

Devotionale für Abt Ulrich persönlich
geschrieben und gemalt wurde. Am Schluss des

Pergamentcodex versichert der Schreiber Simon
Rösch in der Subskription, er habe das Büchlein
(libellus) auf Bitte und Willen des frommen
Fürsten und Herrn Ulrich, Abt zu St.Gallen,

geschrieben (adpreces et voluntatem devotiprincipis
et domini, domini Udalrici abbatis ad Sanctum

Galium).2 In mehreren Gebeten nennt sich denn
auch das betende Ich Üdalricus bzw. Ülricus-\
und der Kalender zu Beginn des Büchleins ist

ganz und gar auf denjenigen des Klosters St.Gal¬
len abgestimmt.4 Man darf deshalb vermuten,
dass der Auftraggeber selber bei der Auswahl der
Texte beteiligt gewesen ist, und nichts spricht
dagegen, dass Ulrich aus diesem Büchlein in stillen
Stunden gebetet und über den Bildern meditiert
hat. Schliesslich ist der Auftraggeber und erste
Benützer in der Anfangsinitiale zum Haupttext
als betender Abt dargestellt (Abb. 1): Ulrich
Rösch, in die schwarze Kukulle eines Benediktiners

gehüllt und das Haupt mit einer hohen

Kappe bedeckt, kniet auf dem blanken Boden,
faltet die Hände zum Gebet und hält gleichzeitig
den Abtstab.

Im Gegensatz zu zahlreichen lateinischen
Gebetbüchern des Spätmittelalters ist das Devotionale

Ulrichs in der Forschung recht gut bekannt.
Denn mit seinen 69 Bildseiten, den über 100
Initialen und dem reichen Rankenwerk gehört der
Codex zu den kostbarsten Handschriften der
Zeit im oberdeutschen Raum. Eine ausführlichere

Studie allerdings ist dem Gebetbuch
bislang noch nicht gewidmet worden. Mit Ausnahme

der knappen Beschreibung im Einsiedler

Handschriftenkatalog durch P. Gabriel Meier5
beschränken sich zudem die wenigen Beobachtungen

meistens auf kunstgeschichthche Fragen,
jedoch nicht auf den Text.6 Auch im folgenden
Beitrag ist es nicht möglich, Ulrichs Gebetbuch
umfassend zu behandeln.7 So können etwa die
kunsthistorischen Fragen nur am Rande berührt
werden. Dafür steht erstmals der Text im
Zentrum der Untersuchung, indem nämlich sämtliche

Gebete und die weiteren Texte erstmals

katalogisiert und, wenn möglich, identifiziert werden.

Die Beobachtungen zur Textzusammenstellung

versuchen unter anderem Weniges von
dem herauszustellen, was auf Persönliches des

Erstbesitzers Ulrich hindeuten könnte.

5



i. Die Handschrift

Die Einsiedler Handschrift 285 besteht heute aus

insgesamt 114 Pergamentblättern, was 228 Seiten

ergibt (der Codex ist paginiert). Zu einem
Vorsatzblatt aus Papier hat P. Gall Morel (1803-
1872) drei kleinere Papierblätter mit einer

Kurzbeschreibung eingefügt. Ein Papierblatt bildet

auch den Abschluss der Handschrift, die in
einen barocken Einband eingebunden ist. Das

weisse Leder auf Holz weist Blinddruck durch

Rollenstempel mit Blumenmustern auf. Der
Einband wirkt kaum gebraucht, die beiden
verzierten Schliessen sind erhalten. Im Innern der
Handschrift sind allerdings mehrere Seiten (so

p.23-25, 37-43, 57-63, 69-71 und 222-226)
stark abgegriffen und weisen bräunliche Flecken

an den äusseren Ecken auf. Offensichtlich ist also

die Handschrift nach längerem Gebrauch im
späten 16. oder frühen 17. Jahrhundert neu
gebunden worden. Bei dieser Neubindung ist das

Pergament an den Rändern beschnitten worden.

Zusammensetzung und Einrichtung der
Handschrift verraten durch ihre Einheitlichkeit
und Kunstfertigkeit Entstehung in einer Schreibstube.

Je fünf Bogen (Doppelblätter) bilden
jeweils eine Lage, jedoch sind zu einem späteren

Zeitpunkt - vermutlich im ausgehenden
16. Jahrhundert - insgesamt sechs Blätter
herausgeschnitten worden.8 Jede beschriebene
Pergament-Seite (Grösse: 11,5X16 cm) ist gleich
eingerichtet, indem für den einspaltigen Schriftspiegel

(Grösse: 7,5X11,5 cm) zunächst eine feine

mit Tinte ausgeführte Liniierung mit 25-28 Zeilen

geschaffen wurde, mit doppelt gezogener
Quadrierung oben und unten bis an den Rand.
Am Pergament ist nicht gespart worden, wie die
breiten Ränder zeigen. Sodann blieben
ursprünglich mindestens 19 Seiten unbeschrieben,9

von welchen 10 erst viel später - mit Sicherheit
nach 1550 - beschrieben wurden, und zwar
offensichtlich von drei verschiedenen
Zusatzhänden. 10

Das ebenfalls später hinzugefügte, flüchtig
gezeichnete Abtswappen auf p. 1 gibt uns erste
Hinweise über die weitere Geschichte des Gebet-
biichleins. Denn das Abtswappen mit drei Ringen

bezieht sich auf den Zisterzienser-Abt Christoph

I. Silberysen (1542-1608), der dem Konvent

von Wettingen 1563-1594 vorstand, selber

aus historischem Interesse mehrere Texte verfas-
ste und seine Handschriften mit Federzeichnungen

versah.11 Vermutlich hat er selber sein Wappen

als neuen Besitzausweis ins Gebetbüchlein
gezeichnet, eine der drei Zusatzhände ist wohl
die seinige.12 Wie der Zisterzienser-Abt in den
Besitz dieses St.Galler Bändchens gelangt ist, wissen

wir nicht. Ebenso unbestimmt bleibt, wann
das Büchlein von Wettingen in die Stiftsbiblio-

Miamt^Paimirnah&iûàiezàmTu
"" " /iS ' Q-- -j

9 m MikH mmfoms
1 31 IPS
fe? It BMtifeil

* pj i ietttzmnvetI X Smtmaqmv
Step

1 mumîwittpp trauRitomtmlnte
jmm m7
pnmwomtiwet pettyaucmumfi
mm Banttt
^mmupmtneaqtiti^mifîumûmQ

i vttmin tmttuauoiuttfatt^ fètnuMfà
; mfm* imti*aitzmec&mwlûet&tïîè

mtetdtamqui mutoim amÖ«!«

atruf ttage ingnp&j

tuasütleXettz
«**mntïib;%nmtuu twmu mgott

Abb. i
Der betende Abt Ulrich Rösch. Beginn des

heilsgeschichtlichen Gebet-Bild-Zyklus im Gebetbuch des

St.Galler Abtes (Cod. Eins. 285, p. 80).

6



thek Einsiedeln kam, jedenfalls bereits vor der

Aufhebung des Aargauer Klosters (1841), denn

die Signatur unter dem Wettinger Abtswappen
No. XII. B. Virg. Einsidlensis muss eine Hand des

17. oder frühen 18. Jahrhunderts geschrieben
haben.13

Ob die bereits genannten starken Gebrauchsspuren

aus der Zeit des Erstbesitzers Ulrich stammen,

wissen wir nicht. Seit der zweiten Hälfte
des 16. Jahrhunderts wurde das Bändchenjeden-
falls benutzt, wie das Besitzerwappen des

Wettinger Abtes Christoph I. und die zeitgenössischen

drei Zusatzhände dies ausweisen. In dieser

Zeit sind wohl auch die heute fehlenden Blätter
herausgeschnitten worden. Denn die Zusatzhand

1 konnte den Schluss des Haupttextes auf

p. 219 nur deshalb ergänzen, weil ihm die

herausgeschnittene Seite (auf deren Rückseite sich,

wie zu zeigen sein wird, ein Bild vom Jüngsten
Gericht befand) noch zur Verfügung stand.
Vermutlich hat Abt Christoph I. selber die erste Seite

(vor p. 1) herausgeschnitten; sie enthielt wohl -
ähnlich wie im erhaltenen Wappenbuch des

Ulrich Rösch auf der Innenseite des vorderen
Holzdeckels - das heraldische Signet des St.Galler
Abtes.

Aus der Textkomposition lässt sich schliesslich

klar erkennen, dass die insgesamt 12 Lagenhefte

(Quinternionen) bereits ursprünglich in
der heutigen Reihenfolge zusammengesetzt
waren. Der ursprüngliche Einband dürfte am
gleichen Ort entstanden sein, wo der Text und
die Illustrationen geschaffen wurden. Es fehlen
nämlich die sonst üblichen Wortreklamanten
am Ende einer Lage.

2. Der Schreiber Simon Rösch

Der Hauptschreiber - er schreibt eine gepflegte
gotische Buchschrift mit Formelementen der
Kursiven - nennt sich im Gebetbüchlein an zwei
Stellen: am Schluss des Kalenders (p. 13) in
abgekürzter Form Frater 1472 Symon R. und in der
abschliessenden Subscriptio (p. 224) ausführlich:
conscriptus per fratrem Symonem RSsch de

Marchdorff, conventualem in Wiblingen,14
Datierungen bringt er nicht nur bei den beiden

Namensnennungen an, sondern zusätzlich an drei
weiteren Stellen: auf p. 39 nochmals die Jahreszahl

1472, aufp. 75 unten: Orate 1472 pro me Eu-
femie virginis und auf p. 186: 1472 Sixti. Das

Jahresgedächtnis der heiligen Jungfrau Euphemia
wurde, wie auch der Kalender zu Beginn des

Büchleins ausweist, jeweils am 16. September,
das des Papstes und Märtyrers Sixtus II. am
6. August gefeiert.15 Simon Rösch hat also demnach

den mittleren Teil mit dem Haupttext
(p.8o—218) zuerst und danach erst jenen mit

den einzelnen Privatgebeten (p. 23-75)
geschrieben.

Der aus Markdorf gebürtige Simon Rösch

(1438-18.9.1507) ist kein unbekannter
Winkelschreiber, sondern im blühenden Skriptorium
der Benediktinerabtei Wiblingen, wo er 1460

eintrat und nach 1464 zum Priester geweiht
wurde, der fleissigste und vielleicht sogar
führende Kopfunter den 25 Skriptoren, die sich dort
in der Zeit von 1430 bis 1500 nachweisen
lassen.16 Jedenfalls weiss P. Meinrad Heuchlinger
(1654-1716) nach einer älteren Quelle in seinen

Wiblinger Annalen zu berichten, Simon Rösch,

vonJugend an bis ins hohe Alter durch fortwährendes

Schreiben geübt, sei der herausragende
und zugleich erste Schreiber Wiblingens gewesen,

sowohl was die Schönheit seiner verschiedenen

Schriften als auch was die Anzahl der
angefertigten Codices betreffe.17 Heuchlinger führt
denn auch für die Jahre 1461 bis 1505 gegen 30
Handschriften an, die Simon Rösch geschrieben
und teilweise rubriziert habe; fast alle sind heute
verloren.18 Erhalten haben sich lediglich drei

Auftragsarbeiten: das 1472 geschriebene Gebetbuch

für Abt Ulrich Rösch, sodann ein Rituale
für die Mönchsprofess, das Simon Rösch 1473
ebenfalls für den St.Galler Abt schrieb (Cod.
Sang. 1297), und eine 1493 für den Weingartner
Abt Kaspar Schiegg geschaffene Kapitel-Handschrift

(mit Martyrologium, Nekrologium und

Regula Benedicti), die heute in der
Landesbibliothek in Fulda liegt (Cod. Aa 101a).19

Dass Abt Ulrich Rösch für sein persönliches
Gebetbuch und das Profess-Rituale den
vermutlich besten Schreiber im Wiblinger Konvent
beauftragte, ist wohl kein Zufall, sondern spiegelt

seine engen Beziehungen zum schwäbischen
Kloster wider. Innerhalb der St.Galler
Mönchsgemeinschaft dürfte der Abt um 1472 noch
kaum einen gewandten Buchschreiber zur
Verfügung gehabt haben. Das hauseigene Skriptorium

sollte erst nach 1500 allmählich wieder
aufblühen.20 Ulrich Rösch kannte den Wiblinger
Konvent und dessen Schreibkunst, zudem war er
wohl bereits vor 1470 mit dem dortigen Abt
Ulrich Hablützel befreundet. Dieser bedeutende
Prälat (1432-1473) hatte gleich zu Beginn seiner

Amtszeit den Konvent der Melker Reformbewegung

angeschlossen. In wenigen Jahren wurde
das Wiblinger Kloster selber zu einem Zentrum
der benediktinischen Erneuerungsbewegung in
Süddeutschland. Ulrich Hablützel schickte viele

seiner Mönche zur Reform in andere Klöster, so

nach Hirsau, Blaubeuren, Lorch, Alpirsbach,
aber auch nach St.Gallen, wo Wiblinger Mönche

1442-1451 recht erfolgreich wirkten.21 Am
14.9.1451 konnte der Wiblinger Abt, damals

Visitator der Benediktinerklöster in der Diözese

Konstanz, dem Galluskonvent eine erste Neu¬

ordnung vermitteln. Er soll gar öfters im
Steinachtal geweilt haben.22 Als sich 1453 Ulrich
Rösch, damals als Mönch Finanzverwalter des

Klosters (Grosskeller), mit seinem Abt Kaspar
von Breitenlandenberg wegen dessen

verschwenderischen Ausgaben entzweite, schickte
ihn dieser am 27. März 1454 111s Exil nach
Wiblingen, wo Ulrich allerdings nur wenige Wochen
blieb und bereits am 25. Mai wieder nach St.Gal¬
len zurückkehrte.23 Ob Ulrich seinen 34 Jahre
jüngeren Namensvetter Simon persönlich kannte,

wissen wir nicht; ob er gar mit ihm verwandt
war, ist, soweit ich sehe, in der Forschung bisher
nicht untersucht worden.24

Beim Vergleich der Schrift des Gebetbuchs

mit derjenigen im Profess-Rituale (vgl. Abb. 4)
ist die Ähnlichkeit evident. Auffällig gleichgestaltet

ist nicht nur der Duktus dieser gotischen
Buchschrift (Textualis), sondern ebenso einzelne
Grossbuchstaben wie E, N, D. Aus Oberlängen
der obersten Zeile können längere Schlaufen oder

gar kunstvolle Verzierungen herauswachsen

(wie etwa aus dem Buchstaben 1 von largus in
Cod. Sang. 1297, p. 11, und von lucis in Cod.
Eins. 285, p.88). Einfache Schlaufen bilden sich

ebenso aus Unterlängen der untersten Zeile. Am
auffälligsten ist jedoch die Ähnlichkeit der meist

zweizeiligen Lombard-Buchstaben (in rot und
blau) und einzelner mit Ranken verzierter, dem
Textblock 15-zeilig vorangestellter Initialen (etwa

demj in Cod. Sang. 1297, p. 4 [Abb.4] und in
Cod. Eins. 285, p.34). Simon Rösch, der das

Profess-Rituale am Schluss auf p. 19 mit Frater

1473 Sy Rösch subskribiert, dürfte beide
Handschriften auch selber rubriziert haben. Das legen
zudem Aussagen in den Wiblinger Annalen
nahe, wo an mehreren Stellen Simon Rösch
ausdrücklich als Rubrikator bezeichnet wird.25
Während das Gebetbuch Ulrichs spätestens am
Ende des 16.Jahrhunderts der Abtei St.Gallen
entfremdet wurde und nach Wettingen gelangte,
blieb das Profess-Rituale im Galluskloster, wurde

1608 neu gebunden (mit Supralibros des

Abtes Bernhard II. Müller) und blieb, wie die

Nachtragstexte auf p. 2 und 20 belegen, weiterhin

in liturgischem Gebrauch.

3. Zum Inhalt und zum Typus
des Rösch-Gebetbuchs

Als Ulrich Rösch das Wiblinger Skriptorium,
vielleicht sogar unmittelbar Simon Rösch, zur
Herstellung seines Devotionale beauftragte,
wollte er offensichtlich eine repräsentative,
seinem Stand als Abt und Landesfürsten gemässe
Prachthandschrift. Für die persönliche
Frömmigkeit eines gebildeten Klerikers boten sich
damals zwei Haupttypen lateinischer Gebetbücher

7



an: das Stundenbuch (Horarium oder Livre
d'heures) und das Privatgebetbuch (Libellus
precum). Während das Stundenbuch zur
Hauptsache liturgische und paraliturgische Texte
enthält (so das Kleine Marienoffizium, die

Totenvesper und -vigil, Busspsalmen mit der Aller-
heiligenlitanei, mehrere Kurzoffizien, öfters
auch Suffragien, d.h. aus Antiphon, Vers und
Kollekte bestehende Kurzgebete zu einzelnen

Kirchenfesten), ist das lateinische Privatgebetbuch

eine von Handschrift zu Handschrift
variierende Sammlung von privaten, d.h. auf das Ich
des Betenden abgestimmten Gebeten verschiedensten

Inhalts (Morgen- und Abendgebete,
Elévations-, Passions-, Sühne- und Bittgebete,
Kommuniongebete u.a.).26 Abt Ulrich Rösch
wählte weder den einen noch den andern damals
üblichen Haupttyp, sondern er liess sich eine

Text- und Bildsammlung anlegen, die in ihrer
Zusammensetzung sowohl im Hoch- wie auch
im Spätmittelalter äusserst ungewöhnlich war.
Um den besonderen Typus seines Gebetbuchs zu
verstehen, ist es unumgänglich, sämtliche Texte
einschliesslich der späteren Zusätze in der
Reihenfolge ihres Auftretens hier mit charakterisierendem

Kurztitel, Rubrik, Textanfang und
-ende zunächst vorzuführen, um sie danach in
ihrer speziellen Zusammensetzung knapp
würdigen zu können:27

1. (p.2-13) St.Galler Kalendar; (14-17) Tafeln zur
Bestimmung des Mondstandes (14), der Goldenen Zahl
(16), des Sonntagsbuchstabens (17) sowie der
Osterberechnung (15).

2. (18) Gebet vor dem Aderlass >Oratio ante minutio-
nem dicenda< Mediator dei et hominum boue Iesu Christs,

qui (ne aeterne mortis deputemur supplicio) tuum

sanguinem preciosum pro nostre salutisprecio fudisti... in

me prave voluptatis fluxus. Qui cum patre etc.

3. (20) Suffragium zum hl. Michael >De Sancto Micha-
ele. Antiphona< Michael archangele paradisi preposite,
veni in adiutorium populo dei... in terra vita nostra mu-
niatur. Per. Auch in: Basel, UB, Cod. A X 96,180

4. (23) Bussgebet, Augustin zugeschrieben >Orationem

sequentem conpoluit sanctus Augustinus, affirmons
quod quicumque earn ßexis genihus et erectis in celum

oculis singulis diehus semel devote dixerit, numquam in

peccatis morietur. Oratio< Aspice ad me infielicem, pietas
inmensa omnipotens et misericors deus. Amen. Auch
in: Basel, UB, Cod. A X 94,267V u. A X 98,20V;
Darmstadt, Hess. LB, Hs. Ii27,i5r; Freiburg i. Br.,
UB, Hs. 301,2V; Köln, Stadtarchiv, Cod. GB quart.
54,I2V. Vgl. Leroquais I, S. 122.

5. (23-25) Zwei Segen 5.1. >Benedictio bona, deinde ka-

racter Leonis pape, qui missus erat régi Cypri contra omnia

pericula corporis et anime< (24) Pax domini nostri Ihesu

Cristi, et virtus sacratissime passionis eins et in hora

mortis inee. Amen. Auch in: Nürnberg, German. Nat.-
museum, Hs. 22402,110V - 5.2. >Sequitur karacter

Leonis< Benedicat me deus pater, qui cuncta creavit ex
nichilo (25) per misericordiam dei omnipotentis.
Amen.

6. (25) Morgengebet >De mane quatido surgis oratio<
Gratias tibi ago, domine Iesu Criste, qui me dignatus es in
hac node custodire placeat servitus mea. Amen. Auch
in: Darmstadt, LB, Hs. 1008,32r; vgl. Leroquais I,
S.234.

7. (25) Abendgebet >Oratio de sero< Rogo te, domine

deus, ut quitquit in hac die cogitando, operando et loquen-
do cum letitia exurgam. Amen.

8. (26-27) Zwei Elevationsgebete 8.1. >Item quicumque
cum elevations hostie dixerit sequentem orationem habet

goo dies indulgentiarunK Ave verum corpus domini nostri

Ihesu Cristi, natum ex Maria virgine 0 dulcissime
Ihesu frli Marie, miserere nobis. Amen. ~Chevalier Nr.
2175; vgl. AH 54, Nr. 167, S. 257 und Leroquais ii,
S. 382.- 8.2. >Item papa Bonifatius sextus adpreces Phi-
lippi regis Francie omnibus confiessis et contritis qui banc

orationem post elevationem corporis Cristi in elevatione ca-
licis dixerint, confirmavit et concessit duo milia indulgentiarunK

Domine Ihesu Criste, qui hanc sacratissimam

carnem degloriosissima virgine Maria assumpsisti... (27)
periculis preteritis, presentibus et fiuturis Vgl. Hai-
merl, S. 126 Anm. 771 (als Kommuniongebet).

9. (27-28) Gebet zum Gekreuzigten >Oratio valde de-

vota ad dominum Ihesum CristunK O dulcissime Ihesu

Criste, qui ardentissimo amore tuo me miserumpeccatorem
in cruce amplexatus es sine (28) fine iocundetur
Auch in: Basel, UB, Cod. A IX 2,74V; Stuttgart, LB,
Cod. brev. 49, 137V.

10. (28-32) Eucharistiegebete: 10.1. >De sacramento ora¬

tio devota< Ave sanctissimum corpus dominicum in hoc

Sacramento contentum (29) efficiar Spiritus. Amen.
Auch in: Aschaffenburg, HB, Ms. 8,43V; Basel, UB,
Cod. A IX 2,234V u. Cod. A X 6,i2or; Darmstadt,
LB, Hs. 5,36r u. 1105,202V u. 2272,88t u. 2273,137t.
Vgl. Leroquais I, S. 155. - 10.2. (29-30) >Oratio<
O venerabile sacramentum, per te queso omnes inimici re-

pellantur... e.xitus beatus. Amen. >Antiphona< O
sacrum convivium, in quo Cristas sumitur pignus datur
alleluia (30) Deus qui nobis sub Sacramento mirabili
passionis tue memoriam reliquisti... sentiamus. Qui vivis
et régnas. Vgl. Missa votiva de sanctissimo eucharistiae

sacramento.-io.3. (30-32) >Salutatio pulcherrima ad

sacramentum< Salve saluberrima salus infirmorum tibi

conregnare. Amen. Vgl. Chevalier Nr. 18162; Druck:
Mone I, Nr. 233.

11. (32-34) Gebet zu Jesus >Sequitur oratio valde devota ad

excitandum cor devotum in dulcem IhesuitK O paterna-
rum viscerum pietas inaudita ...et dimitte omnia mea

peccata presentia, preterita et fiutura. Amen.
12. (34-35) Gebet zu Gott um Barmherzigkeit > Oratio

valde devota ad deum pro misericordia sua impetranda<
Igitur ad te patrem misericordiarum confiugio mihi mi-
sero collatis. Amen.

13. (36) Aus 'Stimulus amoris' 1,2 >Alia oratio devota et
bona< Domine Ihesu Criste, cor meum tuis vulneribus
saucia terminet appetitum. Druck: Klapper, Nr. 8,
S. 66f.

14. (36) Reimgebet um Barmherzigkeit >Oratio< In
hac valle miserie, qua graviter mactamur fiebiIi ter pre-
camur. Amen.

T5- (37-38) Morgengebet, Hieronymus zugesprochen
>Oratio sancti Ieronimi prespiteri in matutino tempore
valde devota< Mane cum surrexero, intende ad me sa-

crificium vespertinum. Amen. Auch in: Basel, UB, Cod.
A X 6,ii4r u. A X 94,ir. Druck: PL 101, 1385 CD
(mit erweitertem Schluss).

16. (38-39) Zwei Gebete zum hl. Hieronymus 16.1.

>De sancto Jeronimo oratio< O gloriose Jeronime, viro-
rum eximie, utinam tui merear attingam portum.
Amen. - 16.2. (39) >Antiphona< Ave gemma mona-
chorum, jubar stellaque doctorum perenniter vivere.

Amen. Druck: AH 15, Nr. 186, S. 210.

17. (40-41) Suffragium zum hl. Sebastian gegen die Pest

>De sancto Sebastiano oratio contra pestem epydimie vel

pestilentianK Sancte Sebastiane, semper vespere et mane
fruamur merito. Chevalier Nr. 33341; vgl. Leroquais

I, S. 269 und II, S. 133.

18. (42) Suffragium zum Schutzengel >De proprio angelo
oratio pulchra< Sanctissime angele dei, qui curam anime

mec a deo accepisti lete perdu cas. Amen.

19. (43-51) 7 Gebete vor der Kommunion 19.i. [Johannes

Fiscamnensis?] > Oratio sancti Ambrosii ante sacram
comtnunionem vel missam bona< Summe sacerdos et vere

pontijex Ihesu Criste deus et homo, qui in trinitate régnas
(44) ad refirigerium sempiternum, quodprestare digne-

ris Vgl. Wilmart, S. 101-125. - 19.2. >Oratio<
Ad mensam dulcissimi convivii tui, domine rex angelorum,

ego miser peccator accessurus vereor (47) cum perditi
essemus. Qui vivis et régnas. In verschiedenen Fassungen

öfter überliefert, angeblich von Ambrosius.
Druck: Klapper, Nr. 14, S. 107-115, vgl. Wilmart,
S. 381 Anm. 2 u. Leroquais II, S. 373. - 19.3. >Oratio
valde devota ante communionenK Da nobis, quesumus,
misericors deus, ymmolare et propiciacionem divine

offensionis... 19.4. (48) Omnipotens et misericors deus,

ecce ego miser et indignus peccator accedo ad sacramentum
(49) revelata tandem facie ad fiaciem contemplari... In

verschiedenen Fassungen öfter überliefert, angeblich
von Thomas von Aquin; Druck: Klapper, Nr. 55,
S.233-235; vgl. Wilmart, S. 3Öiff. - 19.5. Domine
Ihesu Criste fili dei vivi, qui neminem iusta postulantem
spernis ...in excelso solioglorie tue. Qui vivis. Vgl. Leroquais

I, S. 315. - 19.6. Qui iustificas impios et vivificas
mortuos... (50) quasi sint postulata concede. Qui vivis. -
19.7. Domine, immensam clementiam tuam humili devo-

tione deposco (51) te miserante percipere merearpyssi-
me Ihesu Criste. Qui cum deo patre et spiritu sancto.

20. (51-53) 3 Gebete nach dem Kommunionempfang
>Secuntur orationes devote post sacrosanctam communionenK

20.1. Gratias tibi ago, domine sanctepater et

omnipotens eterne deus, qui me indignumpeccatorem (52)
félicitas perfecta et gaudium sempiternum Häufig
überliefert, angeblich von Thomas von Aquin; vgl.
Wilmart, S. 381 Anm. 2. - 20.2. Post illud sacratissi-

mum corpus et sanguinem domini nostri Ihesu Cristi com-
nendo tibi... (53) et tua custodia sit semper mecum.
Amen.- 20.3. Gratias tibi ago, dulcissime deus, quod me
dulcissimo corpore et sanguine tuo rejecisti... ad eternam
beatitudinem solidissimum Julcimentum. Amen. Vgl.
Freiburg, UB, Hs. 298,18V und Nürnberg, Stadtbibl.,
Cod. Cent. VI, 83,120

21. (54-55) Über das Gebet 21.1. >De oratione< Oratio
est mentis conversio in deum per pium et humilem affectum.

Item oratio est refugium auxilii, fions salutis cele-

stium dulcedinem et alia magnalia degustare. Si inquantum

ilia omnia vis, ora etc. - 21.2. >De hiis que nos ad

orationem incitare debent nota pulchra etc.< (55) Ad
orationem debent nos provocate exempta Cristi... et omnia

que agimus oratione parvenue debemus.

22. (57-67) 7 Mariengebete >Secuntur nunc orationes de¬

vote de beata Maria virgine, quas devotus quisque cottidie
dicat spouse virgini in laudem ipsius. Versiculus premitti-
tur< Inclita te virgo devota mente requiro. Ad modicum
verba referre. 22.1. >Oratio< Virginum 0 virgo etpia
domina sancta Maria, Jac mecum misericordiam tuam
(58) felici gaudio congaudent in secula seculorum.

Amen.- 22.2. Sanctissima domina mea et spes mea Maria,
consolatio mea, ostende mihi... commendo animam meam

ut earn in die exitus mei digneris afifere cum (59) omnibus

consanguineis meis in vitam eternam. Amen. — 22.3. O
dulcissima domina et patrona mea singularis gloriosa regi-
na celi et terre... (60) sanctissime trinitati inseperabiliter
es coniuncta et gloriosa regina régnas cum eodemfilio
seculorum. Amen. - 22.4. Sanctissima gloriosissima et

pyssima virgo Maria, ego indignus peccator tibi committo

esse, posse (63) et secundum necessitatem meam tuearis
cletnentissima domina. Amen. Auch in: Darmstadt, LB,
Hs. 2242,9V; ebda., Hs. 1228,52V; ebda. Hs. 2273,nr.
Vgl. Leroquais I, S. 318. - 22.q.Conmendo, sanctissima

8



virgo Maria, materne pietati tue extremum diem ...et
beatitude iustorum. Amen. 22.6. (64- 65) Suffragium
Sancta Maria spes ad te confugientium, per illudgaudium,

quo heatissima anima tuagavisa est... (65) misericorditer

adesse digneris. Qui vivis et régnas cum domino. - 22.7.
(65—67) O intemerata virgo que redemptorem nostrum

peperisti... (67) mereatur epulari in eternum. Atnen. Mit
Versiculus und Oratio.

23. (68-69) Suffragium zur hl. Katharina >De sancta

Katherina virgine et martire oratio< Ave venerabilis virgo
Katherina, martir et regina, ave vera sponsa Christi

(69) conscendere valeamus. Qui te vivit.

24. (70-71) Suffragium zur hl. Barbara >De sancta Bar¬

bara virgine et martire< Amica etpudica sancta dei

Barbara, Cristum ora (71) aput te tuamgratiam et miseri-
cordiam invenire valeamus. Per.

25. (73) Merkpunkte für Regierende >Puncta de rectori-

bus< Integritas namquepresidentium virtuteperfectus.
Text und Nachweis vgl. u. S. 10 und Anm. 33h

26. (74-75) Aufforderungen aus dem Neuen Testament

zum Gebet (Zitatsammlung) >De orationis comnen-

dationepulchra< Sequitur de comnendatione orationis, ad

quem posse sufficere videtur (75) et dimittetur nobis

karissimi etc.

27. (76) Suffragium zum hl. Rochus gegen die Pest >De
sancto Rocho contra pestem< Ave Roche sanctissime, no-
bili natus sanguine a mortifera peste corporis et anime
liberemur. Per dominum nostrum. Chevalier Nr. 2078;
Druck: MoneIII, Nr. 1142; auch in Stuttgart, LB, HB
1,172, 89V und HB I,i77,7r. Vgl. Leroquais II, S. 381.

28. (78-79) Acht Psalmverse, angeblich dem hl. Bern¬
hard geoffenbart, mit Versikel und Oratio Illumina
oculos meos... te miserante merear accipere. Per dominum.

Vgl. Leroquais I, S. XXXf.
29. (80-219) Heilsgeschichtlicher Gebet-Bild-Zyklus

(nach dem sog. Hildegard-Gebetbuch [München,
Clm 935]) >Incipit devotionalepulcherrimum< O alti-
tudo divitiarum sapientie et seiende dei, quam inconpre-
hensibilia sunt opera tua, domine, et investigabiles vie tue

\~ Rom 11,33], qu> in prineipio celum et terrain et omnia,

que in eis sunt mirabiliter mundo creasti: Aperi mihi
(219) sed mansionem in mefacere non dedignetur. Per

te Ihesum, Christe salvator mundi, qui cum patre et eodem

spiritu trinus et unus deus vivis et régnas in secuta seculo-

rum. Amen. Vgl. u. S. 11 ff.
30. (220-221) Suffragium zum hl. Christophorus >De

Sancto Christofero< Sancte Christofere martyr dei precio-
se, rogo te per nomen creatoris tui... (221) et ab omnibus
malis inimicorum visibilium et invisibilium liberemur. Per
dominum nostrum Iesum Christum. Amen. Auch in: Basel,

UB, A X 55,248V und Darmstadt, LB, Hs.

2979,22Ör. Vgl. Leroquais II, S. 450.
31. (222-224) 3 Gebete für Verstorbene >Anno domini

millesimo quadringentesimo quinquagesimo nono Ora-
tiones< 31.1. Miserere mi domine, animabus que singulars

aput te... (223) et seculum per ignem. Auch in: Basel,

UB, Cod. AX 94,30ir; Frankfurt, UB, Ms. Praed.

183,219^ ebda., Ms. lat. oct. 110,190V. - 31.2. Salvete

omnes ßdeles anime, quarum corpora hic et ubique re-

quiescunt... vos perfruifaciat sine fine. Auch in: Frankfurt,

UB, Ms. lat. oct. 107,79r u. 110,191V. - 31.3.
Respite, quesumus, omnipotens deus, super animas... (224)
et amaram mortem subire voluisti. Qui vivis et régnas etc.

Die 3 Gebete in dieser Reihenfolge auch im 'Hortulus
animae' (vgl. Haimerl, S. 127) und in Freiburg i. Br.,
UB, Cod. 145,475V.

32. (225-226) Suffragium zur hl. Appolonia >De sancta

Appolonia< Virgo Christi egregia pro nobis Appolonia
fiundepreces... (226) at beatepatriegaudia perducas. Per

filium. Auch in: Darmstadt, Hess. LB, Hs. 69,179t.
Druck: AH 25, Nr. 37, S. 108. Vgl. Leroquais II,
S.81.

Sieht man von den späteren sechs Zusatzgebeten

(Nr.2, 3, 27, 28, 30 und 32) ab, so enthielt
Ulrichs Devotionale ursprünglich insgesamt 48

Texte. Diese lassen sich - anlagemässig wie auch

inhaltlich - klar in vier unterschiedlich grosse
Teile oder Gruppen gliedern:

1. Wie bei den meisten Stundenbüchern und
bei einzelnen Privatgebetbüchern wird das

Devotionale mit dem Kalender und den dazugehörigen

Berechnungstabellen eröffnet (Nr. 1).
2. Hierauf folgt - durch ursprünglich fünf

leere Seiten getrennt (p. 18-22) - eine mittels

grösserer Anfangsinitiale (p. 23) und abschliessender

Schreibersubskription (p. 75) als gewisse
Einheit gezeichnete Sammlung (Nr. 4-26) von
insgesamt 39 Gebeten (Nr. 4-20 und 22-24)
und von vier erbaulich-didaktischen Texten

(Nr. 21.1-2, 25 und 26). Da die meisten dieser 39
Gebete in den Überlieferungsbereich der Libelli

precum gehören, erscheint dieser Textblock wie
ein in sich abgeschlossenes Privatgebetbuch.

3. Den umfangreichsten (p.80-218 + drei

herausgeschnittene Seiten) und damit den

eigentlichen Hauptteil des Devotionale bildet -
wiederum durch vier leere Seiten (p. 76-79)
vom vorangehenden zweiten und durch mindestens

drei leere Seiten (p. 219-221) vom letzten
Teil getrennt - ein heilsgeschichtlicher Zyklus
(von der Schöpfung bis zum Jüngsten Gericht),
in dem jeweils ein Gebet (aufder linken Seite der

aufgeschlagenen Handschrift) mit einem Bild
(aufder rechten Seite) korrespondiert (Nr. 29).

4. Der letzte Teil - wie Teil 2 durch grössere

Anfangsinitiale (p.222) und Schluss-Subskrip-
tion (p. 224) als Einheit gekennzeichnet - ist der

kürzeste, enthält er doch lediglich drei Gebete

für Verstorbene (Nr. 31,1-3). Es sind drei Texte,
die vornehmlich in Privatgebetbüchern
überliefert sind, aber auch im Stundenbuch und in
Mischredaktionen wie dem seit 1498 gedruckten
'Hortulus animae' auftreten können.28

Das Rösch-Devotionale partizipiert demnach

zwar an beiden üblichen Gebetbuchtypen
(Teil 1 am Stundenbuch, die Teile 2 und 4

insbesondere am Privatgebetbuch), seine Besonderheit

verdankt es jedoch seinem 3. Teil, um den als

in sich geschlossene Bild-Text-Komposition die

umfangmässig viel kleineren Teile 1, 2 und 4

angelegt sind. Bevor wir unsere Aufmerksamkeit
diesem Hauptteil widmen, seien zunächst in groben

Zügen die Teile 2 und 4 charakterisiert.

3.1. Die Textsammlungen der Teile 2

(p. 23-75) und 4 (p. 222-224)

Die einzelnen Gebete und die wenigen erbaulichen

Texte sind durch Rubriken voneinander
abgesetzt. Diese mit roter Tinte ausgeführten

Vorbemerkungen charakterisieren meistens

knapp den ihnen folgenden Text, nennen zuweilen

den angeblichen Verfasser, halten fest, wann
und wie das Gebet verrichtet werden soll, und
geben in wenigen Fällen an, welcher Ablass bzw.
welches Versprechen mit der Rezitation des

Textes verbunden ist.29 Die meisten dieser
Gebete sind erst im Hoch- oder Spätmittelalter von
unbekannten Autoren verfasst worden. Wenn -
im guten Glauben an die Überlieferung -
Kirchenväter als Verfasser genannt werden (Nr. 4:

Augustinus, Nr. 5,2: Papst Leo I., Nr. 15:

Hieronymus, Nr. 19,1: Ambrosius), so geschah das

ursprünglich vermutlich in der Absicht, dem
Gebet dank einer solchen Autorität höheren
Wert mitzugeben. Aufschlussreich ist die Rubrik
zu den drei Gebeten für Verstorbene (Nr. 31):
Den Ablass von jeweils 100 Tagen soll Papst Pius

II. am 25. November 1459, am Tag der heiligen
Katharina von Alexandrien, promulgiert
haben.30 Im Vergleich zu andern zeitgenössischen

Privatgebetbüchern sind im Rösch-Devotionale
nur wenige Gebete mit Ablässen versehen und
diese zudem sehr massvoll gehalten.

Was nun die Funktion und den Gebrauch der
einzelnen Gebete betrifft, so sind sie vornehmlich
als Kurzandachten für den täglichen Gebrauch

gedacht und wohl auch so verwendet worden.
Thematisch Gleiches wird dabei, wie in vielen

spätmittelalterlichen Privatgebetbüchern,
zusammengestellt. So sind die sieben Mariengebete
(Nr. 22,1-7) kaum als eine in sich geschlossene
Andacht rezitiert worden, vielmehr wurden sie

anthologisch verwendet. Dasselbe trifft auch für
die Elevationsgebete zu (Nr. 8,1-2), zu denen
funktionell vermutlich auch Nr. 9 und die
hier als Eucharistiegebete bezeichneten Nr. 10,

1-3 gehören dürften. In ihnen spiegelt sich die im
Spätmittelalter gesteigerte Elevationsfrömmig-
keit, die seit dem Aufkommen der Hochhebung
von Hostie und Kelch innerhalb der Messe
(unmittelbar nach der Wandlung) verschiedenartigste

Ausformungen erfahren hat.31 Die
Kommuniongebete, gegliedert in Anrufungen vor
(Nr. 19,1-7) und nach dem Empfang (Nr. 20,

1-3 sind vielleicht von Ulrich Rösch und den

späteren Klerikern als Vorbereitungs- bzw.

Dankgebete vor und nach der Messzelebration
still gebetet worden. Im Vergleich zu den meisten

zeitgenössischen Privatgebetbüchern fehlen
der Sammlung fast ganz Passionsgebete (so

wenigstens Nr. 9). Sie sind wohl hier nicht
aufgenommen worden, weil das Leiden Christi im
anschliessenden Heilszyklus verhältnismässig breit
in Wort und Bild vorgeführt wird. In der Form
von Suffragien werden die heiligen Hieronymus
(Nr. 16,1-2), Sebastian (Nr. 17 gegen die Pest),
Katharina von Alexandrien (Nr. 23), Barbara

(Nr. 24) und der Schutzengel (Nr. 18)
angerufen. Solche teilweise im Formelgut liturgisch

9



1 '

Abb. 2

Sündenfall. Gebet und Bild aus dem Rösch-Gebetbuch
(Cod. Eins. 185, p. 87).

geprägte Suffragien (so auch Nr. 10,2) haben

zwar ihren Stammplatz in Stundenbüchern, sie

treten aber auch in Privatgebetsammlungen
recht häufig auf. Dass im Rösch-Devotionale ein
Gebet zum Namenspatron, dem heiligen Ulrich
von Augsburg und ehemaligen Klosterschüler
St.Gallens, fehlt, besagt nicht viel, da lateinische

Ulrichsgebete im 15. Jahrhundert kaum bekannt
waren.32 Der spätere Besitzer Christoph Silber-

ysen hat allerdings eigenhändig ein Suffragium
zu seinem Namenspatron Christophorus, der als

Nothelfer im Spätmittelalter einer der

meistangerufenen Heiligen war, hinzugefügt (Nr. 30).
Kein einziges Gebet im Rösch-Devotionale

dürfte eigens für den Auftraggeber Ulrich ver-
fasst worden sein, vielmehr wurden sämtliche
Texte aus bereits vorliegenden Sammlungen
ausgewählt. Mit letzter Sicherheit lässt sich dies

allerdings nicht belegen, da von mehreren Gebeten

eine Parallelüberlieferung in andern (Gebetbuch-)

Handschriften vorerst nicht gefunden
werden konnte. Solche Nachweise (meistens

Handschriftenkatalogen entnommen) sind eher

zufällig, mehr oder minder Glücksfälle, weil der

weitaus grösste Teil erhaltener Privatgebetbuchhandschriften

in lateinischer Sprache bislang
nicht genauer katalogisiert ist. Im Hinblick auf
den Auftraggeber Ulrich Rösch kann man
jedoch festhalten, dass kein einziges Gebet in den

Teilen 2 und 4 eine Formulierung oder gar eine

Bitte enthält, die direkt aufeinen Abt oder
geistlichen Landesfürsten bezogen wäre. Viele dieser

typischen Privatgebete sind zwar auf ein
sprechendes Ich abgestimmt, aber dieses Ich bleibt
sozial und in seinem weiteren historischen Kontext
weitgehend unbestimmt. Nicht einmal der
Stand des Klerikers ist an ihnen ablesbar, konnten

doch dieselben Gebete auch gebildete (d.h.
der lateinischen Sprache mächtige) Laien
verrichten, wie Erstbesitzernachweise von einzelnen
lateinischen Privatgebetbuchhandschriften belegen.

Weil sich somit die Gebetsammlung in den
Teilen 2 und 4 von andern Libelli precum in der
Auswahl kaum unterscheidet, lässt sie sich nur
sehr schwer als Zeugnis für ein persönliches Bild
Ulrichs heranziehen.

Unter den vier erbaulich-didaktischen Texten

findet sich allerdings eine Zitatensammlung,
die sich unmittelbar an Regierende wendet (Nr.
25: Puncto de rectoribus) und damit Ulrich Rösch
als Abt und Landesfürst anspricht. Die kurze

Sammlung ist in zwei Teile gegliedert. Der erste
Teil enthält vier (auch inhaltlich verschiedene)
Zitate, die ich bislang nicht identifizieren konnte,

die jedoch, wie die Quellenangaben nahelegen,

aus einem scholastischen Traktat, vermutlich

aus einem der vielen lateinischen Fürstenspiegel,

entnommen wurde. Diese 'Merkpunkte
für Regierende' lauten in der Ubersetzung:

«Denn die Uneigennützigkeit der Vorsteher
ist das Heil der Untergebenen.

Da die Vorgesetzten in sich selber zeigen müssen,

wie die Untergebenen auf dem Weg Gottes
wandeln sollen, da das Leben des Hirten Beispiel
für die Untertanen sein soll (7. Rubrik zur
2. Frage).

Uber die Verwundung des Hirten: Wenn
nämlich der Hirte verwundet worden ist, wer
wird den Schafen die Medizin zur Heilung
verabreichen (1. Rubrik zur 1. Frage)?

Die Krankheit dringt in den gesamten Körper

ein, wenn die Mattigkeit im Kopf nicht
geheilt ist (7. Rubrik zur 2. Frage).»33

Im Anschluss daran folgt ein mit Cassianus
rubriziertes längeres Zitat aus 'De institutis coe-
nobiorum' des spätantiken Kirchenschriftstellers
Johannes Cassian (um 360 - 430/35). Es ist dem
zweiten Buch (3,3-4) entnommen, das, wie der

Haupttitel besagt, über die verschiedenen
Einrichtungen und Gewohnheiten in
Mönchsgemeinschaften belehrt. Kapitel 3 handelt vom
Abt; daraus wird folgender Passus zitiert:

10



3-2. Der heilsgeschichtliche Gebet-Bild-Zyklus
des Teils 3 (p. 80-2ig)

Abb. 3

Abraham opfert Isaak (Cod. Eins. 285, p. 95)

«Deshalb wird keiner zum Vorsteher einer
Gemeinschaft von Brüdern gewählt, der nicht
vorher durch Gehorsam das gelernt hat, was er

später seinen Untergebenen befehlen muss, und
der sich nicht selbst erst durch Belehrung seitens
der Älteren alles das angeeignet hat, was er den

jüngeren Brüdern weiterüberliefern soll. Denn

gut Befehlen und gut Gehorchen verrate, so sagt
man, Weisheit und sei eine sehr hohe Gabe und
eine grosse Gnade des heiligen Geistes. Niemand
könne seinen Untergebenen wahrhaft heilsame
Vorschriften erteilen, wenn er nicht selbst zuvor

11

in allen Zweigen der Tugend unterrichtet sei,

und ebensowenig könne jemand einem Älteren

gut gehorchen, wenn er nicht in der Furcht
Gottes befestigt und in der Tugend der Demut
vollendet sei.»34

Wer immer diese Zitatsammlung für das

Gebetbuch zusammengestellt haben mag, sie dürfte
für den Abt und Landesfürsten Ulrich Rösch

von besonderer Bedeutung gewesen sein. Wohl
nicht zufällig steht sie mit Aufforderungen aus

dem Neuen Testament über das Beten (Nr. 26)

am Schluss des zweiten Teils.

Während die Textsammlung in den Teilen 2 und
4 durchaus zeitgenössischen Privatgebetbüchern
entspricht und - mit Ausnahme der 'Merkpunkte

für Regierende' - nichts Aussergewöhnliches
enthält, bietet der Hauptteil einen Gebet-Bild-
Zyklus, dem das Signum des Besonderen und -
jedenfalls im 1 J.Jahrhundert - Einzigartigen in
mehrfacher Hinsicht zukommt. Denn Text und
Ikonographie dieses Zyklus dürften um die Mitte
des I2.jahrhunderts entstanden sein, wobei der
unbekannte Autor der heilsgeschichtlichen
Gebete vermutlich aus einem Benediktiner- oder
Zisterzienserkloster stammt, das im Einflussbe-
reich des burgundischen Kulturkreises lag. Die
ursprüngliche Handschrift dieser in Text und
Bild vorgestellten Heilsgeschichte ist verloren.
Erhalten haben sich zwei etwas jüngere Codices:

1. das sogenannte Gebetbuch der Hildegard von
Bingen, eine heute in der Münchner
Staatsbibliothek liegende Handschrift (Clm 935), die

etwa zehn Jahre nach dem Tod der bedeutenden

Mystikerin (1098-1179) im mittelrheinischen
Gebiet entstand und deshalb zu unrecht ihren
Namen trägt;35 und 2. das sogenannte Lilienfelder

Andachtsbuch, ein um 1300 im
österreichischen Raum (vielleicht in Klosterneuburg)
geschaffener Codex, der heute in der Österreichischen

Nationalbibhothek in Wien hegt (Cod.
2739*)-36 Meine Untersuchungen haben nun
ergeben, dass zu diesen zwei bisher einzig
bekannten Handschriften mit dem Rösch-Gebet-
buch ein dritter, liber 250 Jahre jüngerer Codex
hinzutritt, der, in direkter Linie vom Hildegard-
Gebetbuch abhängig, mit dessen Text wie auch
dessen ikonographischem Programm übereinstimmt.

Die Übereinstimmung ist, mit wenigen
Ausnahmen, so genau, dass ich für die Charakterisierung

dieses Hauptteils in der Einsiedler Handschrift

unmittelbar die Beschreibung zitieren
kann, wie sie Elisabeth Klemm in ihrer Studie
über die Münchner Handschrift gegeben hat. In
das folgende Zitat füge ich lediglich bei den die
Münchner Handschrift betreffenden Folioangaben

mit Gleichheitszeichen die entsprechenden
Seitenzahlen der Einsiedler Handschrift an. Eigene

Ergänzungen setzte ich in eckige Klammern.
Für den Vergleich ist allerdings der Unterschied
zu beachten, dass im Hildegard-Gebetbuch das

Bild jeweils auf der linken, der diesem entsprechende

Gebetstext auf der rechten Seite stehen,
während beim Rösch-Devotionale die Seiten
vertauscht sind.37

«Die insgesamt zweiundsiebzig Bildseiten

[im Rösch-Gebetbuch neunundsechzig, weil die
letzten drei vor p.219 herausgeschnitten wur-



Oumifartun pîoftflîra
yvfl- oflhtnuum trnlfr

aKMtisftrnt.ijt frttet
nuiut^auâûtmb*>]bi(f

y .v*,* »ut flrvo in çuiCn i altnns
Irttanri\tnofuh pctinonrs IÎW6 frön i

mtturivm ftrmüc tSmictr^fitncfutm
\ii ; 4|ir? a (iXipm*fîib hncfei i u-

•<n-

r olx5inmofc6tri trmtlmri cuiföm ftïï
>nfcirft Co:am tvo ft rmithçem&ai> nota
fanttosanlasprtnrtptuh Cttittitfou)
ûilUctOHîuimt contt (loufBr nltaeiHit^
itfumi rcltquic htr funtmimti crna Inpit
Tama ftcuaentn m Cnfto jmctfcm- -f"5<
.U-hms luniK nnmafmu £autfy tëtfUt
coimu uobiopntiib*ar fvatubtiç hicputib

Ju
ttûtf ct filij ctfjuifr fitfith >\ni6o.

u nttuB mtrfhmtiputttn trtoiJifuiftnu

Abb. 4
Profess-Rituale, geschrieben 1473 von Symon Rösch.
Die lateinische Professformel ist auf «Frater Symon Rösch de Marchdorff» abgestimmt
(Cod. Sang. 1297, p. 4).

den], mehrmals zweizonig angelegt, enthalten
Themen aus dem Alten und Neuen Testament,

von der Schöpfung bis zum Jüngsten Gericht.

[...] Auf die Darstellung des Sechstagewerks

(fol. iv p. 81) folgt zunächst ein ausführlicher

Adam-Eva-Zyklus von fünf Bildern, der in den

Gebeten mit Bezug auf den Heilsplan Gottes

interpretiert wird. So enthält die Erschaffung des

Menschen nach Gottes Ebenbild (fol. 2v p. 83

den Hinweis aufdie Annahme der menschlichen

Natur durch Christus; die Zusammenführung
von Adam und Eva (fol. 3V p. 85) weist auf
Sponsus und Sponsa voraus; beim Sündenfall

(fol.4v p.87) wird an die Befreiung von der
Macht der Schlange durch Christus erinnert; im
Gespräch Gottes mit Adam nach dem Sündenfall

(fol. 5v p. 89) begegnet die göttliche Barmherzigkeit

der Sünde; das Gebet zur Vertreibung aus
dem Paradies (fol.6v p. 91) schliesst die Bitte
um Gnade und Vergebung der Sünden ein. Auf
diese Gruppen folgen vier weitere alttesta-
mentliche Szenen, die in den Gebeten typolo-
gisch interpretiert werden und als Vorspann für
den Hauptteil des Zyklus mit christologischen
Themen dienen. Es sind dies der Besuch der drei

Engel bei Abraham (fol. 7V p. 93 gedeutet als

Erscheinung der Trinität, das Abrahamsopfer
(fol. 8v p. 95) als Praefiguration der Kreuzigung,

der Brennende Dornbusch (fol. 9V

p.97) als Sinnbild der Jungfräulichkeit Marias.
Das Gebet zur Gesetzesübergabe an Moses

(fol. iov p.99) leitet unmittelbar zur
anschliessenden Verkündigung über, indem die
Beterin [bzw. der Beter] sich ihrer [seiner]
Übertretung der Gebote anklagt und ihr [sein] Heil
nur in der Erwartung des wahren Moses, i.e.

Christus, sieht.

Der Christuszyklus bringt neben den geläufigen

Themen von Kindheit und Passion eine
breite Schilderung des öffentlichen Wirkens
Christi und eine Reihe von Szenen mit den

Erscheinungen des Auferstandenen. Berufungsszenen

oder Darstellungen der Gleichnisse Jesu
fehlen. Am Schluss erscheint eine dreiseitige
Darstellung zum Jüngsten Gericht (fol. 7ir-72r;
fehlt, weil herausgeschnitten). Die dazugehörigen

Gebete richten sich in der Mehrzahl an Christus.

Alle Stationen im Leben und Wirken Christi

sind als Beispiele für die Erlösung der menschlichen

Seele aufgefasst. Auch bei den Heilungswundern

werden die körperlichen Leiden stets

spirituell interpretiert. Aus der Gesamtheit der
Gebete fallen lediglich acht Texte etwas heraus.

Zu den Darstellungen von der Verkündigung an
Maria bis zur Darbringung im Tempel (fol. 1 iv-
i6v p. 101-111 erscheinen sechs Mariengebete,

die Lobpreisungen und die Bitte um die
Fürsprache Marias enthalten. Die Salbung der Füsse

Jesu (fol.48V p. 175) ist mit einem Gebet an

Maria Magdalena, die Verleugnung des Petrus

(fol. s6v p.191) mit einem Petrusgebet
verbunden. Im Gegensatz zum Hauptteil der Gebete
beziehen sich diese Texte nicht unmittelbar auf
die dargestellen Ereignisse, sondern richten sich

lediglich an eine der Hauptpersonen der Darstellungen.

Das Gebet an Petrus etwa besitzt keinerlei

Hinweis auf die Verleugnung [...]

Thema der Handschrift ist die in Bildern
dargestellte Heilsgeschichte. Gebete und Miniaturen

sind sicher miteinander und füreinander
entstanden. Da in den Gebeten keine bestimmte
Einteilung vorliegt, kommt den Miniaturen eine
entscheidende Rolle bei der Bildung der Reihe
zu. Im grossen und ganzen ist der Ablauf der
biblischen Berichte eingehalten. Nur bei den

12



Abb. 5

Der Wiblinger Schreiber Symon Rösch überreicht dem Weingartner Abt Kaspar Schiegg
die bestellte Handschrift (Hessische Landesbibliothek, Cod. Aa ioia, fol. 53v).

Wunderszenen, die ja in den vier Evangelien
nicht übereinstimmend berichtet werden, ist
eine strenge Folge nicht zu erwarten.

Zwischen den Krankenheilungen, und zwar
zwischen der Heilung des Besessenen (fol. 31V

p. 141) und der des Wassersüchtigen (fol.40v
P- U9), treten jedoch unvermittelt acht Darstellungen

zu den Seligpreisungen auf (fol. 32V-39V

p. 143- 157), die an dieser Stelle nicht
verständlich sind und sinnvoll im Anschluss an die

Bergpredigt (fol. 2Öv p. 125) erscheinen würden.

Tatsächlich erweisen einige Unstimmigkeiten
zwischen Bild und Text eine Störung in der

ursprünglichen Anlage [•-•]-38 Die solcherart
rekonstruierbare Reihenfolge ergibt eine gewisse

Gliederung auch in den Szenen zum öffentlichen

Wirken Christi, das folgerichtig dem Gesamtzyklus

eingefügt ist. An die einleitenden Szenen

von Schöpfung, Sündenfall und den Praefigura-
tionen des Alten Testaments, die aufdie
Menschwerdung Christi ausgerichtet sind, schliesst - im
Text mehr aufMaria konzentriert- die Kindheit
Jesu an. Die Taufe [= p. 117] und die drei
Versuchungen [= p. 119-121] bilden die Überleitung
zum öffentlichen Auftreten Christi. Dieses setzt
mit der Hochzeit zu Kana als dem ersten Wunder

ein (fol. 22v p. 123), gefolgt von der
Bergpredigt mit den zugehörigen Seligpreisungen
und der Speisung der Fünftausend (fol. 24V

p. 127). In den Gebeten zu diesen Szenen wird
Christus vor allem als Verkünder des Evangeliums

gepriesen. Die Umwandlung des Wassers

in Wein bedeutet die Verwandlung des alten
Gesetzes zum Evangelium von der Vergebung der
Sünden. Die Bergpredigt gibt mit der Lehre von
den Beatitudines Anweisungen zur Überwindung

der Hauptsünden, wobei in den folgenden
Szenen Beati und Maledicti anschaulich miteinander

konfrontiert werden. In der Speisung der
Fünftausend [= p. 127] gilt Christus wiederum
als Vermittler der Schrift, indem die fünf Brote
mit den fünf Büchern Moses, die zwei Fische mit
dem Alten und dem Neuen Testament gleichgesetzt

werden. Die anschliessenden Heilungswunder
bilden einen eigenen Abschnitt. In diese

Gruppe sind die Episoden mit der Ehebrecherin
(fol.28V p. 133) und der Samariterin am
Brunnen (fol.29V p. 137) aufgenommen. Sie

fügen sich hier zwanglos ein, da auch die Heilungen

immer im übertragenen Sinne verstanden
werden. In beiden Szenen stehen Sündenvergebung

beziehungsweise Errettung der Seele

(Spendung lebendigen Wassers) im Vordergrund.

Hinzu kommt als neuer Gesichtspunkt
bei der «Samariterin», dass sich Christus der
Fremden als Messias offenbarte. Auf diesen
Abschnitt folgen die Stillung des Sturms (fol. 44V

p. 167) und die drei Totenerweckungen (fol.
45V, 46V, 47V p. 169, 171, 173). Das Boot, in
dem Christus schlief, erscheint im Gebet als Allegorie

des Kreuzes, die Rettung aus der Gewalt
des Sturms wird der Errettung von der Macht
des Satans gleichgesetzt. Die Überwindung des

Todes und des Bösen wird in den anschliessenden

Auferweckungsszenen (Tochter des Jairus, Jüngling

von Nairn, Lazarus), bei denen von den
verschiedenen Toden der Seele und von der Gefahr
des ewigen Todes die Rede ist, noch ausführlicher

erläutert. Die Salbung Christi durch
Magdalena (fol. 48V p. 175 könnte von hier aus die

Überleitung zum Passionszyklus schaffen, doch

nimmt das Gebet, wie bereits angedeutet, diesen

Gedanken nicht auf. Vielmehr wird Magdalena
als ein Hauptbeispiel für die Vergebung der Sünden

ins Zentrum gerückt. Die restlichen Minia-

13



turen folgen wieder ganz -dem historischen
Ablauf, von der Passion über die Erscheinung Christi

nach dem Tod bis Himmelfahrt, Pfingsten
und Weltgericht. Hier ist die regelmässige Folge

von Miniatur und Gebet teilweise unterbrochen.
Von fol. 64V bis fol.66r [bzw. p. 206-209] sind
aufvier Seiten insgesamt sieben Szenen ohne
Gebete unmittelbar zusammengeschlossen [p. 206

zweizonig: Frauen am Grab und der Auferstandene

erscheint Maria Magdalena; p. 207
zweizonig: Petrus und Johannes am leeren Grab und

Jesus und die beiden Emmausjünger, vgl. Abb. 6;

p. 208 zweizonig: Erscheinung des Auferstandenen

bei denjiingern nach Lukas 24,36-43 und
Ungläubiger Thomas; p. 209: Erscheinung am
See Tiberias]. Das anschliessende, ebenfalls vier
Seiten umfassende Gebet [= p. 210, Z. 14- 217,
Z.3] knüpft nicht an die dargestellten Erscheinungen

des Auferstandenen und damit an die

Auferstehung als solche an, sondern gehört zum
Jüngsten Gericht, das aber erst auf fol. 7ir bis

fol.73r nach Himmelfahrt und Pfingsten
erscheint [im Rösch-Gebetbuch sind die Bilder
herausgeschnitten worden]. Beim Pfmgstbild
[= p. 217] selbst ist ein weiterer Irrtum erfolgt.
Aufder gegenüberliegenden, ursprünglich leeren
Seite befindet sich der wieder durchgestrichene
Abschnitt aus der [deutschsprachigen] Mariensequenz

aus Muri [im Rösch-Gebetbuch fehlt
dieser Text; dem Pfmgstbild geht auf p.216 das

letzte der insgesamt vier Gebete zum Jüngsten
Gericht voran]. Das inhaltlich zu Pfingsten
gehörige Gebet ist dagegen der Totenauferweckung
am Jüngsten Tag zugeordnet [= p.2i8f.].»

Die Ubereinstimmung in Text und
Ikonographie zwischen dem Hildegard-Gebetbuch
und dem über ein Vierteljahrtausend jüngeren
Rösch-Devotionale ist, selbst was etwa die von
Elisabeth Klemm nachgewiesenen Störungen
betrifft, erstaunlich genau, und sie lässt sich

schwerlich allein mit der vielzitierten
Traditionsverbundenheit des Mittelalters erklären,
zumal Beispiele gleicher oder ähnlicher Art selten

sind.39 Für den Kunsthistoriker bietet sich

hier die besondere Gelegenheit, durch Vergleich
zeigen zu können, wie die strengen, beinahe noch
hieratischen Bilder des späten 12.Jahrhunderts in
die farbige Welt des spätmittelalterlichen Realismus

bei gleichbleibendem Bildprogramm 'übersetzt'

werden (vgl. Abb. 6 mit Abb. 7). Diese

Umsetzung ist freilich, soviel lässt sich schon jetzt
sagen, nicht die Leistung des Rösch-Miniatu-
risten. Denn Text und Bild sind nicht unmittelbar

aus dem Hildegard-Gebetbuch übernommen,

unmittelbare Vorlage war vielmehr eine

(heute wohl verlorene) Handschrift, die um
1430-40 entstanden sein dürfte. Die Bildervorlagen

der Einsiedler Handschrift weisen in jene
Zeit,40 und auch der Text weicht an einzelnen

Abb. 6

Vier Bilder zum Ostergeschehen: Frauen am Grab — Der Auferstandene erscheint Maria Magdalena —

Petrus und Johannes am leeren Grab -Jesus und die beiden Emmausjünger (Cod. Eins. 285, p. 206 f.).

Abb. 7

Vier Bilder zum Ostergeschehen: Frauen am Grab - Der Auferstandene erscheint Maria Magdalena -
Petrus und Johannes am leeren Grab -Jesus und die Emmausjünger. Aus dem um 1190 entstandenen

sog. Hildegard-Gebetbuch (München, Staatsbibliothek, Clm 935, 64V und Ö5r).

H



Abb. 8

Verleugnung Jesu durch Petrus. Aus dem Rösch-Gebetbuch
(Cod. Eins. 285, p. 191).

Stellen vom Münchner Codex so entscheidend

ab, dass mindestens ein Vermittlungs-Codex
angenommen werden muss.41.

Schliesslich sei kurz auf die wenigen weiteren

Abweichungen hingewiesen. Im Rösch-Devo-
tionale ist zum Bild 'Jesus befreit die Gerechten

aus der Vorhölle' (p.205 Clm 935,63V) ein

Offiziumstext eingeschoben, der teilweise dem

Toten- und dem Marienoffizium entnommen
wurde.42 Das in der Münchner Handschrift zum
Bild dazugehörige Gebet (Ö4r) folgt im Einsiedler

Codex nach den Auferstehungs-Bildern
(p. 206-209) auf p. 210. Die Münchner wie auch

die Wiener Handschrift haben zu den einzelnen

Miniaturen lateinische und deutsche Tituli, welche

die Bildinhalte kurz erklären.43 Sie fehlen
dem Rösch-Devotionale ganz. Die Münchner
und die Wiener Handschrift waren für geistliche
Frauen bestimmt, wie die Ich-Form misera pec-
catrix belegt. Das Rösch-Devotionale führt die

femininen Formen auf die ursprünglichen
maskulinen wieder zurück, die teilweise auch in den

beiden Frauen-Handschriften versehentlich
beibehalten wurden.44 Denn der um 1150 entstandene

ursprüngliche Text zum Heilszyklus war
für Geistliche, wohl vornehmlich für Mönche
benediktinischer Observanz verfasst worden.
Ulrich Rösch als Erstbesitzer knüpft an diese

schmale Tradition wieder an. Der Typus des

Gebet-Bild-Zyklus war im 12./13.Jahrhun¬
dert offensichtlich kaum bekannt.45 Aus dem

Spätmittelalter kenne ich lediglich ein dem
Rösch-Devotionale vergleichbares Beispiel, eine

deutschsprachige Handschrift aus Strassburg
(Bern, Burgerbibliothek, cod.801).46

4. Zur künstlerischen Ausstattung

Wie die Schriftzüge verraten, hat der Schreiber
Simon Rösch mit Sicherheit auch die einfache

Rubrizierung, d.h. die mit roter Tinte geschriebenen

Texte angebracht. Von ihm, der als Ru-
brikator auch sonst ausgewiesen ist,47 stammt
wohl ebenfalls das Initial- und Rankenwerk.
Hingegen bleibt fraglich, ob der Wiblinger
Mönch die insgesamt 69 Wiblinger Mönch die

insgesamt 69 Bilder gemalt hat. In der folgenden
kurzen Beschreibung werden deshalb die beiden
künstlerischen Bereiche voneinander getrennt.

4-1. Das Initial- und Rankenwerk

Die Einsiedler Handschrift, wie sie heute
vorliegt, zählt insgesamt 123 unterschiedlich grosse
Initialen, wovon neun mit figuralen Elementen

geschmückt sind.48 Die grösste, nämlich die 12

Zeilen hohe und fast quadratisch gerahmte
O-Initiale zu Beginn des Hauptteils (p. 80), zeigt

den knienden Abt Ulrich Rösch (Abb. 1). Die
offensichtlich als Porträt des Erstbesitzers
verstandene Darstellung findet ihre künstlerische

Entsprechung in der schon genannten Weingart-
ner bzw. heute Fuldaer Handschrift, wo ebenfalls

in einer Initiale festgehalten wird, wie der
Schreiber Simon Rösch dem Auftraggeber Abt
Kaspar Schiegg die eigens für den Weingartner

Konvent geschaffene Kapitel-Handschrift übergibt

(vgl. Abb.6).49 Das Rankenwerk, das aus

der Porträt-Initiale im Rösch-Gebetbuch
herauswächst und sich über den ganzen linken
Rand erstreckt, erreicht hier seine reichste

Gestaltung. Im weiteren zeichnen sich drei grössere

(8-10 Zeilen hohe) Initialen aus, alle gerahmt
und teils mit Blattgold gefüllt (p.23, 57 und

15



222) ; sie markieren jeweils den Beginn einer

längeren Textsammlung. Der Grossteil der Initialen
ist 6- 8 Zeilen hoch, meistens ebenfalls gerahmt.
Am ausgeprägtesten und zugleich vielfältigsten
erscheinen dabei die insgesamt 67 Initialen zu
jedem einzelnen Text im Gebet-Zyklus (p. 80-
216). Hier ist auch überall ein bescheidenes,

meist zwei- bis dreifarbiges (rot-grün-blau;
rotblau-braun u.a.) Rankenwerk auf der linken
Randseite angebracht worden.

4.2. Die Bilder

Die meisten der 69 erhaltenen Bilder (Grösse:

8,5X11,5 cm), die alle mehrfarbig gerahmt sind,
beanspruchen die gesamte Seite. 17 Miniaturen
jedoch wurden etwas kleiner gehalten, weil der
Abschluss des entsprechenden Textes (auf der
linken Seite) nicht Platz hatte und auf der Bild-
Seite noch 3—7 Zeilen benötigte.50 Insgesamt 11

Miniaturen sind - wie im Hildegard-Gebetbuch

- zweizonig angelegt, d. h. mit zwei verschiedenen

Inhalten versehen und durch einen Rahmen
getrennt.51 Unvollendet blieb die Beschriftung
der zahlreichen Schriftbänder, diese wurden
lediglich auf den ersten Seiten (p. 107, 117, 119,

X2i und 125) ausgeführt, wobei schwer zu
entscheiden ist, ob der Textschreiber Simon Rösch
sie kalligraphiert hat.52 Nach dem Urteil von
Hellmut Lehmann-Haupt handelt es sich bei
den Bildern «um typische Erzeugnisse der

Grenzgattung zwischen Deckfarbenmalerei und
Federzeichnung». Er sieht «ein sehr deutliches

Liniengerüst, das in festen Federstrichen angelegt
ist, welches verbunden erscheint mit einer eingehend

malerischen Behandlung der Fläche in
verschiedenen Tönen derselben Farbe (z.B. Weinrot

und Zinnober) und andersfarbigen Höhungen.

Schwere kräftige Töne (Dunkelviolett,
Rot, Blau) überwiegen. Die Figuren stehen gross
gesehen in dem Innenraum und der Landschaft,
die zum Teil liebevoll gestaltet wird.»53 Sämtliche

Bilder wirken recht einheitlich, dürften alle

somit vom gleichen Buchkünstler ausgeführt
sein.54

Die Qualität der Bilder wird von der
kunsthistorischen Forschung heute gewiss höher
eingeschätzt als noch vor hundert Jahren. Johann
Rudolf Rahn bezeichnete die Bilder von der
Passion an bis zur Geistsendung als «ziemlich
geistlos [...]. Selbst in der Schilderung dramatisch

erregter Vorgänge weiss sich der Künstler
selten einer spiessbiirgerlichen Ruhe zu entschlagen.»55

Noch Linus Birchler bewertete die Bilder

als «derbe Federzeichnungen mit leuchtender

Kolorierung, oft etwas skizzenhaft
ausgeführt».56 Vergleicht man die 69 Miniaturen mit
zeitgenössischer Buchmalerei aus dem süddeutschen

Raum, vornehmlich aus Konstanz und

Ulm,57 gehören sie jedenfalls zu den besseren

Arbeiten. Die meist lebhaften Szenen bauen sich

vor einer Architekturdarstellung bzw. öfters vor
einer knapp angedeuteten Landschaft auf.

Immer ist der deutliche Versuch des Malers erkennbar,

jede Figur zu individualisieren, indem er sie

durch verschiedene Kleider, Kopfbedeckung
und Haartracht von den andern abhebt.58
Auffallend zudem, wie das einzelne Kleid vom
benachbarten durch ausdrucksstarke, oft konträre
Farben herausgestellt wird.

4.3. Zur Identifizierung des Buchmalers

Da die Bilder im Rösch-Devotionale nicht
signiert sind, ist eine gesicherte Zuweisung bis jetzt
nicht gelungen. Bernhard Anderes vermutete als

Künstler den aus Winterthur gebürtigen Hans

Haggenberg, von dessen Hand auch das 1488
vollendete Wappenbuch (Cod. Sang. 1084) und
das Abts- bzw. Stiftswappen auf der Goldacher

Öffnung vom Jahre 1496 stammt.59 Virgil Ernst
Fiala konnte zwar den Maler des Rösch-Devotionale

nicht identifizieren, glaubte jedoch, von
ihm stammten auch die über 80 Miniaturen
im sogenannten Waldburg-Gebetbuch, einem

deutschsprachigen Privatgebetbuch, das 1476 für
Truchsess Georg II. von Waldburg (gestorben
1482) angefertigt wurde und heute in der

Württembergischen Landesbibliothek in Stuttgart als

Cod. brev. 12 aufbewahrt wird. Schreiber dieses

Pergamentbüchleins sei Simon Rösch gewesen,
der anonyme Maler habe vielleicht im Prämon-
stratenserkloster Schussenried gewirkt.60 Ein
Vergleich hat jedoch gezeigt, dass die Schriften
im Waldburg-Gebetbuch und im Rösch-Devotionale

sehr verschieden sind. Derselbe Sachverhalt

trifft auch für die Bilder zu. Bereits Hellmut
Lehmann-Haupt und Alfred Stange erwogen,
ob nicht der Schreiber Simon Rösch auch die
Bilder im Rösch-Devotionale angefertigt
habe.61 Heribert Humbel versuchte diese Hypothese

durch weitere Argumente zu erhärten:
Man müsse sich fragen, «was die Äbte von
St.Gallen und Weingarten wohl veranlasst haben
könnte, Rösch zu beauftragen, wenn nicht dessen

malerische Fähigkeiten». Bemerkenswert sei

zudem, dass in der Weingartner Handschrift sich
neben dem Bild des Abtes auch ein solches des

Schreibers befinde. Dies deute doch darauf hin,
«dass Rösch nicht nur Schreiber, sondern auch
Buchmaler war».62 Die Porträts im Rösch-Devotionale

und in der Weingartner Handschrift
sind jedoch so verschieden, dass sie unmöglich
vom gleichen Künstler stammen können. Wenn
Simon Rösch sich neben der Schreib- und Ru-
brizierungstätigkeit auch als Buchmaler betätigt
hätte, würde er das wohl in seinen Schluss-
Schriften vermerken, denn in ihnen stellt er recht

selbstbewusst seine Leistungen heraus. Sowohl
Simon Rösch wie auch Hans Haggenberg kommen

kaum als Buchmaler des Rösch-Devotionale

in Frage. Vermutlich müsste dieser in einer
der Illustrationswerkstätten gesucht werden, die
im oberdeutschen Raum bereits um 1472
bestanden haben.

Das Gebetbüchlein des St.Galler Abtes, so

können wir abschliessend festhalten, kann zwar
als eines der wenigen Dokumente gelten, das

Ulrich Rösch gehörte und aus dem er vielleicht
über zwei Jahrzehnte privat gebetet hat. Aber als

Sammlung von Gebeten, die alle in einer
vorformulierten und damit festgefügten Tradition
stehen, geben sie kaum den Blick frei für das, was
den Menschen Ulrich persönlich bewegt haben
könnte. Die 'Merkpunkte für Regierende' weisen

aufden Abt und Landesfürsten, die
Wiederaufnahme des um 1150 entstandenen Text-Bild-
Zyklus zur Heilsgeschichte bezeugt, sofern der
St.Galler Abt ihn bewusst ausgewählt hat, dass er
als Benediktiner an eine Tradition anknüpfen
wollte, die jedenfalls im 15.Jahrhundert kaum
bekannt war.

16



ANMERKUNGEN

1 Bernhard Anderes, Hans Haggenberg im Dienste des

Fürstabtes Ulrich Rösch 1463-1491 Ein Beitrag zur
spätgotischen Malerei im Kanton St.Gallen, in: St.Gal-
ler Kultur und Geschichte 2 Festgabe für Paul
Staerkle zu seinem achtzigsten Geburtstag), red. von
Walter Lendi, St.Gallen 1972, S. 130-143, ZitatS. 137.

2 p.224: Anno domini Mcccclxxij finitus est libellus, et

conscriptus per fratrem Symonem Rosch de Marchdorff,
conventualem in Wiblingen, adpreces et voluntatem devoti

principis et domini, domini Üdalrici abbatis ad Sanctum
Galium. Quem deus conservet tempora per longeva et
tandem ducat ad eterna gaudia. Amen.

3 So p. 68: ut sis michi peccatori Üdalrico famulo tuo aput
dominum nostrum Ihesum Cristum pia interpellatrix;

p. 108: conmendo animam et corpus meum et famulum
tuum Ülricum; p. 213: ita niefamulum tuum Üdalricum.

4 So zum 6. April (p. 5): Depositio Notkeri qui sequentias

fecit Todestag des St.Galler Sequenzendichters Notker

Balbulus (6.IV.912); zum 2. Mai (p. 6, in roter
Schrift) : Wiborade virginis et martyri — Reklusin bei der
Kirche St.Magnus in St.Gallen, von den Ungarn am
1.V.926 erschlagen und am folgenden Tag gestorben,
1047 kanonisiert; zum 2. Juli (p.8, in roter Schrift):
Visitatio sancte Marie virginis, dedicatio s. Othmari
Eigenfest des Klosters St.Gallen, Weihe der Otmarskirche

(erstmals am 24. IX. 867); zum 16. Oktober (p. 11,
in roter Schrift): Sancti Galli confessoris; zum 17.Ok¬
tober (ebda., in roter Schrift) : Dedicatio huius monaste-

rii Eigenfest des Klosters St.Gallen, Weihe der
Galluskirche am 17.X.835; zum 23.Oktober (ebda., in
schwarzer Schrift): Octava sancti Galli Eigenfest
St.Gallens; zum 16. November (p. 12, in roter Schrift):
Othmari Abbatis; zum 23.November (ebda., in
schwarzer Schrift): Clementis martyris, Octava
s. Othmari Eigenfest St.Gallens. Vgl. Emmanuel
Munding, Die Kaiendarien von St.Gallen aus 21

Handschriften, 9. bis 11. Jahrhundert, 2 Bände
Texte und Arbeiten, hg. durch die Erzabtei Beuron,
i.Abt., H.36 und 37), Beuron 1948 u. 1951.

5 Gabriel Meier, Catalogus codicum manu scriptorum
qui in Bibliotheca Monasterii Einsidlensis O.S.B, ser-
vantur, Einsiedeln 1899, S. 260 f.

6 Johann Rudolf Rahn, Geschichte der bildenden
Künste in der Schweiz, Zürich 1876, S.707f.; Linus
Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz,
Bd. 1, Basel 1927, S. 200 u. Abb. 195 f.; Hellmut
Lehmann-Haupt, Schwäbische Federzeichnungen.
Studien zur Buchillustration Augsburgs im XV.Jahrhun¬
dert, Berlin 1929, S. 173 f.; Alfred Stange, Deutsche
Malerei der Gotik, Bd. 8, München u. Berlin 1957,
S. 38; Alfred A. Schmid, Die Buchmalerei des XVI.
Jahrhunderts in der Schweiz, Ölten 1954, S. 101;
Anderes, Hans Haggenberg (wie Anm. 1), S. 135;
Heribert Hummel, Bibliotheca Wiblingana. Aus
Scriptorium und Bibliothek der ehemaligen
Benediktinerabtei Wiblingen, in: Studien und Mitteilungen
zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner

Zweige 89 (1978), S.510-570, bes. 520 u. 525; Ders.,
Wiblinger Buchmalerei des 15. Jahrhunderts, in:
Schwäbische Heimat 29 1978), S. 262-270, bes. 265.

7 Da mir das Einsiedler Original lediglich einen Tag zur
Verfügung stand - der Codex war im Sommer 1986
im Historischen Museum in Luzern ausgestellt (vgl.
den Ausstellungs-Katalog: Alltag zur Sempacherzeit.
Innerschweizer Lebensformen und Sachkultur im
Spätmittelalter, Luzern 1986, S.223 Nr. 304) -, müssen

die folgenden kodikologischen Beobachtungen auf
ein Mindestmass beschränkt bleiben.

8 1 Blatt vor p. 1 (vielleicht mit Besitzervermerk
Ulrichs); 1 Blatt vor p.27; 2 Blätter vor p.77 (wobei das

2. Blatt, wie die Spuren von blauen und roten Bordüren

zeigen, beschrieben war); 2 Blätter vor p. 219 (hier
fehlen die Bilder zum Jüngsten Gericht; vgl. u. S. 12).

9 Leer blieben p. 1, 18-22, 56, 72, 76-79, 219-221, 225-
228.

10 Zusatzhand 1 schrieb p. 18 und 219, Zusatzhand 2

p. 20, 76, 220-221 und 225-226, Zusatzhand 3 p.78
und 79. Vielleicht sind Zusatzhand 1 und 3 identisch.

11 Vgl. Dominicus Willi, Album Wettingense.
Verzeichnis der Mitglieder des exemten konsistorialen Ci-
stercienser-Stiftes B.V.M. de Marisstella zu Wettin-
gen-Mehrerau, Limburg a.d.Lahn 1904, S. 76-78;
Hans Jäger, Verzeichnis und Register der Illustrationen

in der Silberysen-Chronik der Aargauischen
Kantonsbibliothek (Typoskript einer Bibliothekar-
Diplomarbeit), Aarau 1983 (Signatur: Aarau, Kan-
tonsbibl., NoQ 4765*). Zum Abtswappen von Silber-

ysen vgl. seine Wappenscheibe von 1587: Jenny
Schneider, Glasgemälde. Katalog der Sammlung des

Schweizerischen Landesmuseums Zürich, Bd. 1, Stäfa

1971, Nr.382 (mit Abb.).
12 Am ehesten Zusatzhand 2, die aufp.22of. ein Suffra-

gium zum (Namens-?)Patron Christophorus (vgl. u.
S. 9 Nr. 30) hinzufügt. Die Schriftzüge, eine späte
humanistische Kursive, die Verwandtschaft zeigt mit der
Italica des zeitgenössischen Buchdrucks, sind zudem
der Auszeichnungsschrift in Silberysens Autograph
(Aarau, Kantonsbibl., Ms WettF 33) sehr ähnlich.

13 Von derselben Hand stammt dieselbe Signatur auf
p. 23 oben: No. XII B.V. Einsidlensis.

14 Vollständig zitiert in Anm. 2

15 Vgl. Katalog der datierten Handschriften in der
Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des

Mittelalters bis 1550, Bd. 2, bearb. von Beat Matthias von
Scarpatetti, Zürich 1983, Textband S.64 (Nr. 163,

mit falscher Zuweisung des Wappens auf p. 1 u.
S. 234h sowie Abbildungsband, Abb. 500 p. 80 f.).

16 Vgl. Hummel, Bibliotheca Wiblingana (wie Anm. 6),
S. J2lff.

17 Annales II zum Jahre 1467 (hg. von Paul Lehmann,
Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands
und der Schweiz, Bd. 1, München 1918, S.442,6ff.):
Frater Simon Rösch de MarchdorffAcronianus, monachus

conventualis Wihlingae ad sanctum Martinum, a inventu-
te usque in senectam continuatis scriptionibus laudahiliter
exercitatus, egregius per omnia frater inter transscriptores
Wiblingenses facile princeps et formositate characterum et
multitudine codicum.

18 Ebda., S.442,11-443,38; vgl. auch 444,5-446,19 u.

448,4-449,39. - Die Schreibersubskriptionen von
Simon Rösch sind zusammengestellt von den Bénédictins

du Bouveret, Colophons de manuscrits
occidentaux des origines au XVIe siècle, Bd. 5 Spicilegii
Friburgensis Subsidia 6), Fribourg 1979, S. 322-325
(Nr. 17256-17271).

19 Vgl. ebda., S. 422 Anm. 4 und Hummel, Bibliotheca
Wiblingana (wie Anm. 6), S. 525.

20 Vgl. Schmid, Buchmalerei (wie Anm.6), S. ijff. u.
S. I44f., Nr.43 (Cod. Sang. 355).

21 Vgl. Hummel, Bibliotheca Wiblingana (wie Anm.6),
S. 515; Gebhard Spahr, Die Reform im Kloster
St.Gallen 1442-1457, in: Schriften des Vereins für
Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung 76

(1958), S. 1- 62, bes. 8f.; Paul Staerkle, Beiträge zur
spätmittelalterlichen Bildungsgeschichte St.Gallens

MVG 40), St.Gallen 1939, S.91.

22 Vgl. Werner Vogler, St.Gallen, in : Frühe Klöster, die
Benediktiner und Benediktinerinnen in der Schweiz,

redigiert von Eisanne Gilomen-Schenkel Helvetia
Sacra, Abt. III, Bd. 1, 2. Teil), Bern 1986, S. 1318 u.
Spahr, Die Reform (wie Anm. 21), S. 8.

23 Ebda., s. 24 f.

24 Mit Sicherheit war jedenfalls Simon nicht Ulrichs
Bruder, wie Anderes, Hans Haggenberg (wie
Anm. 1 S. 13 5 wohl wegen der Subskription perfratrem

Symonem Rosch (zitiert in Anm. 2) angenommen
hat.

25 Vgl. Colophons (wie Anm. 18), Nr. 17256, 17265-66
und 17271.

26 Zur Geschichte des lateinischen Gebetbuchs vgl.
Gerard Achten, Gebetbücher II (Mittelalter), in: Theo-

^
logische Realenzyklopädie, Bd. 12, Berlin 1984,
S. 105- 109 (mit weiterer Lit.); Ders., Das christliche
Gebetbuch im Mittelalter Staatsbibliothek Preussi-
scher Kulturbesitz, Ausstellungskatalog 13), Berlin
1980; Franz Xaver Haimerl, Mittelalterliche
Frömmigkeit im Spiegel der Gebetbuchliteratur
Süddeutschlands Münchener Theologische Studien,
Hist. Abt., Bd. 4), München 1952.

27 Bei den folgenden Parallelüberlieferungs- und
Drucknachweisen werden mit Reihentitel bzw.
Verfassernamen angeführt: AH Analecta hymnica me-
dii aevi, hrsg. vonG. M. Dreves u. C. Blume, Bd. 1-55,
Leipzig 1886-1922; U. Chevalier, Repertorium
hymnologicum, Bd. 1-6, Löwen 1892-1921; F.X.
Haimerl, Mittelalterliche Frömmigkeit (wie
Anm.26); J. Klapper (Hg.), Schriften Johanns von
Neumarkt, 4. Teil: Gebete des Hofkanzlers und des

Prager Kulturkreises Vom Mittelalter zur
Reformation 6,4), Berlin 1935; Victor Leroquais, Les livres
d'heures. Manuscrits de la Bibliothèque Nationale,
Bd. 1-3, Paris 1927; F.J. Mone, Lateinische Hymnen
des Mittelalters, Bd. 1-3, Freiburg i. Br. 1853-1855
(Nachdruck 1964); PL Patrologia latina, hrsg.
von J.P. Migne, Bd. 1- 217, Paris 1844-1864; André
Wilmart, Auteurs spirituels et textes dévots du

moyen âge latin, Paris 1971.
28 Vgl. Peter Ochsbnbein, 'Hortulus animae', in: Die

deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon,
2. Aufl., Bd. 4, Berlin 1983, Sp. 147-154.

29 So Nr.8,1: 300 Tage Ablass; Nr.8,2: 2000 Tage Ablass,
mit Nennung des Ablassgebers Papst Bonifaz VI. (rec-
te: VIII.) auf Bitten des französischen Königs Philipp
II.; Nr. 4: mit dem Versprechen, dass der das Gebet
täglich Betende nie in Todsünden sterben werde.

30 p.222: Anno domini millesimo quadringentesimo quin-
quagesimo nono. Ipsa die sancte Katherine virginis et mar-
tiris sanctissimus in Cristo pater et dominus, dominus Pius

papa secundus anno suipontificatus secundo ad instanciam
cuiusdam sui sanctitati dilecti largitus est omnibus et singulis

infra scriptas orationes pro animarum salute devote di-
centibus tociens quociens centum dies indulgentiarum de

iniunctis eis penitenciis.
31 Vgl. Peter Browe, Die Verehrung der Eucharistie im

Mittelalter, München 1933, S.26-69; Hans Bernhard
Meyer, Die Elevation im deutschen Mittelalter und
bei Luther, in: Zeitschrift für kath. Theologie
85(1963), S. 162-217.

32 Vgl. Hans Pörnbacher, St.Ulrich in der Literatur, in:
Bischof Ulrich von Augsburg und seine Verehrung.
Festgabe zur 1000. Wiederkehr des Todestages
Jahrbuch des Vereins für Augsburger
Bistumsgeschichte 7), Augsburg 1973, S. 300-311, bes. S. 302.

33 p.73: Integritas namque presidencium est salus subditorum

etc. Quoniam prelati in seipsis debent ostendere, qualiter
subditos in via dei oportet ambulare, cum vita pastoris
subditorum debet esse exemplum: 2" questione 7" [rubrica].
Cum pastoris volneratio: volnerato enim pastore quis cu-
randis [Hs. curandus] ovibus medicinam adhibebit?Prima

questione prima fertur. Et totum corpus invadit morbus, si

languor in capite non fuerit sanatus: 2" questione 7".

34 p. 73: Ideoque nullus congregacioni fratrum prefuturus eli-

gitur, priusquam idem qui preficiendus est, quid obtempe-

17



raturis oporteat imperari, obediendo didicerit, et quid iunio-
ribus tradere debeat, institutus seniorum fuerit assecutus.

Bene enim regere vel regi sapientis esse pronunciant sum-
[m] unique donum etgraciam sancti spiritus esse diffiniunt.
Nam neque salutaria precepta quempiam posse obtemper-
antibus prestituere nisi eum, qui prius universis virtutum
disciplinis fuerit instructus nee obedire quemquam seniori

posse nisi eum, qui consumatus timoré dei et humilitatis

fuerit virtute perfectus. Vgl. die Edition von Michael
Petschenig csel 17), Wien 1888. Zitat S. 19,
Z. 22-S. 20, Z.5.

35 Elisabeth Klemm, Das sogenannte Gebetbuch der

Hildegard von Bingen, in: Jahrbuch der kunsthistorischen
Sammlungen in Wien 74 1978), S. 29-78). - Der Dr.
Ludwig Reichert Verlag in Wiesbaden veröffentlichte
1982 einen Faskimile-Lichtdruck des Hildegard-
Gebetbuches. Der dazugehörige Kommentarband,
bearbeitet von Elisabeth Klemm und Gerard Achten
lag im Zeitpunkt meiner Untersuchung noch nicht
vor, doch vermittelte mir Herr Dr. Achten die
Druckfahnen seiner Einleitung (S. 43-48).

36 Vgl. Klemm, Gebetbuch (wie Anm. 35), S. 34h und
70ff.; Hermann Menhardt, Lilienfelder
Heilsgeschichte, in: Zeitschrift für deutsches Altertum und
deutsche Literatur 78 (1941), S. 145-184; Achim
Masser, 'Lilienfelder Andachtsbuch', in: Die deutsche

Literatur des Mittelalters (wie Anm. 28), Bd. 5, Berlin
1985, Sp.832h

37 Klemm, Gebetbuch (wie Anm.35), S.31-33.
38 «Im Gebet auf fol. 32r [= p. 140], das heute der

Besessenenheilung gegenübersteht und auf der Rückseite
des Blattes die Darstellung [bzw. das Gebet] zur ersten

Seligpreisung trägt, wird Christi Lehre von den acht
Beatitudines erwähnt. Der Text nimmt also auf den
Inhalt der Bergpredigt Bezug. Die daran anschliessenden

Seligprcisungen besitzen jeweils ein passendes Gebet,

nur am Schluss tritt wieder eine Unvereinbarkeit
zwischen Miniatur und Gebet auf. Der Gebetstext auf
fol. 4or [= p. 156] ist nicht auf die letzte Seligpreisung,
sondern auf die Besessenenheilung bezogen, das heisst

die achtseitige Folge mit den Beatitudines ist irrtümlich

zwischen die beiden Krankenheilungen geraten
und gehört inhaltlich zwischen fol. 23 und fol. 24
[bzw. zwischen p. 125 und 126]. Dort [= p. 124]
findet sich auch, im jetzigen Zustand der Bergpredigt
[= p. 125] gegenüber, das Gebet zur letzten Seligpreisung.»

(ebda., S. 32).
39 Vgl. etwa die drei Kopien des um 820-40 entstandenen

Utrecht-Psalters: Cod. Harley 603 (um 1000),
Eadwine-Psalter (um 1150) und Pariser-Psalter (um
1190): Kommentarband zum Faksimile des Utrecht-
Psalters, bearb. von Koert von der Horst und Jacobus

H.A. Engelbregt, Graz 1984, S.55f.
40 Freundlicher Hinweis von Prof. Dr. Anton von Euw,

Köln.
41 Vgl. die von Klemm, Gebetbuch (wie Anm.35),

S. 75 f. im Anhang aufgeführten Gebetsanfänge aus
Cod. Clm 935 mit jenen aus dem Rösch-Devotionale
hier im Anhang zitierten Incipits. Folgende
Textabweichungen sind daraus nachweisbar: fol. 4r p. 84,
fol.9r p.94 (eterne - et terre), fol.29r p. 134 (ad-
miranda - admirabilis), fol.42r p. 160 (maiestas -
magnitude), fol.47r p. 170 (factor- salvator), fol. sjr

p. 186 (patientia - sapientia et patientia), fol.jör
p. 188 (es sanctus - innocens segregatus).

42 >Responsorium< Heu mihi domine Anima mea.. —

René Jean Hesbert, Corpus antiphonalium officii,
Bd. IV, Rom 1968, Nr.6811 + >Versiculus< Domine
exaudi orationem meant + Ps. 142,1 + Hesbert, Bd. IV,
Nr.6512 + ebda., Bd.III, Nr.3852 + ebda., Bd.III,
Nr. 1705 + >Oratio< Tua gratia me, domine, indignum
procedat... in conspectus dotnini. Amen.

43 Die im Vergleich zur Münchner Hs. längeren deutschen

Tituli (4-16 Verse) sind ediert von Menhardt,
Lilienfelder Heilsgeschichte (wie Anm. 36), S. 167-
184.

44 Vgl. Klemm, Gebetbuch (wie Anm. 35), S. 31.

45 Vgl. ebda., S. 32.
46 Vgl. Peter Ochsenbein, 'Gebetbuch der Ursula Bege-

rin', in: Die deutsche Literatur des Mittelalters (wie
Anm. 28), Bd. 2, Sp. 1120 f.

47 Vgl. O.S.7 und Anm. 18.

48 So p.8o: Erstbesitzer-Porträt; p. 114, 154, 168 u. 218:
Menschenantlitz; p. 165 und 166: Drache; p. 182: Kopf
eines bärtigen Mannes; p.216: Schwan.

49 Fulda, Hessische Landesbibliothek, Cod. Aa 101a,
fol. 53 V.

50 Es betrifft die Bilder auf p. 81, 103, 107, 109, 163, 175,
I77> J79. 183, 193, 195, 197, 199, 201, 203, 215 und

217.
51 Sop. 143, 145, 147, X49, 151, 153, 155, 157, 206-208.

Nicht zweizonig wie in Clm 935,20V ist das Bild auf
p. 119 angelegt, das aber ebenfalls die ersten zwei
Versuchungen Christi synoptisch zeigt.

52 Vgl. etwa das Schriftband auf p. 119: Si filius dei es,

mitte te deorsum mit dem gleichen Text auf p. 118,
Z. 1 if.

53 Lehmann-Haupt, Federzeichnungen (wie Anm.6),
S. 174.

54 Dass die «Bilder auf den Seiten 173 bis 191 [...] etwas
gröber, wohl von einer Gesellenhand ausgeführt»
seien, wie Anderes, Hans Haggenberg (wie Anm. 1),
S. 13 5 in Erwägung zieht, kann ich nicht sehen.

55 Rahn, Geschichte (wie Anm.6), S.707f.
56 Birchler, Kunstdenkmäler (wie Anm.6), S.200.

57 Vgl. Hans Rott, Quellen und Forschungen zur
südwestdeutschen und schweizerischen Kunstgeschichte
im XV. und XVI. Jahrhundert, 3 Bde., Stuttgart
1936-1938; Stange, Deutsche Malerei (wie Anm.6),
passim.

58 Vgl. etwa die 20 verschiedenen Figuren auf p. 127.
5 9 Anderes, Hans Haggenberg wie Anm. 1 S. 13 4 mit

Abb. 3) und 135 (mit Abb.4). Vgl. Josef Reck, Die
Goldacher Öffnung, in: Rorschacher Neujahrsblätter
1954, S. 37-50 und Ders., 50oJahre Goldach, Goldach
1964, S.91-96 (beidemal mit farbiger Abb.).

60 Codices breviarii, beschrieben von Virgil Ernst Fiala
und Wolfang Irtenkauf Die Handschriften der

Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart 1,3),
Wiesbaden 1977, S. 19- 21.

61 Lehmann-Haupt, Federzeichnungen (wie Anm.6),
S. 174; Stange, Deutsche Malerei (wie Anm. 6), S. 38.

62 Hummel, Bibliotheca Wiblingana (wie Anm.6),
S. 525 u. Ders., Wiblinger Buchmalerei (wie Anm. 6),
S. 265.

18


	Das persönliche Gebetbuch des Abtes Ulrich Rösch

