
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 69 (1979)

Artikel: Das Lorcher Weihnachtsbild des Nikolaus Bertschi aus dem Jahre 1512

Autor: Irtenkauf, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lorcher Weihnachtsbild des Nikolaus Bertschi
aus dem Jahre 1512

Wolfgang Irtenkauf Das Weihnachtsbild des Nikolaus Bertschi
aus dem Jahre 1512 gibt jene Szene wieder,
die ein unbekannter Franziskaner in den
«Meditationes Vitae Christi» im 13.
Jahrhundert gesehen hat: Maria betet das

neugeborene Kind an, Ochs und Esel beugen
ihre Knie und halten die Köpfe schnaubend
über den Neugeborenen, damit er gegen die
herrschende Kälte geschützt wird. «Die
Mutter aber, niederkniend, betete Gott an
und sprach: Ich sage dir Dank, Herr und
heiliger Vater, der du mir deinen Sohn
gegeben hast, und ich bete dich an, ewiger
Gott, und dich, des lebendigen Gottes und
meinen Sohn.» Joseph, so schliesst die fromme

Betrachtung, verehrt das Kind auf die
gleiche Weise. Die Geburtsszene findet vor
der «Stadt Davids», Bethlehem, statt - David
wurde einst hier gesalbt und die Stadt war
eine Festung, hatte mithin nach mittelalterlichem

Verständnis das Aussehen einer
Burg (sie ist links sichtbar). Die Szene spielt
im Freien auf einem steinigen Weg, keine
Herberge, kein Stall schützt die heilige
Familie. Die Welt hat keinen Anteil an der
Menschwerdung Christi, die Familie selbst
ist unbehaust. Eine treppenartig abgestufte
Mauer bietet den Hinweis auf die «zerfallene

Hütte» Davids (Arnos 9,11), die im
Neuen Bund aufgerichtet wird, Maria und
das Kind tragen einen Heiligenschein, bei
Joseph, nach mittelalterlicherAuffassung der
«Nährvater Christi», d. h. nicht der leibliche
Vater, fehlt daher auch ein solcher. Eine
weiträumige Landschaft, durch einige
Berggipfel konturiert, schliesst den Einblick des

Beschauers ab.

Wir reden von einem Bild, meinen in
Wirklichkeit jedoch eine Initiale, d. h. einen grossen

Anfangsbuchstaben. Losgelöst von der

ganzen Buchseite fehlt der Inhalt. Zu den in
blockschriftartiger Textura Missalschrift,
das ist die Schrift, in der die grossformatigen
Messbücher für den Gebrauch des Priesters

während der heiligen Messe geschrieben
wurden) geschriebenen Texten treten Noten
mit römischer Choralnotation auf vier
Linien. Rex pacifiais magnificatus est
(Gewaltig ist der Fürst des Friedens), mit diesem
Ruf beginnt die 1. Vesper zum Weihnachtsfest

in der Dämmerung des Heiligen Abends.
Vier durch a gekennzeichnete Antiphonen
(kurze Gesangsstücke in der Form von
Rufen) spinnen diesen Gedanken weiter: das
fast gleichartige Magnificatus est rex paci-
ficus, dann das aus dem Lukasevangelium
stammende Completi sunt dies Marie (Es
kam die Zeit, dass Maria gebären sollte),
und als Hinweis auf Christi Erfüllung durch
seine Passion eine Stelle aus der ebenfalls
bei Lukas überlieferten Abschiedsrede Scitote
quia prope est regnum dei (Wisset, dass das
Reich Gottes nahe ist). Nach jeder dieser
Antiphonen wird ein Psalm (109-112 nach
der lateinischen Zählung) gesungen. Eine
kurze Lesung aus dem Brief des Apostels
Paulus an Titus kündet das bevorstehende
Erscheinen der Güte Gottes an (Apparuit
benignitas), worauf ein kurzes Responso-
rium die Antwort aus dem Johannes-Prolog
gibt: Verbum coro (Und das Wort ist Fleisch
geworden). Die singende Gemeinde der
Mönche darf in den Jubel des altchristlichen
Flymnus Christe redemptor omnium (Christus,

du Erretter aller) ausbrechen, denn
jetzt herrscht Gewissheit: Crastina die de-

lebitur (Morgen wird die Finsternis dieser
Welt zerstört werden). Noch einmal fasst
die Antiphon zum Lobgesang Mariens, dem
Magnificat, diese Heilsbotschaft zusammen
(Dum ortus fuerit sol de celo).
Diesem beinahe dramatisch zu nennenden
Aufbau und Ablauf der Weihnachtsliturgie,
aus der auch das Weihnachtsspiel gerade im
alemannischen Raum (St.Gallen!) herausgewachsen

ist, steht das ruhige, fast lyrische
Initialbild gegenüber. Um die ganze Textseite

rankt sich von oben nach rechts unten

11



ein Bordürenrahmen nach flämischer Art,
der mit seinen pflanzlichen und tierischen
Darstellungen eher wie eine bildnerische
Erklärung zu einem biologischen Lehrbuch
anmutet. In dieser einen Seite, die durch die
römische Zahl XVII als Teil eines Ganzen
ausgewiesen ist, zeichnen sich Spannungen
ab, die im Zusammentreten von einem
beinahe eineinhalb Jahrtausende alten Text
und der bildlichen Gestaltung und
Ausschmückung durch einen oder mehrere
Künstler um 1500, d. h. an der Schwelle von
Mittelalter und Neuzeit, auftreten.
Zwischen 1511 und 1512 entstanden im
Kloster Lorch drei grossformatige Chorbücher

(deren Masse sind zirka 61x43 cm),
die zu den Spitzenwerken spätgotischer
Buchmalerei in Schwaben zu zählen sind.
In der Fülle von nicht weniger als 130
Initialbildern wird das Kirchenjahr vom Beginn
des Advents bis zum Ausklang in den letzten
Novembertagen in mehrfacher Abfolge
illustriert.

Lorch, an der grossen, alten Durchgangsstrasse

vom Zentrum um das heutige Stuttgart

über die Reichsstadt Schwäbisch-Gmünd
in die Region der Ostalb und des Rieses
gelegen, wurde im Jahre 1102 durch Herzog
Friedrich I. von Schwaben, seine Gemahlin
Agnes, die eine Tochter Kaiser Heinrichs IV.
war, und deren gemeinsame Söhne Friedrich

und Konrad an den hl. Petrus
übertragen. Das setzt bereits die Gründung des

Benediktinerklosters voraus. Die ersten Mönche

kamen von Maria-Laach und Metz.
Durch die auf Europa ausgerichtete Politik
der Staufer — denn zu ihnen bzw. ihren
Vorfahren sind die Gründer zuzurechnen -
geriet das Kloster bald ins Hintertreffen.
Dreieinhalb Jahrhunderte später, 1462,
führte Graf Ulrich V. von Württemberg die
Reform in dem verwahrlosten Kloster ein.
Intensive geistige Beziehungen zu Neres-
heim, Elchingen und Murrhardt hoben das
Monasterium aus seiner Provinzialität heraus,

so dass es selbst daran gehen konnte,
andere Klöster (wie z.B. Murrhardt 1510/11)
zu reformieren. Dass die «Stossrichtung» dabei

nach Norden und Osten ausgerichtet
war, hängt mit der Zugehörigkeit Lorchs zur
alten Diözese Augsburg zusammen. Lorch
ist, historisch gesehen, dem bayrisch-schwäbischen

Raum zuzurechnen.
Die Herstellung der drei Chorbücher war die
Idee des Abtes Sebastian Sitterich, der
wahrscheinlich während des Bauernkrieges im
Jahre 1525 von den aufständischen Bauern
am Altar der Klosterkirche ermordet wurde.
Er fasste 1515 den Plan, seinen Mönchskon¬

vent mit prachtvollen Codices auszustatten.
Dass er in seinem Kloster nicht einmal die
notwendige Anzahl der Textschreiber fand -
es waren immerhin 892 Blätter 1784 Seiten

zu schreiben! —, zeigt die Tatsache, dass

er auf die Mithilfe von Benediktinern aus
Augsburg, Elchingen und Murrhardt zu-
rückgriff. Die Textseite, die unser
Weihnachtsbild einschliesst, ist von dem sonst
nicht nachweisbaren Friedrich Scriptor
(«Schreiber» als Familienname oder
Berufsbezeichnung?) aus Schorndorf, das zirka
15 km von Lorch entfernt liegt, kalligraphisch

geschrieben, der sich Priester und
Konventuale, d. h. Mönch in Lorch nennt.
Es ist anzunehmen, dass Scriptor dazu auch
die Noten schrieb, während andere Partien
dieses Bandes von einem «frater» (Bruder)
Michael Keuerleber aus Nürtingen (Neckar)
stammen. Unser Schreiber schloss den Teil,
zu dem die Textseite gehört, In festo sancio
Mauritii 1512, d. h. am 22. Oktober, ab.

Nun erforderte die Herstellung so grosser
Chorbücher in künstlerischer Hinsicht einen
erfahrenen Maler. Ein Sonderfall ist, dass

wir den Maler unseres Initialbildes und den
vieler anderer genannt finden. Auf dem
unteren Rand einer Seite des abschliessenden
3. Bandes sehen wir den Illuminator bei der
Arbeit, neben ihm sitzt seine Frau, darüber
steht die Jahresangabe 1512. Die Unterschrift

zu diesem Selbstporträt bietet jede
gewünschte Auskunft: Nikolaus Bertschi,
Buchmaler in Augsburg, und seine Gemahlin
Margarete (Nicolaus Bertschy Illuminista
Auguste uxor eius Margareta). Er war ein
Sohn Rorschachs. Ursprünglich übte er das

Handwerk eines Briefmalers, d. h. Ausmaler
von meist urkundlichen Vorlagen, aus. Wann
er in Rorschach geboren wurde, ist nicht
bekannt. Je nachdem, wie man sein erstes
erhaltenes Werk ansetzt, müsste sein Geburtsdatum

auf ca. 1470—1480 einzugrenzen sein.
Bertschi hätte demnach bei der Ausmalung
der Lorcher Chorbücher im vierten
Lebensjahrzehnt gestanden.
Es mag ein kurzes Wort zur heutigen
Forschungslage eingeschoben werden, weil im
«Rorschacher Neujahrsblatt» von 1936 und
1937 Dr. Joseph Müller diese Forschung
grundgelegt hat. Allerdings ist der künstlerische

Ausbildungs- und Werdegang des Meisters

inzwischen modifiziert worden. Vor
allem wurde die Inkunabel der St. Galler
Stiftsbibliothek (Inc. 87, daraus die herrliche

Farbwiedergabe im «Rorschacher
Neujahrsblatt» 1970 nach Seite 16) als Gesamtes
aus dem Bertschischen Oeuvre ausgeschieden,

was nicht heissen soll, dass Bertschi

12



nicht das eine oder andere Bild zu einem
späteren Zeitpunkt als die Druckvollendung
(1486) geschaffen hat. Heute sucht man die

Anfänge Bertschis in Salzburg, wo mit absoluter

Sicherheit die Ausmalung eines
Salzburger Messbuchs, 1507 in Venedig
gedruckt, von ihm vorgenommen wurde. Sein
Lehrer war in der Stadt an der Salzach oder
in Augsburg der bekannte Buchmaler Georg
Beck.
Die erste überhaupt gesicherte Tatsache im
Leben unseres Nikolaus Bertschi ist seine
Reise von Salzburg/Augsburg nach St.Gal¬

len, d.h. in seine Heimat, im Jahre 1509.

Kurz danach hat er sich der Ausmalung der
Lorcher Chorbücher zugewandt. Schon durch
diese Jahreszahlen wird seine Übergangsposition

von der späten Gotik zur frühen
Renaissance, ausgeweitet: vom Mittelalter
zur Neuzeit, evident. Auch in unserem
Weihnachtsbild hinterlässt diese Zwitterstellung

ihre Spuren. Die Auflösung des

Buchstabens R ist dafür ein sprechendes
Beispiel. Aus dem Blütenkelch am oberen Rand
entspringt ein Delphin, der in den Schwanz
eines Artgenossen beisst, beide übrigens mit
dem Signet des Malers; der Schaft des R ist
kandelaberartig aufgeteilt — der Buchstabe
ist nur noch Staffage, Anreiz für eine
künstlerische Gestaltung.
Mit den beiden Delphinen treten wir in die
schwierige Symbolwelt des Bildes ein. Man
sah in dem kleinen Wal den «Delphinus
salvator», den rettenden Delphin. Durch
Christi Geburt beginnt die Erlösung nach
christlicher Auffassung. Das eingewickelte
Kind liegt nicht in der Krippe, sondern in
einem Weidenkorb. Das ist sicher ein
dezenter Hinweis auf Mose, der in einem
«Kästlein von Rohr» ausgesetzt worden war.
Im Hintergrund ist vielleicht jene Szene zu
sehen, die Jakobus von Voragine in seiner
«Goldenen Legende» (Legenda aurea) so

beschreibt: «Sie kamen in einen offenen
Durchgang zwischen zwei Häusern, der mit
einem Dach gemacht war; die Bürger
schwatzten darunter oder assen miteinander»
(an dem an der Mauer angelehnten Tisch).
Die Anbetung der Eltern wurde auf eine
steinige Strasse verlegt, die «via crucis», ein
deutlicher Fingerzeig auf die spätere Passion
des Herrn, die ja bereits im Weihnachtsgeschehen

eingeschlossen ist. Nach der Vision
einer der bedeutendsten Mystikerinnen des

14. Jahrhunderts, der hl. Birgitta, weinte das

Elternpaar vor Freude - auch diese Tränen
sind von Bertschi nicht vergessen worden.
Durch eine vergleichende Beiziehung von
Bertschis anderen Weihnachtsdarstellungen

(in den Lorcher Chorbüchern und den ihm
zugeschriebenen Plandschriften anderer
Bibliotheken) kann man weitere Aussagen
wagen. Über den Köpfen des Paares hütet
der rotgekleidete Hirte seine schwarzen und
weissen Schafe («Und es waren Hirten auf
dem Felde»), auf der linken Bildseite reiten
Personen über eine Brücke — sind es die
Lläscher, die auf Geheiss des bösen Herodes
nach dem Neugeborenen fahnden? Man
könnte als Gesamtintention des Bildes
feststellen: das ist bereits der Abschied von
Bethlehem vor der Flucht nach Ägypten,
vor dem Bethlehemitischen Kindermord, ein
Nicht-mehr und auf der anderen Seite Noch-
nicht, im Grunde ein genaues Spiegelbild
der Situation unseres Nikolaus Bertschi!
Aber vielleicht steckt in dem Weihnachtsbild

noch etwas anderes, etwas Besonderes:
Bertschi geht allen herkömmlichen Schemen

von Weihnachten aus dem Weg, indem er
verschiedene Handlungsabläufe vereinigt.
Sicher liegt ihm dabei mehr an der inhaltlichen

Aussage denn an der künstlerischen
Gestaltung. Vielleicht hat diese ungleiche
Balance ihm die schlechte Zensur eines so

profunden Kenners wie Prof. Alfred A.
Schmid eingetragen: «Die Darstellungen
entbehren samt und sonders der Dramatik und
Spannung, ohne dass ihnen, wie wir es bei
der schwäbischen Kunst sonst gewohnt sind,
daraus ein Gewinn an Gemüt und
Innerlichkeit erwüchse.» Das ist tatsächlich die

Frage, ob nicht doch ein Gewinn an Gemüt
und Innerlichkeit durch die «Abseitigkeit»
der künstlerischen Aussage zu konstatieren
ist. Muss dieser nur in der Idylle liegen oder
ist es nicht ebenso innerlich, wenn hier mehr
als «nur» gemalt wird? Es ist doch nicht zu
übersehen, dass Bertschi eine lange
Geschichte raffen will. Er erzählt sie uns,
indem er verschiedene Stadien der Geschichte
vereinigt. Ein Film aus der zweiten Dekade
des 16. Jahrhunderts läuft vor unseren Augen

ab.

Übergangszeiten sind wohl immer Zeiten
einer gewissen Unsicherheit. Auf der Fahrt
zu neuen Ufern wird Vergangenes abge-
stossen. Vielleicht war das spätgotische
Vokabular dem Meister bereits fremd
geworden. Seit 1511 wieder in Augsburg - der
St.Galler Aufenthalt war beendet - suchte
Bertschi nach grossen, längerfristigen
Aufträgen. Die Lorcher Verpflichtung für drei
Handschriften war ihm sicher willkommen.
Dass er souverän als Meister, ja wir dürfen
sagen: als Künstler, handelte, beweist die

Heranziehung von Gesellen, die in den drei
Bänden erkennbar ist. Bertschi kann es sich

als Leiter einer (grösseren?) Werkstatt
erlauben, nur noch an der Bebilderung von
Hauptfesten Anteil zu nehmen, das andere
fällt - und das bewirkt fast jedes Mal einen
Qualitätsabfall in den Chorbüchern - weniger

geschulten und künstlerisch «magereren»
Händen zu. Dieser deutlich erkennbare und
oft schmerzlich empfundene Bruch sprengt
sogar einzelne Initialen, die zum Teil vom
Meister, zum Teil durch Schüler illuminiert
sind.
Bertschi ist Rorschacher - was liegt näher
als anzunehmen, er habe in seinen vorzüglich

gemalten Landschaften, die den Initial-
biklern Tiefe geben, seine Heimat gemalt,
den Bodensee und dahinter das Appenzeller
Alpsteinpanorama mit dem Säntis und
Altmann als den markantesten Gipfeln? Wenn
dem so ist, was Vermutung, aber nicht
Gewissheit bleibt, dann wäre das Geschehen
in Bethlehem irgendwo im heutigen
Oberschwaben angesiedelt, denn nur von dort
schweift der Blick über den Bodensee hinweg

auf den vorgezogenen Alpsteinkamm.
So nimmt es uns bei Bertschis Heimatverbundenheit

nicht wunder, dass er nach
Abwicklung des Lorcher Auftrags wieder für
St.Gallen tätig wird, dieses Mal jedoch mit
einem weiteren Meister, der als Bertschis
gleichnamiger Sohn Nikolaus identifiziert
werden konnte. Der «alte» Bertschi steht
jetzt auf der Höhe seiner Könnerschaft. Seine
letzten nachweisbaren Arbeiten gelten dann
wieder einem Kloster des bayrisch-schwäbischen

Raums, Kaisheim bei Donauwörth.
Fast immer sind es die schweren, überfor-
matigen Folianten der Chorbücher, an denen
Vater und Sohn arbeiten. Sie scheinen sich
darauf spezialisiert zu haben. Dann wird es

still um den Vater. Hat er sich zurückgezogen?

Blieben die Auftraggeber weg?
Reformation und Bauernkrieg hatten inzwischen

den Klöstern und ihrer Finanzkraft
hart zugesetzt, ja sie teilweise wie Lorch
ausgelöscht. Um 1541/42 starb Bertschi sen.
in Augsburg; seine Witwe, eine geborene
Weller, und sein Sohn führten die Werkstatt

weiter. Nikolaus Bertschi jun., bereits
ein gebürtiger Augsburger, wird in den
Steuerbüchern seiner Vaterstadt ein letztes
Mal im Jahr 1575 genannt.
Kloster Lorch hatte mit der Reformation
einen Endpunkt seiner (katholischen) Klo-

"stergeschichte erreicht. Ende April 1525

hatte der «geheime helle Häuf zu Lorch»
einen Brand im Klosterbereich gelegt, dem
offenbar der grösste Teil der Bibliothek zum
Opfer gefallen ist. Die drei Chorbücher blieben

Lorch erhalten, wahrscheinlich weil sie

13



ufrfftmf.pà&nfitr. ilLomplrti fut tues nunc
———Br-- —H'ns"- — B ~ ~ M- m si* - * «y- -m- i^^jg m

oniamtt fiïtumfuiïpumogru ittirn,pûkmian

ntotrquut p?opr fftregtuutt îti amm tu
« " : —- ùji.JJçjurlr.tV'ÎMi

tanjVirii>4rpfntf

IWutw ûjt«5fiimr foi rrirlo mîrbms rrgnu ir

gumjmtramu apatirattqtiaIpoufus fr



Weihnachtsminiatur aus der Handschrift
Cod. mus. fol. 63

der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart
(«Lorcher Chorbuch»), fol. 18 r (Originalmasse
des ganzen Blattes 56,5 X 39 cm,
der Initiale 11,8 X 11,4 cm).

Die Farblithos wurden uns von der Offizin
Chr. Scheufeie, Stuttgart,
freundlicherweise zur Verfügung gestellt.

in der Nähe der Kirche (Sakristei) als
liturgische Gebrauchsgegenstände verwahrt worden

waren. Der hinhaltende Widerstand der
Lorcher Mönche gegen die neue Lehre und
gegen den in einem der Chorbücher porträtierten

Herzog Ulrich von Württemberg
äusserte sich im Versuch, das wenig noch
Erhaltene der Nachwelt zu retten. Doch die

Umwandlung des «Mannsklosters» in eine
evangelische Klosterschule war nicht
aufzuhalten. Sie fand die drei Chorbücher wohl
nicht mehr vor, denn 1587 verkauften zwei
ehemalige Lorcher Mönche in hohen Jahren
die Codices an das intakt gebliebene
Benediktinerkloster Neresheim im östlichen Teil der
Schwäbischen Alb. In der Bibliothek dieses

Klosters verblieben sie knapp zwei Jahrhun¬

derte. Hätte sie nicht der aus Hagenwil im
Thurgau stammende Neresheimer Reichsabt

Benedikt Maria Angehrn (1720-1787)
an den ihm freundschaftlich verbundenen
Herzog Karl Eugen von Württemberg im
Tausch gegen eine Reihe von Drucken
weggegeben, wären sie heute, weil das Schicksal
der Säkularisation Neresheims es so wollte,
in der Hofbibliothek der Fürsten zu Thum
und Taxis zu Regensburg. In Stuttgart, wohin

sie Karl Eugen schaffen liess, kamen die
Werke Bertschis in die Herzogliche Bibliothek,

sodann im Laufe der Zeiten in die
Württembergische Landesbibliothek, unter
deren Musikhandschriften sie die Signatur
Cod. mus. fol. I 63—65 tragen.

- :

15



Mariaberg
Gesamtansicht 1978
Plioto Hardy Buob

16




	Das Lorcher Weihnachtsbild des Nikolaus Bertschi aus dem Jahre 1512

