
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 67 (1977)

Artikel: Die Malereien im Kapitelsaal auf Mariaberg

Autor: Knoepfli, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Knoepfh Malereien im Kapitelsaal
auf Mariaberg

Geschichtliche Hintergründe

Wenn auch die Gesamt-Baugeschichte von
Mariaberg in dieser Artikelreihe erst später
folgen soll, so dürfte es dem Leser doch nicht
unwillkommen sein, zur kurzen Übersicht
schon an dieser Stelle einiges über den

Ursprung von Mariaberg und die Umstände
der Erbauung zu erfahren.
Reibereien zwischen Kloster und Stadt
St.Gallen, die beide ihre Klagen darüber den
ihnen verbündeten Eidgenossen vortrugen,
hatten sich unter dem tatkräftigen Abt
Ulrich Rösch derart verschärft, dass dieser

schliesslich seinem Konvent die
Notwendigkeit einer Klosterverlegung nach
Rorschach beliebt zu machen vermochte. Zwar
dominierte das Gallus-Stift in geistlichen
Dingen; wirtschaftlich jedoch sass die Stadt
am längeren Hebelarm, ja sie liess ihn sogar
in klösterliche Belange spielen: der damals,
1483, nach 44jähriger Bauzeit vollendete
gotische Chor der Stiftskirche war vornehmlich

Sache einer gebefreudigen Bürgerschaft
gewesen und unter ihrer Leitung entstanden1.
Der städtischen Sticheleien und Vormundschaft

überdrüssig, sich eingeengt und fremd
fühlend, suchte Rösch der ungastlichen Stätte
zu entfliehen «als Jacob floch Esau, sinen
bruoder, jn ain ander land und jn ain ander.
wesen»2.
Es war tatsächlich «ein anderes Wesen»,
das Abt Ulrich vorschwebte: eine Klosterburg

umzogen mit Graben und Ringmauer,
bewehrt durch Türme und abgeschirmt
durch eine Zugbrücke -, ein «beschluss und
ain clus des lands», die nicht nur einer
«reformierten» Klostergemeinschaft als «ain
krön des Benediktinerordens» Geborgenheit
und Wirkungsstätte bieten, sondern Nerv
der Klosterwirtschaft, der klösterlichen
Verwaltung und Zeichen der stiftischen Landeshoheit

bilden sollte. Deshalb waren Rathaus
und Gerichtshaus in den Plan ebenso

eingeschlossen, wie Gefangenen- und Glockenturm,

Handwerker- und Ökonomiegebäude.
Noch bevor daran der erste Stein gesetzt
war, entstand 1484 am See eine neue,
torbewehrte Schifflände mit Lager- und mit
Badehaus, im Jahr darauf begannen die
Bauleute am Berg mit der Umfassungsmauer
der neuen Klostergründung. Nachdem die
St. Galler Mönche der Klosterverlegung
zugestimmt hatten, und 1483 die päpstliche

Einwilligung eingekommen war, folgte 1485
die Zusage Kaiser Friedrichs. Erst 1487
setzte dann der eigentliche Klosterbau nach
Plänen des Münchener Architekten und
Bildhauers Erasmus Grasser ein3, den der
aus Wangen im Allgäu stammende Abt
Ulrich Rösch hiezu berufen hatte. Am 8. Juli
1489 bereits konnte der Weihbischof von
Konstanz drei Altäre im Kapitelsaal
(«Kapelle») konsekrieren. Doch am 28. Juli fielen
dem Klostersturm oder Klosterbruch, den
sich 1200 Appenzeller, 350 St.Galler und
etwa 600 Rheintaler auf ihr Gewissen luden,
nicht weniger als 800 Klafter Mauerwerk
des Neubaues zum Opfer. Die plündernden,
brechenden und sengenden Haufen schützten

vor, die Klosterverlegung sei eine
Beleidigung des hl. Gallus und der Sturm ein ihm
zu erweisender Ehrendienst! Den St.Gallern
aber schien ein Abt in städtischer Sichtweite
lieber, als ein Potentat weiter weg und doch

zu nahe vor den Toren. Sie fürchteten auch,
die Stadt könne an Prestige, Bedeutung und
Verdienst verlieren. Mit der Rorschacher
Gründung rückte er auch politischen Interessen

der Rheintaler und Appenzeller
empfindlich nahe. Die Aufständischen schürten
auch nachher das Feuer tüchtig weiter, bis
die Eidgenossen in Rorschach und St.Gallen
einmarschierten und den Kleinkrieg mit
Unterwerfung und saftigen Bussen beendeten.
Wohl begann der heimgesuchte Abt sofort,
die Schäden zu beheben und leitete den
Weiterbau ein. Die zwei Jahre bis zu seinem
Tode reichten aber nicht aus, das Werk zu
vollenden. Die Rolle, die er dem Altkloster
in St.Gallen zugedacht hatte, nämlich in
der dortigen nunmehrigen Probstei einige
Konventualen sitzen zu lassen, die für «erber
(ehrbaren) gotzdienst. zuo ewigen zitten»
sorgen sollten, diese Rolle fiel nun umgekehrt

derAussenstationMariaberg/Rorschach
zu: unter Abt Ulrichs Nachfolgern erstarb
der Wille zur Klosterverlegung. Dies äusserte
sich schon im Verzicht auf den Ausbau des

Südflügels, der hätte das Ganze mit dem
Kirchenbau krönen sollen. Die reformatorischen

Ereignisse drängten ohnehin dazu,
es bei einem freilich überaus stattlichen
Schul- und Verwaltungsbau bewenden zu
lassen. Es wäre unter den veränderten
Umständen ein aussichtsloses Unterfangen
gewesen, der alten Gnadenstätte in St.Gallen
die Treue aufzukünden und zu versuchen,
das Kloster an neuer, traditionsloser Stätte
wieder herzustellen.
So bedeutungsvoll Mariaberg als Stützpunkt
klösterlichen Besitztums und als Bollwerk
des alten Glaubens im Restitutionsprozess

17



einzustufen war, so durfte man Macht und
Möglichkeiten des Gallusstiftes politisch doch
nicht allein auf die Rorschacher Karte setzen.
Zudem - trotz der mehrheitlichen Umkehr
der Gotteshausleute zur Lehre ihrer Väter
und ungeachtet aller Schiedssprüche, Urteile
und Verordnungen - blieb das Rorschacher
Amt noch lange ein heisses Pflaster der
Widersetzlichkeit und klosterfeindlich-revolutionären

Geistes4. So konzentrierten sich
die Bemühungen Abt Diethelm Blarers von
Wartensee darauf, die Stiftsgebäude in St.Gal¬
len der Stadt zu entwinden, die sie 1530

gekauft und an die Kaufsumme von 140 000
Gulden bereits deren 11 000 entrichtet hatte.
Die Bürger mussten Häuser und Anzahlung
1532 fahren lassen; ein solcher Erfolg wäre
bei einer Klosterverlegung nach Rorschach
unmöglich gewesen. Auch der Gedanke, dort
eine zentrale Benediktinerschule oder gar
eine Universität zu errichten, war durch die
Reformationsereignisse verschüttet worden.
Der 1537 und 1539 von clen katholischen
Orten und 1542 vom Abt selbst gestellte
Antrag, ihn weiter zu verfolgen, verlief im
Sande. Man füchtete, sich finanziell zu
übernehmen. Man hatte auch den berühmten
Glarean in Freiburg i. B. um Rat gefragt und
zur Antwort erhalten, wichtiger als eine
katholische Universität zu gründen wäre,
den Klerus in den Grund-, d. h. in den
Lateinschulen besser vorzubereiten. Die
beklagenswert tiefstehende Bildung der
Geistlichen entbehre eben der Fundamente. Ob

Angst vor Konkurrenz mitspielte, wissen wir
nicht; jedenfalls verfehlte die geäusserte
Meinung ihre Wirkung nicht5. 1550/51
griffen che inneren Orte die Sache wieder
auf, ermunterten den Abt von St.Gallen,
tausend Gulden in eine Rorschacher
Hochschule zu stecken, um dem Mangel an
gelehrten Leuten abzuhelfen, fanden aber kein
Gehör: solches zu tun, liege nicht in Macht
und Vermögen des Stiftes6. Damit blieb der
Plan bis zur Gründung eines Progymnasiums

im Jahre 1624 begraben, und der
Gedanke, die uns hier besonders beschäftigende
Ausmalung der «Kapelle», 1564—1568, könne
mit den Hochschulplänen verknüpft werden,
fällt damit aus Abschied und Traktanden7.
Um so erstaunlicher, dass gleichsam auf
abgestorbenem Aste ein so beachtlicher Zweig
der Malkunst erblühen konnte.

Kapelle oder Kapitelsaal?

Als am 23. September 1490 der Kapitelsaal
mit drei Altären nach dem Klosterbruch

neu geweiht werden konnte, waren
ansonsten unter Werkmeister Bernhard Rich-
mann nur die fünf nördlichen Fensterachsen
des Ostkreuzganges, die Sakristei, die Klosterschule,

sodann im Nordflügel sechs

Kreuzgangjoche, das Refektorium in der Nordostecke

und die Keller des Nordflügels im Rohbau

fertig. Die Gewölbe schienen noch
gefehlt zu haben, als die eidgenössischen
Schirmorte den Abt Gotthard Giel von Glattburg

drängten, den Weiterbau nicht so lange
stocken zu lassen. 1499 soll erst der westliche

Vorraum des Refektoriums (heute
Haupteingang von Norden) überwölbt
gewesen sein. 1504 folgte im Westflügel der
Bau des Kreuzganges, des Sommerrefektoriums,

des Werkraumes und der Gesindehalle,

1705 setzte man dem Ostfirst den
Dachreiter auf. Nach erneutem längerem
Stillstand wird 1513/14 mit den Wölbungen
des Ostflügels begonnen, für welche man
die Mitwirkung der Admonter Steinmetzenhütte

und vielleicht auch Matthäus Waldners

beanspruchen darf. Wenn der als Ersatz
für die noch immer fehlende eigentliche
Kirche dienende Kapitelsaal ebenfalls erst
damals eingewölbt worden sein sollte, dann
müssen fünf von den sechs Schlusssteinen,
die den Schild Abt Ulrich Röschs (fl491)
tragen, als Reverenz an den Gründerabt von
Mariaberg verstanden werden, was möglich,
aber doch nicht sicher ist. 1515/16 wurden
die besonders reichen und schönen
Rippengewölbe des Nordkreuzganges eingezogen
und 1518/19 schlössen die Arbeiten mit den

Einwölbungen des westlichen und südlichen
Kreuzgangarmes.
Die erste Weihe des als Kapelle benutzten
Kapitelsaales war am 8. Juni 1489 erfolgt.
In der Kurzen Chronik des Gotzhus St. Gallen

1360-1490 8 wird sie als «Dedicato prior
sacelli B.V. in Rorschach» erwähnt; im
wörtlich wiedergegebenen Text, auf den wir
im Zusammenhang mit der Ikonographie
zurückkommen werden, erscheint der Raum
als «Capellam capitularum Monasterii novae
plantationis sancti Benedicti»; zur zweiten
Weihe, die nach dem Klosterbruch am
23. September 1490 stattfand, heisst es «Con-
secratio sacelli capitularis Monasterii novi
Rorschach in honore beatae Mariae» und im
Text einfach «Dedicatio posterior sacelli
beatae virginis in monasterii Rorschach
1490». Der für einen Kultraum ungünstige
Grundriss erweist, dass man ihn als Kapitelsaal

und als Hauskapelle angelegt, aber nie
in der Funktion einer eigentlichen
Stiftskirche gesehen hat.
Die Weihedaten besagen übrigens rein nichts

zum Problem des Zeitpunktes der Einwöl-
bung, die, wir wiederholen es, möglicherweise

noch zu Lebzeiten Abt Ulrichs,
vielleicht aber doch erst 1513/14 erfolgte. Die
erste Ausmalung des Raumes muss nach der

an der Nordwand über die erste Farbschicht
laufenden Rötelinschrift «Fritz (von
Andwil?) 1519»9 vor diesem Datum und
wahrscheinlich, nach Anderes, durch den

stiftsanktgallischen Hofmaler Kaspar Hagenbuch,

geschaffen worden sein. Die
Konsekrationskreuze dürften aber kaum von 1489

bzw. 1490 und nicht aus der Zeit der ersten
Bemalung stammen; sie scheinen eher der
Neuweihe der Kapelle 1532 zuzugehören,
stehen jedoch auf demselben Kalkgrund.
1524 begann ein von Arbon kommender
Steinmetzmeister ein Sakramentshaus zu
bauen. Abt Franz Gaisberg habe «vil costung
daran gelait»; das Werk sei aber nie «voll
ussgemacht», das heisst nie vollendet
worden10. Nachdem die Rorschacher den Bildersturm

in ihrem Gotteshaus schon am 30.
November 1528 hatten über die Bühne gehen
lassen, suchten sie Mariaberg zwischen dem
12. und 14. Juni 1529 heim, wovon die
Beschädigungen am Stein-Relief der Mater
dolorosa über dem Refektoriumseingang
künden. Zum alten Text «Quociens hunc
gladium/cor eius senserat pium» wurde
beigefügt: «Grande malum sacras /a Deo tem-
perare figuras: Also in die Bilder toben/
sey Got klagt im himmel oben.» Schon am
6. März des Jahres hatte der Abt bei den
Eidgenossen vorgebracht11, die Rorschacher
liessen durchblicken, die von Zürich und
St.Gallen gedächten die «Capel im gottshus»
zu «rumen», d. h. zu plündern, wenn sie dies
nicht selbst besorgten. Kloster und Kapelle
würden zerstört, sobald man dort heimlich
oder öffentlich wieder Messe lese. Stähelin
schreibt dazu12: «Der katholische Gottesdienst

hatte also, zum grossen Ärger der
Neugläubigen, auf Mariaberg eine Zuflucht
gefunden. Nach dem Tode Abt Gaisbergs
ritt der neue Landesherr und Abt Kilian
Germann am Karsamstag 1529 in Rorschach
ein, wo er am Ostersonntag sich zu Sankt
Columban feierlich installieren liess. Erst
als der Abt «uf den altar gesessen», drang
die Kunde vom Abscheiden des Vorgängers
in die Öffentlichkeit. Da Kilian aber am See

«mer Arglist und Böswilligkeit umlauerte»
als Freundschaft, floh er ins sicherere Wil.
Auf Mariaberg zogen der von Zürich
eingesetzte Prädikant und der Amtmann ein13.
Nachdem im Gefolge des zweiten Kappeler
Krieges das Stift St. Gallen an den Abt
zurückerstattet war und dieser am 28. Februar

18



Rorschach/Mariaberg, ehemaliger Kapitelsaal und
Kapelle, Zustand der letzten Jahrzehnte vor der

Restaurierung. Die Ausmalung des Meisters NK.
1564-1568 wurde 1899 freigelegt, retuschiert und

ergänzt. Photo Labhart, Rorschach.

19



1530 von ihm wieder Besitz ergriffen hatte,

«sang der Gluss, dechan zuo St.Gallen auch
wieder mess im closter zu Rorschach und
predigt allda» 14. Die Konsekration der
entweihten Kapelle und dreier Altäre fand,
nachdem man dem Prädikanten verboten
hatte, hier weiter zu wirken, am Samstag
vor Cantate 1532, am 27. April statt. Die
Weihe des nach dem frühen Tode Kilian
Germanns gewählten Abtes Diethelm Blarer
war durch den Konstanzer Weihbischof
Melchior im Kreuzgang beim Kapelleneingang

vollzogen worden: «Da sang man an
ampt und schluog man Orgel dazuo»15. Am
Sonntag darauf las Abt Blarer seihst wieder
erstmals die Messe auf Mariaberg; der
Feier wohnten ausser dem Konstanzer
Weihbischof die Äbte von Reichenau und
Einsiedeln, sowie Boten der Stände Schwyz und
Luzern bei, auch war «vil folch darzuo
geladen». Zürich, Glarus, Appenzell und
St.Gallen blieben fern; nur einige St.Galler
Frauen und Männer waren «on min herren
wissen und willen dar-(herbei)geloffen» lf>.

Die Weiheinschrift wurde im 19. Jahrhundert

vollständig neu über der Eingangstüre
aufgemalt, offenkundig aber nach dem
ursprünglichen Wortlaut, den das Freiburger
Diözesanarchiv Band 7, S. 227, und darnach
Stähelin Seiten 200 und 201, überliefern. Nach
der letzten Restaurierung verzichtete man
darauf, sie wiederum neu anzubringen.
Sowohl Abt Blarer von Wartensee, reg.
1530-1564, wie sein Nachfolger Otmar Kunz
von Wil, reg. 1564-1577, besassen besondere
Bindungen zu Mariaberg. Der Vater Abt
Blarers, der Junker Hans Jakob Blarer, war
Vogt zu Rorschach gewesen, Abt Otmar ab
1557 Statthalter daselbst. Gleichwohl will es

nicht gelingen, die nachreformatorische
Ausmalung der Ganghalle im ersten Stock des

Westflügels - deren Datum «1540» wurde
leider während der Bauarbeiten zerstört —

oder die Ausmalung der «Kapelle», 1564 bis
1568, mit bestimmten Ereignissen oder
Tendenzen zusammenzubringen. 1537-1542
mühte man sich zwar mit der Gründung
einer katholischen Hochschule; was haben
jedoch die im oberen Westflügelgang
angebrachten Grisaillen der Reichsstände damit
zu schaffen? Das Thema ist für schweizerische

Verhältnisse, wie Bernhard Anderes
richtig bemerkt17, sehr ungewöhnlich. Die
auf dem mystischen Zahlensystem der Qua-
ternonien aufgebauten Darstellungen der
Reichsstände waren hierzulande zwar ebenfalls

wohlbekannt: vielleicht schon durch
den Libellus, den Peter von Andlau darüber
1460 herausgab, wohl auch durch des Kon¬

stanzers Konrad von Grünenberg 1483
entstandenes Wappenbuch, bestimmt aber durch
Hartmann Schedels seit 1493 weitverbreitete
Weltchronik und vor allem durch die
berühmte plastische Darstellung, die der
Ravensburger Jakob Ruess ab 1490 im
Rathaus zu Überlingen geschnitzt hat. Es ist
anzunehmen, dass in Mariaberg nur ein
kleiner Teil des malerischen Opus erhalten
geblieben ist: ausser dem Portrait Kaiser
Karls V. die drei geistlichen und drei von
vier weltlichen Kurfürsten. Möglicherweise
vorhanden aber zerstört, die Medaillons mit
den je vier Burggrafen, Landgrafen,
Freiherren, Grafen, Rittern sowie mit den
Vertretern der Städte und Bauern.
Nun zählte Abt Blarer nicht allein die Äbte
Ludwig II. Blarer von Einsiedeln und Ger-
wick von Weingarten zu seinen Vettern,
sondern auch deren Bruder Christoph, der
«kayserlicher maj estât oberster schatzmai-
ster», Rat und Kammerer war. Vielleicht
hatte dieser wie Abt Gerwick am Hofe
angesehene Mann Einfluss auf die ungewöhnliche

Themenwahl genommen. Beim zweiten
malerischen Schmuck von Kapelle und
Kapitelsaal, 1564-68, wollte wiederum nicht
nur ein sichtbares Zeichen katholischer
Glaubensstärke oder eine Bilderbibel
aufgeschlagen, gesetzt werden. Mitbeteiligt war
wahrscheinlich der Wunsch, eine repräsentativere,

modernere Bemalung zu erhalten
und ausschlaggebend vielleicht, dass, wohl
aus der Schule der damals für St. Gallen
tätigen Buchilluminatoren, auch ein fähiger,
der Wanddekoration kundiger Mann hiefür
eingesetzt werden konnte.

Auch Malereien haben ihre
Schicksale

Während des Dreissigj ährigen Krieges soll —

so Hans Seitz - Mariaberg bis auf den
Dachboden hinauf mit deutschen Flüchtlingen

vollgestopft gewesen sein; während
des Toggenburgerkrieges, 1712—1718, lagerten
hier Zürcher und Berner Truppen: Über-
t'ünchung und teilweise Zerstörung der
Ausmalung des Kapitelsaales blieben jedoch dem
aufgeklärten 19. Jahrhundert vorbehalten.
Im 17. Jahrhundert hatte man gar den
weissen Mauer- und Gewölbegrund mit
freilich unsorgfältigen Überlappungen neu
getüncht und Johann Rudolf Rahn berichtet18,

noch in den dreissiger Jahren des
19. Jahrhunderts hätten Zeugen den
gesamten Bilderschmuck vorgefunden. Damals
allerdings war Mariaberg - seit 1805 - be¬

reits dem Staate anheimgefallen, der die
Gebäude 1840 an die Hafengemeinde
Rorschach abtrat. Vorübergehend dienten sie

einer deutschen Tabakfabrik, dann vermietete

man die Marienkapelle von 1855-1862
der jungen evangelischen Kirchgemeinde,
die hier Unterschlupf suchte, bis ihre neue
eigene Kirche bereitstand, da sie mit dem ab

1854 benutzten Sommerrefektorium im
Westflügel nicht zufrieden war. Die «katholischen

Bilder» aber mussten damals hier
und m der Sakristei unter griesgrämig
grauer Tünche verschwinden19, und im
Auftrage des Kirchenrates begann der damalige
Kantonsbaumeister Hegi zur Vergrösserung
des Platzangebotes mit Durchbrüchen in die
Nebenräume. Obschon die nördlich ausstos-
sende tonnenüberwölbte Sakristei ebenfalls
und mit 1526 datierten und 1529/30 durch
das Wappen des damals regierenden Abtes
Kilian Germann erweiterten Malereien
ausgeziert war, wurde 1862 eine zweite Türe
durchgeschlagen, um das dort aufgestellte
Harmonium besser hörbar zu machen! Nach
dem Auszug der evangelischen Gemeinde
diente der Saal dem katholischen
Jugendgottesdienst. Inzwischen hatte der Kanton
St.Gallen Mariaberg 1864 für sein
Lehrerseminar gemietet und zwei Jahre darauf
zurückgekauft. Der Lehrerkonvent begehrte
immer dringender einen Musiksaal. Zu
diesem Zwecke und um grösserer Helligkeit
willen liess Kantonsbaumeister Rieser die
originalen, straffen Doppelfenster gegen Osten
durch grosse Lichtöffnungen brutal ersetzen.
Diese Ausbrüche wurden durch die letzte
Restaurierung kassiert und durch jene
kleineren Formate ersetzt, die August Hardegger
1891 in seiner vorzüglichen Publikation über
Mariaberg glücklicherweise zeichnerisch
noch festgehalten hat.
Schon 1885 begannen Neugierige die Malereien

unter der Tünche in Stücken wieder
blosszukratzen; 1898 traten bei den genannten

Bauarbeiten weitere Partien ans Tageslicht.

Man wünschte aber nicht diesen alten
Kram freizulegen, sondern begehrte von
Kirchenmaler Traub in Rorschach
sinnreiche Szenen aus der Musikgeschichte ans
Gewölbe gezaubert. Zudem fassten
Vizedirektor Vinzenz Morger und Ökonomieverwalter

Heinrich Himmel den glorreichen
Entschluss, den elektrischen Strom für die
Beleuchtung des Musiksaales durch eine in
die benachbarte Sakristei einzubauende
Generatorenanlage gewinnen zu lassen
offenbar ohne mit dieser Idee bei Seminardirektor

Bucher und Erziehungschef Doktor
Kaiser auf Widerstand zu stossen.

20



Aufnahme kurz nach 1899. Blick gegen die Nordwand

mit dem neugotischen Prospekt der damaligen
Orgel. Photo aus Nachlass Gaudy im Archiv der
Eidgenössischen Denkmalpflege, Bern.

Zustand vor 1973. Die Pfeifenwand der Orgel
schliess.t nunmehr den Ausbruch gegen Süden ab.
Photo Gross, St. Gallen.

21



Der hervorragende Architekt und Kenner
Rorschachs, August Hardegger, hatte bereits
1889 einen obrigkeitlichen Nasenstüber
eingefangen, weil er den damaligen Präsidenten

der eidgenössischen Kommission für
Erhaltung historischer Denkmäler alarmiert
hatte, als unter Kantonsbaumeister Th. Guhl
und unter Regierungsrat Zollikofer die

Rippen und Schlusssteine im Refektorium
überstrichen werden sollten20.
Der Gerechtigkeit halber darf aber die
Meldung Rahns nicht übersehen werden, die
auf Seite 49 des «Anzeigers» von 1899 unter
den «Kleinen Nachrichten» nachgelesen
werden kann. Darnach hat J.V. Morger am
5. Dezember 1898 die Entdeckung von «zum
Teil noch recht gut erhaltenen» Heiligenbildern

in den Fensternischen und an der

ganzen Ostwancl gehorsamst dem
Erziehungschef Dr. Kaiser rapportiert und
beigefügt, wahrscheinlich sei auch die ganze
Decke ehemals reich bemalt gewesen. «Da
ich nicht imstande bin, die Bilder zu
beurteilen, so ersuche ich Sie, die nötigen
Weisungen zu treffen.» Schon am 6. Dezember
lud Kaiser den Architekten Hardegger zum
Augenschein ein und erbat sich ausser dessen

Bericht eine Beurteilung durch den
Kunsthistoriker Rahn. So ganz banausisch,
wie Seitz es schildert, gingen die Dinge also
doch nicht vor sich.
Rahn hatte 1872 mit der «Statistik»
schweizerischer Kunstdenkmäler begonnen und
1880 einen Aufruf zur Gründung eines
Vereins zur Erhaltung der entsprechenden
vaterländischen Werte erlassen. Dass im
folgenden Jahre die berühmte Sammlung
Bürki zum grossen Teil ins Ausland
abwanderte, wirkte als Schock auf die gebildete

Welt unseres Landes, und eine breite
schweizerische Öffentlichkeit wurde durch
die Gruppe «Alte Kunst» an der
Landesausstellung in Zürich mobilisiert. Im selben
Jahr gab die «Erhaltungsgesellschaft» eine
Anleitung heraus, die Kunst- und Baudenkmäler

nicht allein vor Zerstörung und
Verschleuderung, sondern auch vor
missverstandener und verfälschender Restaurierung
bewahren sollte! 1887 übertrug der Bund
der «Gesellschaft» denkmalpflegerische
Aufgaben, und 1893 öffnete das Landesmuseum
seine Pforten, um viel herrenloses und miss-
achtetes Kulturgut zu bergen.
Rahn machte in der Neuen Zürcher Zeitung
weite Kreise auf die Rorschacher Kostbarkeiten

aufmerksam, die wiederentdeckt worden

waren: abgesehen von ihrem Seltenheitsund

ihrem typologischen Wert fordere die
Landeskultur und insbesondere eine Stätte

der Lehrerbildung gebieterisch, dass diese
bedeutende volle Saalausmalung erhalten
bleibe und nicht wieder der Tünche und
dem Unverständnis zum Opfer falle. Sie

gehöre zum Bemerkenswertesten und
Vollständigsten, «was die Schweiz von Werken
solcher Art» aus dem 16. Jahrhundert
aufzuweisen habe, schrieb er des weiteren im
Aprilheft des «Anzeigers für schweizerische
Altertumskunde». Damals war man mit der

Rettung der Kostbarkeit schon über dem

politischen Graben. Bereits am 10. März 1899
nämlich hatte der st.gallische Regierungsrat

einer Freilegung und Restaurierung
zugestimmt. Leider aber war man damals
in Methode und Technik der Freilegung
und Retusche weniger weit als heute. Mag
auch ein Teil der vielen Kratzer und
Fehlstellen zu Lasten von vorgängigen
Laienversuchen gehen; die damals übliche
Methode auch der Restauratoren, mit Messer,
Hammer und Skalpell grob zu hantieren,
forderte weit grössere Einbussen an
Originalsubstanz, als es heute durch den
behutsamen Einsatz von Mikrosandstrahlgebläsen,
flexiblen Wellen, Chemikalien oder gar
Laserstrahlen der Fall sein müsste. Auch in
der Retusche gab man sich leider allgemein
weitherziger, das heisst man war zu rasch
bereit, sich von Urkundentreue zu entfernen
und mit mehr oder weniger Phantasie «zu-
zumalen». Auf die eingesetzte und von Rahn
beaufsichtigte Zürcher Firma Christoph
Schmidt-Erni und deren Gesellen Morf und
Zanolari deswegen Steine zu werfen, ist
nicht im Sinn dieser Zeilen: der damalige
Restaurator gebot kaum über andere und
bessere Möglichkeiten. Über die Bildruine,
der wir 1973 gegenüberstanden, soll dann
unser letzter Abschnitt berichten.

Bildgehalt und Bildgestalt

Die zwischen 1526 und 1532 anzusetzende
Ausmalung der Sakristei, heute weder
vollständig freigelegt noch retuschiert, sei hier
nur summarisch erwähnt21: Über der Türe
auf den Kreuzgang, also an der Westwand,
finden wir das Datum 1526 zu einer
portalgerahmten Madonnendarstellung zwischen
den Heiligen Gallus und Otmar. An der
gegenüberliegenden Ostschmalwand flankieren
zwei Engel mit Passionswerkzeugen die
Figuren in den Fenstergewänden, Christus
als Schmerzensmann und die Mater dolorosa.

Am Gewölbe umgeben die Symbole
der vier Evangelisten das Rondell mit dem

Lamm Gottes, das Agnus Dei. Das beschriftete

Wappenstück in der Mitte der
nördlichen Längswand erinnert an den Abt
Kilian Germann, der 1530 bei Wolfurth in
der Bregenzer Ach ertrank. Zu seinem Wappen

sind die Schilde von St. Gallen und
Toggenburg gestellt.
Die Reste einer ersten älteren Bemalung des

Kapitelsaales bzw. der Marienkapelle nebenan,

liegen bis auf wenige Spuren und wohl
weitgehend zerstört unter der Bemalung von
1564/68. Dieser erste malerische Schmuck
dürfte am Gewölbe wahrscheinlich aus
Sträussen und Zweigen bestanden haben,
welche aus den Schnittpunkten der Gewölberippen

wuchsen; Spuren grösserer Figuren
sind beidseits des Ausgangs in den Kreuzgang

nachzuweisen. Sie tragen aber zum
Eindruck der heutigen Bemalung nichts
mehr bei. Auf demselben Grund liegen zwei
wohl von 1532 stammende Konsekrationskreuze.

Wer heute den Musiksaal, die ehemalige
Kapelle, betritt, ist ob der Vielfalt der
Bildmotive überrascht und wohl auch anfänglich

verwirrt ob der durcheinanderlaufenden
und sich überlappenden Kleinteiligkeit der
Motive. Eine Grobgruppierung nach Bildgehalten

mag daher hilfreich sein.

A. Die Wurzel Jesse (Stammbaum Christi)

Über dem Sturz der kreuzgangseitigen
Eingangstüre kündet eine üppig gerahmte
Rollwerktafel das Thema an: «Genealogia
Domini nos/tri Je (su) Christi/1568.» Den
Lenden der darüberliegenden Gestalt Jesse

entsprosst Ast- und Rankenwerk aus
wohlgewachsenen Trieben und Blattwerken. Rote
Fruchtkelche tragen Halbfiguren der Ahnen
Christi. Im ganzen die vierzig Namen, die
Matthäus I in den Versen 1—25 nennt und
die in Rorschach in Kanzleischrift auf Bändern

festgehalten sind. Der knappe Platz
und das Format enger sechseckiger und
quadratischer Teilfelder zwangen hie und
da, die biblische Reihenfolge aufzulockern
oder zu verlassen. Die charaktervollen
Gestalten, meist gestenreich in heiligem Disput
mit dem Nachbarn verwickelt und bald
antikisierend öder im Zeitkostüm, bald phantasiereich

nach orientalisch gedachter Manier
gewandet, nehmen das mittlere der drei
kreuzgangseitigen Gewölbejoche samt den
anschliessenden quadratischen Gelenkflächen
in Anspruch. Unsere Aufstellung folgt der
Verteilung auf die Teilflächen; in Klammern
die Ordnungszahl der biblischen Reihenfolge.

22



Kartusche mit der Ganzgestalt des hl. Columbanus. Einzig noch existierende
Aufnahme unmittelbar nach der Freilegung und vor den Retuschen von 1899.
Photo aus Nachlass Gaudy im Archiv der Eidgenössischen Denkmalpflege, Bern.

23

Das weitgehend retuschierte und ergänzte Medaillon mit dem hl. Mauritius.
Sein ursprünglicher Freilegungszustand dürfte etwa dem von Abb. 4 entsprochen
haben, woraus das Übermass der Eingriffe und Zufügungen von 1899 ersichtlich
ist. Photo Hädener, Rorschach.



Schildbogen über Türe (Wandplan Nr. 49):
Jesse (13), David (14), Abraham (1).
Nordwestliches, sechseckiges Teilfeld (Plan:
Gewölbefeld Nr. 1J.¬

Jakob (3), Isaak (2), Juda (4), Esron (6),
Aram (7), Aminadab (8), Naasson (9),
Salmon (10).
Nordseitiges quadratisches Anschlussfeld
(Plan: Gewölbefeld Nr. 2):
Phares (5), Booz (11).
Südwestliches, sechseckiges Teilfeld
(Gewölbeplan Nr. 3):
Roboam (16), Josophat (19), Salomon (15),
Joatham (22), Asa (19), Abias (17), Ozias

(21), Joram (20).
Südseitiges, quadratisches Anschlussfeld
(Gewölbeplan Nr. 4):
Amon (26), Achim (35).
Südöstliches, sechseckiges Teilfeld
(Gewölbeplan Nr. 5):
Ablud. (31), Zorobabel (30), Eliakim (32),
Salathiel (29), Jechonias (28), Manasses
(25), Josias (27), Ezechias (24).
Nordöstliches, sechseckiges Teilfeld
(Gewölbeplan Nr. 6):
Matthan (38), Jakob (39), Eleazar (37),
Eluid (36), Sadok (34), Achas (23, von
Feld 3), Obed (12, von Feld 1 und 2),
Azor (33).
Ostseitiges, quadratisches Anschlussfeld
(Gewölbeplan Nr. 7J.¬

Joseph (40) mit Maria und Christkind.
Die Darstellung des Stammbaumes Jesu
nach den biblischen Geschlechtsregistern22
reicht ins 11. Jahrhundert zurück23. In un-
sern Regionen erhielt sie im fortgeschrittenen

15. und im 16. Jahrhundert besondere
Beliebtheit, wobei sich die Manier, genealogisch

oder zyklisch zusammengehörige
Halbfiguren aus Blütenböden eines Rankenwerkes

wachsen zu lassen, auch auf
Ordensstammbäume übertrug, so 1490 beim
Dominikanerstammbaum auf der Rückseite eines
ehemaligen wohl dem Konstanzer Gutrecht
zuzuschreibenden St. Katharinenthaler
Flügelaltars - heute im Landesmuseum — 1495
auf dem Wandgemälde eines Nelkenmeisters
in der Französischen Kirche Bern und 1501

von der Hand Hans Holbeins am ehemaligen
Hochaltar des Dominikanerklosters Frankfurt,

heute im Städelschen Institut daselbst.
In der «Margaretha phiosophica» von Reisch,
die 1508 in Basel erschien, nützte der Meister
D. S. den Rankenbaum zur Darstellung der
Freien Künste, und der st.gallische Hofmaler
Hans Haggenberg setzte in die Blütenkelche
nicht nur Propheten und Apostel, die
Madonna und Heilige (Wiesendangen, vor
1492), sondern fügte 1492 in Rüti und gegen

Ehemals Altar- oder Tabernakelerker

Rorschach, Mariaberg, Kapitelsaal-Ausmalung
Ikonographische Übersicht

Zur Numerierung:
Die Nummern 1—28 des Gewölbes
unterscheiden sich von der Rahns; sie sind hier
entsprechend der ikonographischen Gruppierung
und ohne die Ornamentfelder gegeben.
Die Nummern 42—69 der Wände,
für welche wir Rahn folgen, springen daher
von 28 auf 42.
21 — 28 Einzelheilige

21 Hl. Magnus
22 Hl. Wolfgang
23 Hl. Barbara
24 Hl. Mauritius
25 Hl. Scholastika
26 Hl. Columbanus
27 Hl. Wiborada
28 Hl. Notker

48 + 50 Christus und Hl. Veronika
47 + 51 Adam und Eva
46 + 52 Bischof und Abt und Valentin)
42 — 45 Szenen aus dem Leben des Hl. Benedikt
53 — 56 Antonius, Tutilo (Landschaftsfragment)

Johannes, Evangelist
Wappen Otmars II.

58 Wappen Franz Gaisbergs
59 — 69 Apostel und Heilige

59 Petrus
60 Hl. Martin
61 Hl. Katharina
62 Paulus
63 Hl. Gallus
64 Hl. Otmar
65, 68, 69 heilige Benediktiner
66
67 Hl. Christophorus

1— 7 + 49 Stammbaum Christi (Wurzel Jesse)
8 — 19 + 57 Marienleben

8 Joachims Opfer
9 Joachim bei den Herden

10 Joachim und Anna
11 Mariae Geburt
12 Mariae Tempelgang
13 Mariae Tempeldienst
14 Joseph freit Maria
15 Vermählung
16 Verkündigung
17 Heimsuchung
18 Geburt Christi
19 Beschneidung Christi
20 R57 Himmelfahrt Mariae

24



1500 in der Kirche Fehraitorf die Gestalten
der Klugen und Törichten Jungfrauen bei.
In Veltheim bereichert er die Szene mit
Evangelistensymbolen und eigentlichen
Wurzel-Jesse-Figuren. Der Konstanzer
Matthäus Gutrecht d. J. bringt eine Wurzel-Jesse
am Gehäuse der Konstanzer Münsterorgel,
1517/18, an und seiner Werkstatt nahe steht
„auch der um 1514 entstandene Elgger Ranken-

und Heiligenhimmel. 1522 sind die
Wurzel-Jesse-Figuren zu St. Peter im st.
gallischen Wil zu datieren24. Aber Thema und
Darstellungsart fallen auch nach dem
Einschnitt der Glaubensspaltung nicht in
Vergessenheit: neben Rorschach erhielt auch die
Kirche Henau 1569, also fast gleichzeitig,
eine Wurzel-Jesse-Darstellung.

Marienleben

B. Joachim und Anna

Ostfensterseitige Gewölbeflucht, vier nördliche

Hochfelder. Plan Nr. 8-11. Darstellungen

nach dem Protoevangelium des Jakobus.

Joachims Opfer wird im Tempel zurückgewiesen.

Eine phantastische Architektur türmt
sich über apsisförmigem offenem Raum, auf
dessen grünweiss geschachtetem Boden der
leuchterbesetzte Altar und der Hohepriester
stehen. Von rechts naht Joachim, sein
Begehren mit lebhaften Gebärden vortragend,
offenbar unterstützt von einem Tempeldiener.

Auf der Gegenseite zwei weitere
Opferpriester als Joachims Widersacher: «Es
ist Dir nicht erlaubt, Deine Gaben zuerst
darzubringen, weil Du Dir keinen Samen
aus Israel erweckt hast.»

Joachim hört die Verheissung des Engels.
Die «Einöde» ist dargestellt als eine sich
zwischen Bäumen auf Ruinen und eine
Stadt öffnende Landschaft. In der Ferne ein
See zu Füssen blauer Berge. Dem knienden

Joachim erscheint ein Engel mit der
Frohbotschaft; in flatterndem Gewand und
ausgebreiteten Schwingen schwebt er, die
rote Rolle in beiden Händen tragend,
hernieder. Als Gefährte Joachims ein bellender
Schäferhund; bei seiner Herde ein
schlafender Hirte.

Joachim und Anna begrüssen sich an der
Goldenen Pforte, die als Bogenarchitektur
mit kassettierter Sonne wiedergegeben ist.
Darüber eine figurenstaffierte Terrasse, die
einen erkergeschmückten Kreuzgiebelbau

trägt. Beidseitig weitere Portalbauten, unter
dem linksseitigen ist in der Tiefe die Begegnung

eines Mannes und einer Frau wiederholt.

Geburt Mariens. Das Wochenbett, zu dessen

Häupten Joachim steht, ist unter dem
Baldachin eines Säulenbaues aufgeschlagen.
Wartefrauen und Dienerinnen kümmern
sich um die Mutter, das Kind und das ihm
zu bereitende Bad. Die Siebenzahl der dienstbaren

Geister bringt Seitz mit den Gaben
des Heiligen Geistes zusammen, die
kreuzgekrönte Architektur über der Säulenhalle
mit der erstehenden christlichen Kirche.

C. Maria und Joseph

Mittleres Joch des ostseitigen Gewölbes.
Plan Nr. 12-15.

Mariae Tempelgang. Die heilige Stätte mit
der Bundeslade erscheint als gotischer
Gewölberaum einem antikisierenden Kreuzgiebelbau

einbeschrieben. Er öffnet sich durch
ein hohes Rundbogentor auf eine Terrasse,
die von einem leichten roten Geländer
umzogen wird und zu der die siebenstufige
Treppe führt. Auf ihr steigen Maria und die

kerzentragende Gefährtin, von vier Priestern
erwartet, empor. Am Fuss der Stiege stehen
Anna und Joachim; hinter ihr öffnen sich
drei Bögen auf ein kryptenartiges Unterge-
schoss. Links ist der Blick auf ein Tor und
eine ferne Stadt freigegeben. In der weissen
Gestalt, die von dort eine weitere zum Tempel

führende Treppe betritt, möchte Seitz
den heiligen Joseph erkennen.

Mariens Tempeldienst. Der Tempel trägt
über seinem säulengestützten Gebälk
wiederum einen Oberbau, dessen Hauptfirst
eine Quertonne schneidet und der wiederum
spätgotische und Renaissanceformen reizvoll
mischt (Masswerk, Erker mit Laternenkuppel,

Muschelmotive). In der Mitte unter
grünem Baldachin Maria, die mit sechs

reinen, durch Kränze ausgezeichneten und
durch Stufen und Geländer gruppierte
Gefährtinnen berufen ist, des Tempels
Vorhang zu weben. Ein Priester scheint den
Maria vorbehaltenen «Scharlach und ächten

Purpur» zu halten. Die Landschaft klingt an
die des heimatlichen Bodensees an.

Gattenwahl. Über die ganze Breite des

Bildfeldes dehnt sich ein säulengestützter

gequaderter Bau, dessen Seitenschiffe flach
überdeckt sind. Ein lichtes Rippengewölbe
schliesst indes das Hauptschiff ab. In der
Höhe schiebt sich eine Balustrade vor einen
Doppelbogen mit Runderker. In der Tiefe des

Mittelraumes der Altar mit den Gesetzestafeln

Mosis, seitlich thronend die in einem
Buche lesende Maria. Zum Zeichen, dass

Gott den von vorne zutretenden Joseph zum
Gatten erkoren hat, grünt sein Doppelstab,
während die vier Mitbewerber betroffen
auf ihre dürren Reiser blicken. Je ein Priester

begleitet die Gruppen; ein weissgeklei-
detes Knäblein eilt auf Joseph zu. Wiederum
Ausblicke auf heimatliche Landschaft.

Die Vermählung Mariae vollzieht sich in
einer gequaderten Halle, über die sich ein
flaches Tonnengewölbe spannt. Oben schliesst
die Architektur hinter der Balustrade mit
einem perspektivisch auseinanderstrebenden
Giebelbau. Wie bei den meisten Szenen
werden die handelnden Personen aus den
Tiefen der Räume nach vorn auf eine Art
Vorbühne geholt: Den siebenarmigen Leuchter

des Alten Bundes im Hintergrund, gibt
der Hohepriester die Verlobten zusammen;
ihnen assistieren fünf Zeugen, womit die

heilige Siebenzahl der nichtgeistlichen
Personen markiert sein soll (Seitz).

25



«Mariae Tempelgang» (Feld 12).'
Aufnahme des retuschierten Zustandes bald nach 1899.

D. Die heilige Familie

Südliches Joch des östlichen Gewölbes.
Plan Nr. 16-19. Nach Lukas 1, 26-52 und
2, 1-21.

Mariae Verkündigung. In der rundbogengeöffneten,

von korinthischen Säulen gefassten
und von Giebelarchitektur abgeschlossenen
Nische thront die Gottesmutter in weissem
Gewände und weit übergeworfenem blauen
Mantel vor einem roten Vorhang, der aus

gelb-weiss-blau-gestreiftem Zeltdach niederfällt.

Sie sitzt mit gefalteten Händen am
kandelaberförmigen Lesepult. Ein Engelchen

leuchtet ihr mit einer Kerze, ein
anderes erscheint mit dem Kreuz: Zeichen der
freuden- und der schmerzensreichen Maria.
Im Buche die Inschrift, links: MAGE'SHE
NA/CH DINA WORTA/AMEN/ 1568 und
rechts ICH GLOB/IN GOTT/SCHEPF/ER-
HIM/EL VND/DER ERD/EN. Der Heroldsengel

naht von rechts in einem von Muschelnischen

umgebenen Einfang, darüber die

Halbfigur Gottvaters in gelber Gloriole.

Heimsuchung. Entsprechend Lukas 1, 42 ff.
hat Maria das Bergland und eine Stadt des

Stammes Juda erwandert, um das Haus des

Zacharias und die Matrone Elisabeth
heimzusuchen. Den gesegneten Zustand beider
Frauen drückt das Bild durch zwei betende
Kindlein aus, die aus einer Faltenmulde der

ganz in lichtem Blau gewandeten Muttergottes

und der rot ummantelten Elisabeth
schauen. Dem Grusse der Matrone antwortet
Maria mit dem «Magnificat». Im Vordergrund

scheint sich ein kleiner Brunnen zu
öffnen (Gnadenquell?), Mittel- und Hintergrund

bilden Bäume und Felslandschaft.

Geburt Christi. Zwei anbetende Hirten, die
kniende Maria und das Jesuskind sind
rechts vor einen zweijochigen, säulengestützten

Tonnenraum gerückt; in der Tiefe
Ochs und Esel. Das offene Gewölbe gibt
den Blick auf eine gebirgige Seelandschaft
frei, darüber, in blauem Himmel, zwei Engel
mit Schriftenrolle; im Scheitel des Bildes
Gottvater in der Glorie. Ob die Bretter
über der Architektur den Bau der
kommenden Kirche — so Seitz — symbolisieren
oder wohl einleuchtender die Ruine etwas
schützen sollen? Rechts aussen in der Landschaft

die engelreiche Verkündigung an die
Hirten.

Beschneidung. Um dieses Bild als «Anbetung
der Könige» interpretieren zu können und

26



«Mariae Tempelgang» vor der Restaurierung 1975/76. Photo Höhn.

27

Dasselbe Feld mit «Mariae Tempelgang» im Zustand nach der Restaurierung
1975/76. Photo Hädener.



um auf die heilige Siebenzahl zu kommen,
hat Seitz aus drei Königen vier gemacht,
von welchen einer das Christkind auf den
Armen wiegen soll!
Seitenmauern mit je vier Rundbogenfenstern
tragen eine hölzerne Flachtonne, darüber
baut sich ein kugelbesetzter Treppengiebel
mit dreiteiligem Masswerkfenster auf. Ein
zweiteiliges reiches Masswerkfenster belichtet

in der Tiefe das abschliessende Chörlein
und sein fünfteiliges Rippengewölbe. Zur
Linken ein Gartentor vor Landschaft mit
fernen Ruinen. Wiederum agieren die
Gestalten ganz im Vordergrund des Raumes:
Drei Priester vollziehen die Operation: einer
hebt das Knäblein über eine grosse Platte,
die der kniende Zweite hält, während der
ebenfalls kniende Dritte den Eingriff
vollzieht. Links ein Levit, rechts Maria und
Joseph.

E. Mariae Himmelfahrt und Krönung
Nordwand, Nr. 20 Rahn 57.

Obwohl dieses zerstörte Rild nicht die
unmittelbar erwartete Fortsetzung des Zyklus
an der Südwand oder Ostwand darstellt,
darf es seiner Lage an der westlichen Nordwand

halber nicht echatologisch isoliert
betrachtet, sondern muss als Schlussbild des
Marienlebens verstanden werden. Rahn sah
es noch in einem einigermassen lesbaren
Zustand: «In der Mitte, wo sich ehedem
das gegen die Sakristei geöffnete Stichbogenfenster

befand, scheint ein offener Sarkophag
gestanden zu haben, über und neben
welchem sich die Apostel drängen. Rechts oben
schaut einer hinab, er wischt sich mit dem
Gewandzipfele die Thränen aus den Augen.»
Eine weitere Vollfigur blickt ebenfalls in
die Tiefe, zwei weitere schauen nach oben,
einer erhebt erstaunt die Rechte, ein anderer
staunt zum Himmel, wo Gottvater und der
Heiland die kniende Maria krönen.
Beidseitig des Bildes knien portraithaft als Stifter,
die an den Schilden kenntlichen Äbte Diet-
helm Blarer (j- 18. Dezember 1564) und sein
Nachfolger Otmar II.; ihm war die Jahrzahl
1564 zugegeben.

F. Benediktiner- und andere Heilige

Die unübersichtliche Menge von Einzelheiligen

scheint entgegen der zyklischen Ganzheit

des Stammbaumes Jesse und des Marienlebens

mehr dem Zufall als einem ikono-
graphischen Programm entsprungen. Dem
ist nicht so. Nachfolgend zuerst eine lage-
mässige Übersicht, dann ein Versuch, tabel¬

larisch die vorwiegende Bindung an die
Patrozinien des Klosters, des Refektoriums
und der Kapellenaltäre aufzuzeigen.

1. Nordwestliches Eckgewölbe: Feld 21:

St.Mang (Magnus), st.gallischer Benediktiner,

Missionar des Allgäus. Feld 22:
Hl. Wolfgang, Benediktiner in Einsiedeln,
Bischof von Regensburg, Missionar in
Ungarn. Feld 23: Hl. Barbara, Märtyrerin.
Malersignatur «NK». Feld 24: Hl.Mauritius,
Märtyrer, Patron der Nachbarkirche
Goldach.

2. Südwestliches Eckgewölbe: Feld 25: Hl.
Scholastika, Schwester des hl. Benedikt.
Feld 26: Hl. Columban, irischer Abt und
Klostergründer, Patron der Pfarrkirche
Rorschach. Feld 27: Hl. Wiborada, st.gallische
Inklusin, Märtyrerin, von den Ungarn
erschlagen. Feld: 28: Notker der Stammler,
st.gallischer Benediktiner, Dichter.

3. Westwand. Auch dieses Gemälde hat Rahn
noch in besserem Zustand aufnehmen
können, weswegen seiner Bestimmung zu folgen
ist:
Nr. 46-50. Portairahmung: Seitlich der
Portalkammer stehen in Muschelnischen
Christus in der Marter und gegenüber eine
weltlich üppig gekleidete, nimbuslose Frauengestalt,

die einen abwärts gekehrten Kelch
hält. Rahn denkt an eine der Törichten
Jungfrauen, was in dieser Isolierung
merkwürdig wäre, oder an ein Sinnbild der
Welt. Tatsächlich könnte das Ganze
andeuten, die Welt verschmähe das Opferblut
Christi. Das passte auch zur Darstellung
des Sündenfalls durch Adam und Eva.
In der stichbogigen Kammerwölbung wird
die Halbfigur der hl. Veronika von zwei
stehenden Engeln mit Kreuz, Martersäule,
Nägeln und Ysopstengeln flankiert.
Südlich der Adamfigur ein hl. Bischof (46)
mit aufrechtem Schwert in der Rechten zu
den Buchstaben S. S e., was der Deutung
Kaplan Koblers (vermittelt durch H. Seitz,
1969, Seite 19) als Märtyrerbischof Constan-
tius von Perusium zuwiderläuft. Der Leib des

Constantius wurde 904 nach St.Gallen
transferiert; ihm weihte das Stift einen Altar.
Sicherer die Identifikation des Gegenstückes
neben Eva: hier gibt sich der hl. Valentin
von Terni zu erkennen, der an Chäremon,
dem verkrüppelten Sohn des Kraton, Wunder

wirkte. Diese Szene ist als Attribut auf
den hl. Valentin übergegangen, der 470 zu
Meran/Mais im Tirol starb. Zu Füssen
unserer Bischofsfigur liegt denn auch ein an

Fallsucht leidendes Kind25. Es ist daran zu
erinnern, dass Diethelm Blarer in seinem
Todesjahr 1564 eine Valentinsbruderschaft
gründete.
Nr. 53—56. Nördlicher Schildbogen. Unter
dem Stichbogen des Fensters zu Seiten des

von zwei Engeln gehaltenen Geviertschildes
St. Gallen / St. Johann im Thurtal / Otmar
Kunz II. und Toggenburg links die
Versuchung des hl. Antonius (Nr. 53), rechts
die Vision des schreibenden Johannes mit
Christusfigur und siebenarmigem Leuchter
(Nr. 56) ; im Fenstergewände links der
malende St.Galler Mönch Tutilo («Sant
Güetlen») (Nr. 54) und rechts die Reste

einer Landschaft mit Baum, See und Stadt

(Nr. 55).
Nr. 42—45. Südlicher Schildbogen. Szenen

aus der Benedictus-Vita, wahrscheinlich der
hl. Ordensgründer, wie er dem Maurus
befiehlt, den ins Wasser gefallenen Placidus
zu retten, ferner die Beschwörung des
Giftkelches. Auf dem Stichbogen des Fensters
ein posaunender Engel in Rollwerkornamentik.

4. Nordwand. Ausser der in Zusammenhang
mit dem Marienzyklus gesetzten Nr. 20,
Himmelfahrt und Krönung Mariens (fast
ganz zerstört von den früheren Ausbrüchen
und durch den zeitweiligen Standort der
Orgel), im östlichen Abschnitt Wappenpyra-
mide des Abtes Franz Gaisberg (Nr. 58):
St.Gallen/Toggenburg/Gaisberg. Als Schildhalter

zwei schwebende, zinkenblasende
Engel in flatternden Gewändern.

5. Verlorene Malerei der Ostwand. Einzelheilige

(ohne Rahmung). Nr. 59—69: Yen
links nach rechts: hl. Petrus (Nr. 59), im
Gewände des zerstörten Fensters hl. Martin
als Bischof (ohne weitere Attribute, Nr. 60),
hl. Katharina von Alexandrien (Nr. 61),
hl. Paulus (Nr. 62) und hl. Gallus, mit
grünendem Stamm, Wecken und Bär (Nr. 63).
Nach der später ausgebrochenen Altar- oder
Tabernakelnische der hl. Otmar (Nr. 64)
und ein unbekannter Benediktinerheiliger
(Nr. 65); in den Fenstergewänden
unbekannter Heiliger mit Stab (Nr. 66) und der
hl. Christopherus (Nr. 67) ; zum Schluss ein
hl. Benediktinerabt und ein hl. Benediktinermönch.

Es ist durchaus denkbar, dass sich für das

ikonographische Programm noch weitere
Bindungen feststellen lassen, wenn ein Patro-
zinienforscher sich Zeit liesse, den Dingen
nachzuspüren. Das betrifft vor allem Gegen-

28



Überstellungen und Parallelen wie etwa bei
der St. Barbara/Wiborada, die vielleicht
deswegen an entsprechender Stelle im Gewölbestern

erscheinen, weil beide das zentrale
Vita-Motiv des Eingeschlossenseins (Turm/
Klause) verbindet.

Der Meister N.K. und sein Stil

Nach Johann Rudolf Rahn bekunden die
Bilder des Meisters N. K. «ein fleissiges,
wenn auch etwas trockenes Schaffen, kein
hohes Talent, aber die Fähigkeit zu einer
Schilderung, welche die Vorgänge klar und
ansprechend entwickelt». Den Kostümen der
Ahnen Christi billigt er «eine mitunter geistvolle

Behandlung delikater Kombinationen»
zu, bei den szenischen und den einzelnen
Gestalten, besonders bei den «meist recht
bäurisch harten» Köpfen, vermisst er oft
die weiche, rundende Modellierung,
«Vorzügliche Typen» findet er im Bilde der
Freier Mariens im Tempel und unter den
Halbfiguren der Wurzel Jesse. Neben den

«ganz vorzüglich gezeichneten» heraldischen
Zierden wirken die Landschaften und
Fernsichten «brav und phantasievoll» und die
Architekturen überzeugen ihn mehr durch
die «Kühnheit der Phantasie», als durch das
Verständnis des neuen Formenwesens und
der perspektivischen Gesetze. «Alle Bilder
sind mit frischen, bestimmten Farben
gemalt, so dass das Ganze in seinen guten
Tagen einen bunten und frohen Eindruck
ausgeübt haben muss27.»
Stellt Rahn den stilbildenden und den
Ensemblewert in Verbindung mit der Architektur

über die schwankende Qualität des

Einzelnen und zählt er hauptsächlich aus
diesen Gründen die Bildfolge zum
«Bemerkenswertesten und Vollzähligsten, was die
Schweiz von Werken solcher Art aus dem
XVI. Jahrhundert aufzuweisen hat», so findet

Hans Seitz 28 kaum Grenzen begeisterten
Lobes. Der «Freskomaler» habe in voller
künstlerischer Freiheit dem Werke des
Planmeisters Erasmus Grasser, «Licht und Farbe,
Leben und Seele» eingehaucht, stehe auf der
Höhe der Zeit und habe «durch Naturgesetz
von Sprache, Mass und Einsatz» den
«Einklang aller Verhältnisse» erreicht.
Demgegenüber fasst Daniel Frei «Die Ausmalung
des Musiksaales auf Mariaberg»29 derber an:
«ihre Robustheit und fröhlich-hanebüchene
Art» entspreche durchaus der bedächtigen,
dumpfen, ja schwerfälligen Art der Architektur

und ihren naiv rührenden Details.
Der Maler müsse eine kindliche Freude

Übersicht auf die patrozinien- und (oder) ortsgebundenen Themen und Heiligen ezcl. allg.
christolog. Themata und Wurzel Jesse26

Weihe 1489 Weihe 1490 In den Bilderzyklus Im Bilderzyklus Ikonographische
übernommene dazugefügt (1564) Gruppe
P atroziniums-Heilige
(1564)

Maria m Maria m Maria 11—20 Kloster- und Kapellen-
— Joseph m Joseph 14—18 patrozinien
Anna m Anna m Anna 8—12 Marienzyklus
— Joachim Joachim 8—12

Gallus m Gallus m, M *
Otmar m

Gallus M *, 63
Otmar 64'

(Namenspatron von
Abt Otmar Kunz)

St.gallische Kloster-
und Landespatrone

Tutilo 54
Notker 28
Magnus M 21

Columban r Columban
(Patron Pfarrkirche
Rorschach) M *

— Wiborada, Inklusin
lirin A/Tnrtirrpr 9/

Benedikt 1 Benedikt r

Wolfgang 1, M Wolfgang r, M

Benedikt 42—45

Wolfgang M, 22

Ordenspatrone

Scholastika 25

Drei unbekannte
Benediktinerheilige,
65, 68, 69

Barbara
10000
Jungfrauen m
Kilian * r

Katharina r
Barbara r
10000
Jungfrauen r
Kilian * r
(Namenspatron
Abt Germanns)
Mauritius

Katharina 61

Barbara 23
Märtyrer

Mauritius 24- Mauritius (Patron
Nachbarkirche
Goldach)
Petrus 59
Paulus 62

Ulrich r

Martin r
Fridolin M, 1

Andreas
Apostel 1

Franziskus
(Namenspatron
Abt Gaisbergs)
Ulrich m
(Namenspatron
Abt Boschs)
Martin r
Fridolin r
Georg m
Andreas
Apostel r

Verschiedene Pleilige

Martin 60

Christophorus 67

Johannes Ev. 56
Antonius 53

Valentin 52

(Valentinsb ruderschaft)
Constantius
von Perusium? 46

m mittlerer Altar; 1 linker Altar; r rechter Altar, an der Ostwand (Nr. 26) ; M Missionar; * irischer
Herkunft. Kursiv in der 2. oder 4. Kolonne: zur selben Zeit im Kloster St.Gallen nachweisbare Altarpatrozinien.
Zahl Lagenummer nach Plan.

29



über das ornamental-unbekümmerte
Zusammensetzen halbverstandener Formen zu
Gebilden empfunden haben, die beispielsweise
in der wiedergegebenen Architektur weder
einen funktionellen, noch im Bildaufbau
einen kompositioneilen Zusammenhang be-
sässen. Das «tüftelnd kleinteilige, bauklötz-
chenartige Auf-, Durch- und Ineinanderschachteln»

bediene sich vieler Kapitel
abendländischer Baugeschichte. Das stört
Frei zwar weniger, als die Launenhaftigkeit
der Perspektive und die Massstablosigkeit
sowohl der im Bildganzen oft sehr kleinen,
«überflüssig» wirkenden als auch der
statuenhaft repräsentablen, grossen Einzelfiguren.

Anatomische Unstimmigkeiten machen
ihn lächeln; «nirgends eine Figur, die als
Ganzes gut wäre», immer trete «qualitativ
eine einzelne Partie, ein Kopf, ein Gewand
oder eine Hand» hervor. Neben geradezu
«groben Fratzen» entdeckt freilich auch er
Köpfe von reinem, stillem und verinnerlich-
tem Ausdruck, der «bis ins Charakteristische
reiche». Die «handfeste und solide»
Ornamentik verknüpfe mannigfachste Elemente
bis zur Turbulenz, wirke wirr und schwer.
Obschon die Landschaftsmalerei
(Baumschlag!) «nichts als braves Handwerk» biete
und die Ferne unglaubwürdig aufscheine,
erinnert ihn die «eigentümlich reine Tonart
und die märchenhafte Atmosphäre» an das
Gehaben der Donauschule. Das Landschaftliche

zählt er zum Besten, was die Malerei
zu vertreten habe. Die innere Geschlossenheit

des Ganzen sei daher letztenendes doch
gewährleistet, aber das «höchst sonderbare»
Kunstwerk rücke durch seine im Tiefsten
naive Grundhaltung dennoch in den Bereich
bescheidener Volkskunst.
Die polare Einschätzung durch Seitz und
Frei führt uns zum Urteil Rahns zurück,
das, fein differenzierend, Einfühlung und
Verständnis mit kritischer Distanz verbindet.

Die Gefahr war und ist vielleicht noch
heute gross, das ebenso fromme wie lebensfrohe

Malwerk am Schönheitsideal der
klassischen Renaissance zu messen oder das
Manieristische gar mit den Augen eines
Naturalisten zu missverstehen. Doch auch
dies bedenkend unci den fragmentarischen
Erhaltungszustand in Rechnung stellend,
erkennt man einen Wechsel der Formate, der
Farbintensität, des Massstabes und der Raumtiefen,

über den man so leicht nicht hinwegkommt.

Die Raumtiefe im besondern: Die
Architekturgehäuse und Bühnenräume mit
ihren Landschaftsfernen streben darnach,
die Gewölbeschale in illusionistische Tiefen
aufzulösen. Ähnliches geschieht bei den

grossformatigen Heiligengestalten, die auf
perspektivisch karierten Böden stehen; Frei
tadelt, diese Fliesen seien «mit naiv-prah-
lender Auffälligkeit betont». Die Rollwerkrahmen

aber machen sie zu aufgehängten
Bildern auf genau begrenztem Mörtelgrund.
Die vielen Fehlstellen und eine deshalb, aber
auch aus andern, restaurativen Gründen
wesentlich geringere Farbdichte verleiht den
szenischen Bildern gegenüber der «Wurzel
Jesse» und den Einzel-Heiligengestalten eine
mural duftige, fast impressionistische
Wirkung. Neben dem statuarisch Gewichtigen
der Heiligengestalten und der krautigen
Schwere des Akanthus beim Stammbaum
der Ahnen Christi erscheinen die zyklischen
Bilder um so lichtvoller, schwebender,
ungleich weniger schwer und vordergründig.
Im ganzen gesehen erreicht der Maler aber
doch erstaunlich sein Ziel, nämlich ein
Gehäuse Gottes mit dem Gewebe einer farbenfrohen

Malerei auszustaffieren und
jedermann verständlich Heilige und Heilstatsachen

vor Augen zu führen.
Offenbar stürmten auf den Maler eine Vielfalt

von Eindrücken, Formen und Vorlagen
ein, denen er sich ungehemmt öffnete, ohne
über die gestalterische Kraft zur völligen
Aufnahme und Verarbeitung zu verfügen.
Es mangelt etwas an der zuchtvollen
Unterordnung des weniger Wesentlichen. Dass die
Dinge trotzdem nicht auseinanderfallen und
die Nähte nicht zu spürbar bleiben, verdankt
er wiederum einer gesunden Neugier im
Sammeln und einem unbekümmerten
Verwerten der Einflüsse. Dies schafft eine
Einheit, welche das Trennende übertrumpft;
wir fühlen uns gerade ob dieser naiverweise
nicht ganz bewältigten Vielfalt halber zur
Nachsicht aufgefordert.
Das erwähnte Geschiebe der Architekturkulissen

vieler Zeiten und Stile, als Ornament

geliebt und zum Bühnenraum für
heiliges Geschehen und die «Sacra
conversazione» gefügt, schafft eigentlich wenig
wirklichen Raum, so dass die Figuren nach
vorne an die Rampe oder sogar auf
Vorpodien gedrängt werden. Was übrigens an
gotischem Formenvorrat noch nicht
ausgeschöpft und was an Renaissance-Neuigkeiten
zu erraffen war, wird hier lustvoll
zusammengebaut. Ähnliches bieten vor allem
Intarsia-Arbeiten der Zeit (Schränke, Chor-
gestühle), dann Blätter des von 1470 bis
1536 wirkenden Augsburger Waffenätzers,
Radierers und Holzschneiders Daniel Hopfer
oder Stiche Dirks van Star und des «Meisters
mit dem Krebs».
Wo es anging oder wo es die Szenerie for¬

derte, schauen Bäume und Berge, Felsen und
Seen, Ruinen und Städte aus blauer Ferne
ins Bild: zum Teil als Anklänge ans heilige
Land gedacht, zum Teil treuherzige, poetisch
verformte heimatliche Klänge, Anteile an
der damaligen romantischen Kunst, die nicht
nur auf die Donauländer zu beschränken
ist, sondern auch das gesamte Alpenvorland
erfasste. Dabei muss man sich sogar fragen,
ob etwa mit Hans Leu oder Wolf Huber
wesentliche Keime nicht sogar in Zürich
und Feldkirch erwachsen sind.
Das Figürliche erträgt verhältnismässig am
schlechtesten den Zusammenbau einer Vielfalt

von Vorlagen und Anregungen. Hier
erscheinen die Nähte zwischen steigender und
fallender Qualität am auffälligsten, ist der
Wechsel zwischen verschiedenen Formaten
und Massstäben am wenigsten ausgeglichen.
Dies kann zum geringsten Teil einfach
durch die Verschiedenheit allfällig
mitverantwortlicher Werkstatthände erklärt werden.

Die vierjährige Entstehungszeit deutet
eher auf eine Sololeistung über längere
Dauer, als auf ein fa presto-Werk einer
eiligen Equipe.
Frei (a. a. 0. Seite 39) hat über die von
Rollwerkrahmen umzogenen Heiligenbilder des

Gewölbes, aber auch über die grossen Figuren

der Wände geschrieben, man wisse nie
genau, ob lebendige Menschen oder
abzumalende Statuen gemeint seien. Er spricht
auch von der Puppenhaftigkeit der kleinen
Figuren in den Szenenfolgen. Dies mag
teilweise auch mit der «Lautlosigkeit»
zusammenhängen, mit der hier wie dort agiert
wird. Das statuarisch Würdevolle, Repräsentative

der Grossfiguren gibt der Maler selbst
da nicht völlig preis, wo die handelnde
Beziehung zum Attribut einigen Schwung und
Bewegung verlangen. Dieselbe Gemessenheit
und Stille führt in den szenischen Darstellungen

zuweilen an die Grenzen des

Handlungszusammenhanges; die Aktionen drohen
stille zu stehen. Ganz in der Linie solcher
Zurückhaltung liegt auch der Verzicht auf
aufgebauschte Falten oder gar flattrig
ausgeworfene Gewandenden. Wo es möglich
erscheint, bevorzugt er ruhig fliessende
Stoffbahnen. Dabei verfällt er keineswegs in
ermüdende Einförmigkeit. Gerade bei den
Gewändern, vor allem bei den Halbfiguren
der Wurzel Jesse überrascht ein Variationsreichtum,

als hätten ihm die Bühnenkostüm-
arsenale von der Antike bis in die Gegenwart

oder vom Orient über Rom bis zum
Augsburg seiner Zeit zur Verfügung gestanden.

Auch farbig lässt er sich etwas einfallen:

Weiss schattiert er etwa mit Blau, Gelb

30



31

Der Gesamtraum nach der Restaurierung von
1974/76. Photo Hädener.



im changeant-Effekt mit Rot. Die
Grünpartien sind blau grundiert und mit gelben
Lasuren überzogen, die Köpfe grau modellierend

untermalt und mit roten Lasuren
vollendet. So wie der Meister in der Wiedergabe
von Landschaften bei seiner heimatlichen
Umgebung anknüpft, so äussert er auch bei
den Gesichtern einen kräftig-derben
Wirklichkeitssinn. Die bäurisch ungelenke Art
vieler Köpfe, ja ihr allen schönmalerischen
Idealen abholdes Wesen sind dem Leben
abgelauscht und zumindest hier muss simple
Abhängigkeit von Vorlagen in Frage gestellt
bleiben, es sei denn, man glaube sie — zum
Beispiel beim unschönen Kopf des

Verkündigungsengels — durch die Unfähigkeit des

Kopisten zustandegekommen. Frei führt das

«Fratzenhafte» vieler Gesichter jedenfalls
voll auf das Ungenügen des Malers zurück,
muss aber zubilligen, dass diesem daneben
ausdrucksvolle gut charakterisierende
Leistungen gelingen. Schon Rahn fielen solche
über dem Üblichen ausdrucksvolle Figuren
und seelisch eindringliche Szenen auf. So

im Bilde von der Freierwahl im Tempel, wo
er die erwartungsvolle Spannung der
Priesterschaft, Josephs zaghaftes Wesen und die
Enttäuschung bei den Konkurrenten, deren
Stab nicht grünt, besonders herausstreicht.
Der schlechte Erhaltungszustand vieler Bilder

verunmöglicht allerdings, vor allem für
die Gesichter, Fragen nach Qualität allzu
schlüssig zu beantworten.
In der reichlich, richtig «manieristisch»
angewandten Rollwerkornamentik30 gibt sich
der Maler fortschrittlich-zeitgemäss. Zum
Rollwerk: gotische Schlitzungen und eingerollte

Ränder werden auf die Zierschilder
der Renaissance, auf die «cartocci» (Kartuschen)

übertragen und von Italienern vorerst
auf französischen Boden verpflanzt. Maler
und Stukkateure in Fontainebleau wenden
sie seit ungefähr 1530 an; ab 1535 schafft
der Niederländer Leonhard Thiry seine
besonders hartgeschnittenen Ornamentformen.
In deutschen Landen erscheinen die
Rollwerkblätter des Cornells Bos von 1545 bis
1554 und in diesen Jahren wird die
Ornamentform auch hierzulande übernommen.
Noch schüchtern äussert sich das Motiv im
Scheibenzyklus des Nikolaus Bluntschli, den
er ab 1558 für den Tänikoner Kreuzgang31
nach Dürerschen Bildkonzepten malte.
Wappenschilde mit Schlitzungen und Ein- oder
Ausrollungen begegnen uns für dieselbe Zeit
auch in Scheiben des Kreuzganges von
Muri32. Die eigentliche Kehrtwendung von
reinen Architektur- zu Abstraktmotiven
vollzieht ein Daniel Lindtmayer in Schaffhausen

erst um 15 70 33. Fügen wir das Schnitzwerk
des Tänikoner Beichtigerzimmers vom Meister

S.H. 156934 bei, ferner den Saal von
Schloss Heiligenberg von J. Gross und Martin

Bayer 1575/76 oder das Abt Obserzimmer
aus dem Hof zu Wil im Historischen
Museum St.Gallen 1580, so dürften Belege für
das Aufkommen des Motives hinreichen.
Die Rorschacher Ornamentik ist durch eine

grosse Vielfalt der Formen und Bewegungsrichtungen

gekennzeichnet. Frei spricht von
«wildflatternder Unordnung der Akzente»,
von «flattriger Auflösung» und beim Blatt-
und Rankenwerk von «kraus wirbelnden
Windungen und kralligem Geschling». In
der Tat kommt sein Bild vom «unruhigen,
unheimlich intensiven Schwirren» manieri-
stischem Tatbestand sehr nahe. Man hört
förmlich das Wispern des feinen wie ständig
vom Winde bewegten Laubes, mit dem die
Zwickel jeweils ausgefüllt sind, spürt
knisternde Spannung im metallen geschnittenen
und gebogenen Rollwerk und begibt sich bei
der Wurzel Jesse in einen Irrgarten von
Windungen und Wendungen, die zu
krautigen Ansätzen auswachsen und an
schwere Helmdecken der Heraldik erinnern.
In Gegensatz dazu treten in den flankierenden

Jochen feine Triebe, die von meist
gegenständigen spindelförmigen Blattpaaren
begleitet werden.
Ob nicht oft mehr reine Formenfreude dem
Maler den Pinsel auch in den Ornamentbasen

der sechseckförmigen Gewölbefelder
geführt hat, als tiefsinnige Sinnbildlichkeit,
die Hans Seitz herausliest? Denn die
Konsolen, in welchen ins Rollwerk Männer- und
Engelsköpfe, Kinderfiguren, ein dräuender
Löwe, Bandmotive, Füllhörner, eine Harfe,
Vasen, Blumen und Früchte eingeschlungen
werden, gehören dem allgemeinen
Ornamentschatz an, wie er auch ohne jeglichen
speziellen Symbolbezug in Buch- und
Malkunst, in Skulptur und im Ausstattungswesen

Anwendung fand.
Alles in allem durchmischen sich Formen
weiter Welt mit bodenständigen Gewächsen
von den Ufern des schwäbischen Meeres,
Reflexe von Vorlagen mit naiveren Gebilden
eigener Erfindung, schwerbelastetes
Heilsprogramm mit oft derb volksnaher knorrig
verwurzelter Anschauung zu einer
liebenswürdigen, farb-froh-dekorativen Einheit, als
wären Prunkseiten damaliger Buchmalerei
auf die Wände und die Felder der Gewölbesterne

verteilt worden. Oder auch, als hätte
man Werke des Stichels in Farbe übersetzt.
Wer aber ist der Maler NK, der seine
steinmetzartig stilisierten, verbundenen Initialen

32



Skizzen von Johann Rudolf Rahn, 17. Januar
Posaunenengel der Westwand.

Feld 8: Joachims Opfer.

an der Kante des Antrittes zum Podest der
hl. Barbara angebracht hat? Maler, deren
Name mit «K» beginnt? Die Knus in Wil
setzen erst im 17. Jahrhundert ein, der
einzige Künstler des Bodenseegebietes, auf den
die Initialen passen, ist ein Goldschmied
(Nikolaus Koberli in Ravensburg), während
Nikolaus Kremer, an den man buchstaben-
mässig denken könnte, nicht nur aus Strass-
burg herbemüht werden müsste, sondern
wegen seines Todesjahres 1553 ausser
Betracht fällt35. Auch unter den Konventualen
St.Gallens, deren Skriptorium in der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts eine Nachblüte

erlebte36, lässt sich kein NK finden.
Unter den Schreibern zeichneten sich ausser
dem beflissenen Chronisten, Organisten und
Komponisten Fridolin Sicher aus Bischofszell
und ausser dessen Schüler Heinrich Keller
der eigens aus Augsburg hergeholte berühmte
Kalligraph Leonhard Wagner aus. Mit Wagner

war 1509 auch der aus Rorschach
stammende Buchmaler Nikolaus Bertschi ins
Kloster an der Steinach gekommen; später
arbeitete Kaspar Härtli aus Lindau für
St.Gallen, von dem ein 1558 für Blarer-
Diesbach gemaltes Hausaltärchen erhalten 37

blieb. Unter den Anonymen erscheint ein
besonders begabter, vor 1555 tätiger
Buchmaler, den wir leider nur aus einem
wertvollen Einzelblatt kennen, das später in die
Papierhandschrift B 189 der Stiftsbibliothek
eingeschoben worden ist38. Der Ansicht
Alfred A. Schmids, Bertschi und vielleicht,

Härtli hätten in St.Gallen skriporiumseigene
Leute nachgezogen, möchte ich beipflichten39,

allerdings kann, wie er schreibt, über
das viel bescheidenere Rüstzeug und einen
gegenüber Augsburg viel geringeren
Anspruch kein Zweifel bestehen. Den Maler
des Mariaberger Refektoriums in Kreis und
Nachfolge der genannten Illuministen zu
suchen, liegt gleichwohl nahe. Es fällt nämlich

bei der Signatur NK jene ähnlich steif-
hauszeichenartige Stilisierung der
Malerinitialen auf, die wir bei Härtlis Signatur
z. B. in Codex 542 der Stiftsbibliothek St.Gal¬
len finden40. Dieser Gedanke wird freilich
erst dann tragfähig, wenn wir für Rorschach
zusätzlich auf die deutlich in der Buchkunst
befangene Malweise hinweisen und darauf,
dass ein «in Folio» gedachtes Konzept in
Architekturformate übertragen wurde, ohne
deren Monumentalität zu erlangen. Schliesslich

ist das Argument nicht zu übergehen,
der Maler habe fatalerweise Techniken der
Buchmalerei und Illuminierkunst auch in
der Monumentalmalerei angewandt, wo sie
sich technisch nicht bewähren konnten.
Von der Sprachform der Texte (Verkündigung)

auf das Herkommen des Meisters zu
schliessen, führt nicht weiter, da sie von
der Vorlage herrühren oder von dritter Seite
formuliert sein könnte.
Übrigens: Meine Trauer, das Rätsel der
Signatur NK ungelöst zu lassen, vermag
meine Freude über die künstlerisch so originelle

Leistung nicht zu überschatten.

Feld 11: Mariae Geburt.



Zur Rettung der Malerei

«Der Zustand dieser Bilder, welche durch
Herrn Christoph Schmidt-Erni in Zürich
von der Tünche befreit worden sind, ist ein
solcher, dass es eines geringen Aufwandes
zu ihrer Wiederherstellung bedarf41.» So

Joh. Rudolf Rahn 1899. Im Jahre 1974 aber

war der Zustand der Bilder höchst bedenklich

geworden. Die trotz Rahns Mitteilung
kräftigen Retuschen haben eine genaue
Dokumentation um so notwendiger gemacht.
Sie ging, soweit vorhanden, leider verloren.
Zumindest von allen Gestalten der Ostwand,
die infolge der einmal beschlossenen
Fensterausbrüche durch keine kulturellen
Überlegungen mehr zu retten waren, soll Photograph

Traugott Schobinger Photographien
hergestellt, Schmid.t-Erni von den Figuren
des hl. Petrus, Martinus, Katharina und
Paulus farbige Pausen gezeichnet und die
Kopfpartien des hl. Martins und des hl.
Petrus von der Mauer losgelöst haben.
Weder die Pausen noch die beiden Original-
Fragmente, die ins Historische Museum
St.Gallen gelangten, sind heute auffindbar!
Und nach den Photos Schobingers hat schon
Hans Seitz vergeblich gefragt! Dank der
Hilfe des Archives der Eidgenössischen
Kommission für Denkmalpflege erhielt ich
wenigstens vier photographische Abzüge aus
dem Jahre 1899 oder wenig später: zwei
Gesamtaufnahmen gegen die Nordwand, in
deren westlichem Abschnitt damals die neue
Orgel ein ganzes Joch verdeckte, ferner
eine Aufnahme des restaurierten Feldes mit
«Mariae Tempelgang» und, als Wertvollstes,
das «Medaillon mit St.Columbanus» im
Zustand eben erfolgter Freilegung. Hier, aber
auch bei den angrenzenden Feldanschnitten
lassen sich Schäden und Fehlstellen erkennen,

die nach der Restaurierung alle
ausretuschiert beziehungsweise ergänzt worden
sind. Wenn Restaurator Morger meinte, «sie
hätten nur das Nötigste aufgeholt», so
urteilte Karl Haaga senior, die Schmidtschen
Leute seien in der Ergänzung und Retusche
zu weit gegangen. Das trifft zweifelsohne
zu. Aber noch betrüblicher die Schäden der
groben Freilegung mit Spachteln und
Rakeln, die nicht alle schon 1885 sich ereignet
haben können, sondern auch den Arbeiten
von 1898/99 angelastet werden müssen.
Obwohl bis zu 30 cm lange Kratzer zu-
rückgelassen wurden, so trat die Originalschicht

dennoch nicht überall wirklich
zutage, sondern blieb durch Reste des
Kalkschleiers getrübt.
Maltechnisch hegt keine echte Freskomalerei,

kein fresco buono vor, die Farbe ist nicht
nass auf nass, das heisst auf den frischen
feuchten Kalkmörtelgrund aufgetragen. Die
Angaben von Hans Seitz über technische
Belange stimmen auch sonst nicht. Wir trafen

folgenden Schichtaufbau an:
Schichtfolge und Bildträger: Mittelkörniger
Putz, al fresco überkalkt. Darauf liegt die
Malschicht vor 1519. Es folgt ein buttrig
wirkender Kalküberzug, der Eiweiss und
viel Fettsubstanz enthält und an der Grenze

zur Malschicht 1564 ff. ausgedehnt von
Pilzen befallen war (Chladosporium herba-

rum). Vor dem Anbringen der Malschicht
1564 ff. wurden Risse im Gewölbe ver-
schweisst. Offenbar viel später tünchte man
den Weissgrund zwischen der Malerei neu,
wobei man hie und da über die Konturen
hinausfuhr.
Malschicht: Dichte, fette Tempera,
spannungsreich gebunden mit öligem Bindemittel.

Die Probe eines originalen Grüns z.B.,
die vom Institut für Farbenlehre und
Farbenchemie42 in Wien untersucht wurde,
zeigte über stark transparenter, gelblichbrauner

Bindemittelschicht, die kein Eiweiss,
wohl aber Fette enthielt, eine Hellrosaschicht
von etwa 0,05 mm Stärke. Diese war bei

wenig Eiweiss wiederum fettig und barg in
ungleicher Verteilung Pigmente, möglicherweise

Bleiweiss mit Realgar. Darüber waren
lasierend viel Malachit, wenig Azurit und
einige Rotpigmente aufgetragen. Auch diese
0,05—0,1 mm starke Schicht wies Fette und
nur wenig Eiweiss auf. Nur an einer Stelle
liess sich ein olivbrauner (ursprünglich
gelber?), eiweisshaltiger Überzug nachweisen.
Die Pigmentuntersuchung, die von Frau
A. Meier im Chemisch-physikalischen
Laboratorium des Schweizerischen Landesmuseums

in Zürich (Leiter Bruno Mühlethaler)
durchgeführt wurde, ergab unter Beizug der
Wiener Ergebnisse folgendes Bild:
Bleiweiss (Probe mit sehr wenigen roten
Pigmenten — roter Farblack in "reichlich
öligem Bindemittel; Grundierung verbräunt).
Gelb (Probe ergab sehr feinteiliges Eisenoxyd

in ölfreiem Bindemittel, wenig
wasserlösliches Bindemittel. Sehr sauber-weisse
Grundierung aus Kalziumkarbonat).
Rot I (Probe ergab roten Ocker, Eisenoxyd,
von orangefarbenem bis rotem Farbton über
Kalziumkarbonat. Kein öliges, aber nur
weniges wasserlösliches Bindemittel).
Rot II (Probe zeigt grobkörnigen Zinnober
mit etwas Bleiweiss).
Rot III (siehe Bleiweiss).
Grün I (Azurit mit Ockerkörnchen von
orangebraunem bis goldgelbem Farbton auf

34



Kopf des Stammvaters Esrom (Feld 1), Zeugnis für den geschundenen und
gefährdeten Zustand der Malerei vor der Restaurierung.

Kopf der Figur Adams (Feld 47). Streichspuren des Wanclputzes, Spachtelkratzer,
Farbabblätterungen.

Original und Retuschen von 1899 auf Kriegsfuss!

Auch die konturierende Zeichnung ist oft unterbrochen.
Photos Oskar Emmenegger, Institut für Denkmalpflege, Zürich ETH.

35



;V
"I

Neben durchgeriebenen Stellen, Schuppen- und Schüsselbildung auch
Gipsausbesserungen von 1899. Photo Emmenegger.

Rakel- und Spachtelspuren der Freilegung von 1899. Photos Bruno Häusel, Ein besonders eindrückliches Bild der vor 1973 zerstörten und losen Farbschicht.
Restaurator, Rheinfelden.

36



sauber-weissem Grund. Kein öliges
Bindemittel, ev. Silikat).
Grün II (Malachit in stark öligem
Bindemittel: oft ist das Kupfergrün zersetzt:
Kupferkarbonat und Kupferoleat, Röntgenfluo-
reszenzanalyse Cu, Pb, Zn).
Grün III (siehe Schwarz).
Blau I Azurit, unterste Schicht grobkörnig
von schönem tiefem Blauton über
kohlenstoffschwarzer Untermalung. Darüber sehr

feinteiliges, mit Bleiweiss ausgemischtes,
aber helleres, weniger qualitätvolles Azurit.
Zugehörig?).
Blau II (grobkörniges Azurit, darunter
wenige Körnchen rotbraunen Ockers, z. T. über
Kreidegrund mit Bleiweiss ausgemischt. Viel
öliges und wenig wässriges Bindemittel.
Schwarz? I (dunkelbraun gewordene typische

Pigmente von Scheeischem Grün
Kupfergrün).
Schwarz II (Rebschwarz?).
Auftrag z. T. leicht transparent und glatt,
z. T. pastos mit Pinselstrich-Spuren über
schwarzer Vorzeichnung.
Retuschen und Übermalungen: Wasserglas-
sicherung? Verwendung eines
oberflächenspannungsreichen, überbundenen Kaseins.
Schäden kamen zustande durch Kondensate
und andere Feuchtigkeit, welche die fette
Malschicht unterwanderten, die Bindekraft
der Grundierung auflösten und Pilzbefall
begünstigten, ja auslösten. Dadurch und
durch die Eigenspannung der überbundenen
Farbschichten bildeten sich Schüsseln, Schup¬

pen und Abrollungen. Die Haftung schon
des überfetteten Originals war labil; sie

«kippte», als dieses mit der gleichfalls fett
überbundenen Übermalung zusammen
Kondensate und andere eingedrungene Feuchtigkeit

nicht mehr zu bewältigen vermochte.
Es liess sich erwarten, dass die Verfettung
den Benetzungsvorgang der Mittel, mit
welchen man die Schüsseln und Schuppen der
Malerei zurückzukleben versuchte, stark
reduzieren und eine Verkieselung verhindern

werde.
Die Vorversuche konzentrierten sich a) auf
Wasserglas-Silikone Verbindungen
(Goldschmidt-Verfahren) b) auf Akrylharze als

Dispersion sowie in Lösungsmittel (Toluol
allein; Toluol + Shellsol) c) Polyminyl-
acetat - Dispersionen (Mowilith).
Die abstehende, schuppig und schüsslig
lockere, von Anfang an ungenügend
haftende Malschicht mit Kieselsäureester
niederzulegen und zu verkleben (vorerst Monu-
mentique zwei-, dann einkomponentig),
empfahl sich, weil dieser zugleich als
Fungizid (Pilzbekämpfungsmittel) wirkt und
gegen Baufeuchtigkeit keine Sperre bildet,
wie das bei den gegenüber Pilzbefall übrigens

inaktiven Produkten Paraloid, Mowilith
oder Acronal weitgehend der Fall wäre.
Mit Kieselsäureester wurde das Vorsiche-
rungsziel erreicht: die Malerei ertrug die

Strapazen des Bauvorganges (Erschütterungen,

Baufeuchtigkeit, Beanspruchung durch
das zur vollständigen Freilegung mitver¬

wendete Mikrosandstrahlgerät). Nachteiligerweise

stellte sich eine Rückwanderung
ein, die infolge des schlechten Benetzungs-
vorganges beziehungsweise wegen der refü-
sierten Mittel Schleier zu bilden begann43.
Die geringe Eindringtiefe und
Aufnahmebereitschaft der verfetteten Malerei verun-
möglichten eine intensive Flaftungsverbes-
serung Malerei/Grund. Immerhin erlaubte
die Vorsicherung, überhaupt erst einmal
arbeiten zu können. Wenn schon bei zu
rascher Übersättigung und Rückwanderung
das Absaugen durch ein Löschblatt möglich
gewesen wäre, so blieb doch eine
hinreichende Dauerverfestigung und Verklebung
aus. Man zog deshalb folgende Mittel in
Erwägung:
1. Acryl in Essigester, welches Mittel
vorsichtshalber, um jede Verfärbung auszu-
schliessen, nicht über dreiprozentig verwendbar

ist, deswegen aber auch nicht hinlängliche

Haftung erreicht.
2. Acronal 500 D, also ein acrylsäureester-
haltiges Mischpolimerisat, das frei von
Weichmachern und Lösungsmitteln ist. Die
erstrebte Bindung kommt nur zustande, wenn
das Mittel in ausreichender Konzentration
angewandt wird. Es besteht zudem die
Gefahr der isolierenden, feuchtigkeitsstauenden
Filmbildung sowohl an der Oberfläche, wie
zwischen Farbschicht und Malgrund, was
zudem die Schimmelbildung begünstigte.
3. Expoxydharze (Harz BY 156 drei Teile,
Härter HY 2996 ein Teil in einprozentiger

Salzausblühungen, von welchen besonders das Feld 24 betroffen war. Die von Rahn vor der Retusche entdeckten und gezeichneten Buchstaben NK am
Photos Bruno Häusel. Podest des Barbarabildes (Feld 23); höchstwahrscheinlich Malersignatur.

37



Zustand der losen Farbschicht um 1975Beispiel der sichtbar gewordenen Vorzeichnung.

Verdünnung mit gleichen Mengen Aceton
und Xyluol). Die Tiefenfestigung lässt sich
erreichen, obschon auch hier nur einpro-
zentige Lösungen statthaft sind. Es besteht
die Gefahr einer Vergilbung und von
Verlusten durch die notwendige Nachreinigung.
4. Statt die Fettbarrieren zu überwinden,
wäre labormässig ihr Abbau, d. h. eine
Entfettung möglich gewesen. Praktisch aber aus
Zeit- und Kostengründen nicht zu verwirklichen!

5. Als Rosskur wäre ein Aufquellen und
Aufschliessen durch Salmiak möglich
aber eben eine Rosskur, welche die grosse
Gefahr verseifender Öle in sich schliesst.
Das Ausmass der Quellung ist nicht kontrollierbar.

Wenn wir uns trotz einiger Bedenken
(Feuchtigkeitssperren, weitgehende
Irreversibilität) zu einer Siebfixierung mit Paraloid
entschlossen, so deshalb, weil damit statt mit
einem geschlossenen Film die Haftung nur
dort punktweise vorgenommen wurde, wo sie
wirklich nötig war. Also vorwiegend bei den
losen Originalteilen; die nicht entfernten Re¬

tuschen hafteten meist besser. Die Hilfe
beschränkte sich also punkt- und kleinflächen-
förmig auf etwa 40 Prozent der Malerei, das

heisst auf deren Originalbestand, während
ca. 60 Prozent Retuschen, und Ergänzungen
von 1899 betreffend, keiner oder nur partiell

zusätzlicher Paraloidhaftung bedurften.
Zusammen mit der Oberfläche der
Sandsteinrippen verblieb so genügend Austrittfläche

für Feuchtigkeit. Eine geschlossene
Paraloidbeschichtung hätte die Baufeuchtigkeit

und hinterwanderte Kondensate nicht
mehr freigegeben. Der Feuchtigkeitsschaden
tritt ja nicht in erster Linie durch
stillstehendes reines Wasser ein, sondern durch
Salze, welche mit dem Wasser transportiert
werden, hinter Sperrschichten auskristallisieren

und durch die damit verbundene ca.
vierfache Volumenvergrösserung den Film
und die Farbe absprengen. Bereits konnten
wir, vor allem in Feld 24, ausser Gips schon
Natrium-Karbonat feststellen, das Ursprungsalz

des verheerenden Natrium-Sulfates.
Um beim besonders gefährdeten Feld 24 die
Salze durch die Malschicht zu schleusen,

haben die Restauratoren eine Bedeckung
mit feuchter Kreide und Löschpapier in
Betracht gezogen, aber wegen der schlechten
Farbhaftung darauf verzichten müssen.
Das Paraloid wurde in maximal fiinfpro-
zentiger Lösung aufgetragen, und zwar in
Toluol-Shellsol-Mischung (Terpentinersatz)
unter Zusatz von Methylenchlorid, das sich
als geeigneter erwies als das auch erwogene
Trichlorätylen, weil ersteres zugleich den
Ölanteil des Bindemittels aktiviert.
Eine gewisse quantitative Reduktion der
Fettbarrieren sowohl in den Kasein-Retuschen

von 1899 wie unter dem damals nicht
vollständig entfernten Kalkschleier an der
Oberfläche des Originals, brachte auch die
schichtvermindernde Freilegung durch das

Mikrosandstrahlgerät.
Der Laie macht sich in der Regel keine
Vorstellung von der Kompliziertheit von
Rettungsunternehmen, wie sie auch mit den
Malereien im Refektorium von Mariaberg
durchgeführt werden mussten. Nur wenn
man alles Menschenmögliche nach vielen
Versuchen, Wegen und Irrwegen, Skrupeln

Zustand derselben Stelle nach dem Zurückkleben
(1975). Photos Bruno Häusel.

38



und Zweifeln unternommen hat, dürfen sich
Bauherrschaft, Architekt, Restauratoren,
Technologen und Denkmalpfleger zufriedengeben.

Das reisst dem einen oder andern
vielleicht einmal einen Nerv aus und
beunruhigt die Kasse. Das führt hie und da zu
ausgiebigen Diskussionen sowohl in der
Gruppe der Fachleute wie zwischen den
verschiedenen Partnern. Aber all dies schiebt
sich in den Hintergrund vor der Verantwortung

einem unersetzlichen Kunstwerk und
Kulturdenkmal gegenüber, erfordert nie
erlahmende Liebe zum Objekt und Bereitschaft
zu einer Zusammenarbeit aller Beteiligten
ausschliesslich im Interesse der gemeinsamen
Sache.

Das gegenseitige Verständnis und ein
gemeinsames Ziel haben auch die Restauratoren-

und Technologenarbeit in Rorschach
geprägt. Die Restauratorenarbeitsgemeinschaft

Xaver Broder, Ernst Höhn und Bruno
Häusel hat sich mit Hingebung und grossem
Können der schweren Aufgabe angenommen
und verdient dafür Dank und Anerkennung.
Das gilt auch für die Berater: Dr. Bruno
Mühlethaler und Frau A. Meier vom
chemisch-physikalischen Labor des Schweizerischen

Landesmuseums in Zürich, Prof. Dr.
Franz Mairinger vom Institut für Farbenlehre

und Farbchemie in Wien sowie
Restaurator Oskar Emmenegger und Technologe

Walter Fietz vom ETH-Institut für
Denkmalpflege in Zürich. Die zeitliche und
finanzielle Verfilzung der einzelnen Etappen,

die unerlässlichen Trocknungs- und
Einwirkungspausen, ferner die Wendungen,
welche die Forschung wie die Sicherungs-
Freilegungs-Konservierungs- und der sehr
zurückhaltend interpretierende (statt
erfinderische) Retuschenvorgang nahmen, haben
sich mit der sonst üblichen Netzplanung
schlecht vertragen. Wir danken der
Bauherrschaft, vertreten durch Kantonsbaumeister

Blum, dem Architekten Albert Bayer
und seinen Bauführern Lösch und Rudolf
Ryser sei., aber auch der Seminarleitung,
für die pars pro toto Direktor Schönenberger
genannt sei, für ihr grosses Verständnis, ihre
Geduld und für eine schöne, fruchtbare
Zusammenarbeit. Wir alle hoffen, es werde
sich das, was so lange gewährt hat, zur
Freude und Genugtuung aller Kulturbeflissenen

und Kunstfreunde nun auch bewähren.
An gutem Willen und Verantwortungsbe-
wusstsein hat es nicht gemangelt, das
farbenfroh-fromme Werk des Meisters NK für
künftige Generationen zu retten und dieses
zu treuen Händen weiter zu vererben.

Wichtigste Literatur (vgl. auch die Anmerkungen):

1. Vorwiegend, kunsthistorisch ausgerichtet:
August Hardegger, Mariaberg. In: St.Galler
Neujahrsblatt des Hist. Vereins St.Gallen 1891. — Joh.
Rud. Rahn, Die neuentdeckten Wand- und
Gewölbemalereien in Mariaberg bei Rorschach. In: Anzeiger
für Schweiz. Altertumskunde, NF Bd. I (1899), Seiten

21—28 und 76—85. (Vgl. auch die Artikelserie
Rahns in der Neuen Zürcher Zeitung 1899, die als
Separatum herauskam.) — Ph. M. Halm, Erasmus
Grasser (Augsburg 1828). — Franz Willi,
Baugeschichte der Stadt Rorschach (Rorschach 1952). —
Josef Gantner, Schweiz. Kunstgeschichte (Frauenfeld
1943 ff.), S. 167—169. — Hans Seitz, Mariaberg zu
Rorschach am Bodensee. Separate Sammlung der im
Rorschacher Neujahrsblatt 1962 (S. 15—32), 1963
(S. 21—50) und 1964 (S. 5—46) veröffentlichten
Arbeiten zur Baugeschichte und zur Würdigung der
Masswerke und Schlusssteine etc. — Hans Seitz, Die
Fresken von 1564—1568 auf Mariaberg... Rorschacher

Njbl. 1969, S. 7—50. — Daniel Frei, in
Rorschacher Njbl. 1960 und 1961 (Masswerke und
Konsolen) sowie 1962, S. 33—41 : Die Ausmalung des
Musiksaales auf Mariaberg. — Albert Knoepfli,
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes Bd. II (Sigmaringen

etc. 1969) S. 139—145. — Bernhard Anderes,
Neuentdeckte Wandmalereien auf Mariaberg in
Rorschach. In: Rorschacher Njbl. 1973, S. 23—29. —

Schweiz. Kunstführer (Bern 1975, 6. Aufl.) S. 466f.

2. Vorwiegend allg. historisch ausgerichtet:
J. Plardegger, Chronik des Abtes Ulrich Rösch. In:
Mitteilungen zur vaterl. Geschichte II (St.Gallen
1863). — Johannes Dierauer, Ulrich VIII. Rösch, Abt
in St.Gallen, 1426 bis 1491. In: Allg. dtsch. Biographie

29 (1889) S. 161ff. — Alois Scheiwiler, Abt
Ulrich Rösch. In: St.Galler Neujahrsblatt 1903. — Leo
Cavelti, Entwicklung der Landeshoheit der Abtei
St.Gallen (Gossau 1914). — Karl Hans Ganahl,
Studien zur Verfassungsgeschichte der Klosterherrschaft
St.Gallen (Innsbruck 1931). — Joh. Stähelin,
Geschichte der Pfarrei Rorschach (Rorschach 1933). —

Franz Willi, Geschichte der Stadt Rorschach
(Rorschach 1947). — Josef Reck, Abt Ulrich Rösch und
Goldach. In: Rorschacher Njbl. 1953. — Georg Thürer,

St.Galler Geschichte I (St.Gallen 1953), S. 306
bis 329.

Anmerkungen
(Vollständige Titel siehe Literaturzusammenstellung)

1 Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons
St.Gallen III, Band Stadt 2, Das Stift (Basel 1961),
S. 45f. Vgl. auch S. 43 zum Turmbau. — Albert
Knoepfli, Ein Wölbungsplan des 15. Jh. für den

spätgot. Hallenchor der Stiftskirche St.Gallen. In:
Schaffh. Beitr. zur vaterl. Geschichte Bd. 48 (Thayn-
gen 1971), S. 22ff., bes. S. 25.
2 Willi, Geschichte der Stadt Rorschach, S. 192.
3 Vergleiche die Literaturzusammenstellung.
4 Stähelin S. 95ff., S. 175ff. und bes. S. 197-238,
Willi S. 239/40.
Noch 1559 spitzten sich die Anstände zwischen dem
Kloster einerseits und Ammann und ganzer
Gemeinde Rorschach so zu, dass unter Führung von
Jakob Flertenstein («Kreuz-Jakob») sogar die
Geschütze aus Mariaberg entführt wurden. Vgl. Eidg.
Abschiede IV/2 S. '1440/5, ferner die Seiten 89, 92

und 97.
5 Eidg. Abschiede IV, le: S. 834 zum 24. April 1537,

S. 848 zum 12. Juni 1537, S. 1074 zum 18. März
1539, S. 1187 zum 3. März 1540, S. 1190 zum 17. März
1540, S. 1215 zum 7. Juni 1540. - IV, Id: S. 121

zum 20. März u. 17. April 1542, S. 183 zum 5. Sept.
1542, S. 877 zum 15. Nov. 1547, S. 918 zum 23. Jan.
1547, S. 963 zum 12. Juni 1547, S. 979 zum Brief
Glareans vom 18. Juli 1547.
6 Eidg. Abschiede IV, le: S. 453 zum 18. Nov. 1550,
5. 475 zum 10. März 1551, S. 511 zum 8. Juni 1551. —

Zum fernem Verlauf der Gründung einer Rorschacher

Klosterschule siehe Stähelin S. 260ff. und die
Abschiede IV/2 S. 91 zum Juni 1559, S. 119 zum
6. Febr. 1560 und S. 403 zum Sept. 1568.
7 Das Progymnasium wurde 1624/29 und 1636/66
geführt, 1636 eine zentrale Novizenschule eingerichtet.

1642 bis 1651 gliederte man Oberklassen mit
theologischem Seminar an. Vorübergehend wieder
Schule 1889-99.
Die Llochschulpläne Rorschachs erloschen am
Widerstand der übrigen Benediktinerklöster, an der
mehrfachen Heimsuchung durch Pestzüge und vor
allem an der hochqualifizierten Konkurrenz der
Jesuitenkollegien zu Konstanz und Feldkirch.
8 Herausgegeben von Prof. J. Hardegger in den
Mitteilungen des Hist. Vereins St.Gallen, 1. Folge Lieft 2,
St.Gallen 1863, Seite 49/50 und 60 betreffen die beiden

Altarweihen in Rorschach.
9 Der Bezug auf den bischofszellischen Obervogt
Fritz von Anwil, bekannt durch seine reformatorischen

Kirchenlieder und die erste Beschreibung des

Thurgaus, ist nicht sicher. Von Anwil wird 1481
erstmals erwähnt; er war spätestens 1506 bischöflicher

Hofmeister ITugo von Landenbergs, welches
Amt ihm wegen seiner Stellung zur Reformation
entzogen wurde. Ein Jahr später musste er auch
die Obervogtei Bischofszell preisgeben. Vgl. Thurg.
Beitr. zur vaterl. Geschichte Heft 26, Seite 126ff. —

Zur Zuschreibung der ältern Schicht an Plaggen-
berg siehe Anderes (unsere Anmerkung 17), S. 28.

Vgl. auch Anderes, Hans Flaggenberg im Dienste
des Fürstabtes Ulrich Rösch... In: St.Galler Kultur
und Geschichte II (Festschrift Staerkle 1972), St. 130
bis 143.
10 Strickler, Aktensammlung zur Schweiz.
Reformationsgeschichte II, Nr. 568; — Vadian, Deutsche hist.
Schriften II, S. 413.
11 Eidg. Abschiede lc Seite 81—83 zum 6. März 1529.
12 Stähelin a. a. O. Seite 149.
13 Stähelin Seite 170.
14 St.Galler Mitteilungen zur vaterl. Geschichte 28,
Seite 353; — Stähelin Seite 199.
15 Zur Abts- und Kapellenweihe siehe St.Galler
Mitteilungen a. a. O. (Vgl. Anmerkung 8.)
16 St.Galler Mitteilungen 28, S. 351f. und 33, S. 437 ;

Vadian, Dtsch. hist. Schriften III, S. 413.
17 Bernhard Anderes, Neuentdeckte Wandmalereien
auf Mariaberg in Rorschach. In: Rorschacher
Neujahrsblatt 1973, S. 23—29.
18 Vgl. J. R. Rahn in Anzeiger für Schweiz.
Altertumskunde, NF Band 1 (1899), Seite 21, Anm. 2.
19 Das Datum 1839/40, das Rahn gibt (siehe oben
Anm. 18), ist unwahrscheinlich. Vgl. dazu Seitz,
a. a. O. Seite 12.
20 An sich irrte Plardegger; zumindest die Rippcn-
manschetten und die Schlusssteine waren immer «ge-
fasst», das heisst bemalt gewesen und zeigten nicht
den Naturstein. Ein frühes Beispiel, gegenüber der
historischen Situation die «Echtheit» des Materials
zu betonen. Vor allem zur Blütezeit des Werkbundes
wurde sie zum ahistorischen Glaubensartikel
erhoben.
21 Rahn, a. a. O., Seite 22f.

39



22 Ausser Matthäus siehe Lukas 3,23ff. Zu
Jesse, dem Vater Davids, siehe Jes. 11,1 und Römer
15,12. — Ausser A. Watson, The early iconography
of the tree of Jesse (Oxford 1934) siehe L. Réau,
Iconographie cle l'art chrétien II (Paris 1957).
23 Evangeliar von Visherad (Prag). Ein weiteres
frühes, berühmtes Beispiel der Psalter der Königin
Ingeborg aus der 1. Hälfte des 13. Jh. (Chantilly,
Musée Condé).
24 Zu all diesen Beispielen vgl. Walter Hugelshofer,
Die Zürcher Malerei bis zum Ausgang der
Spätgotik. In: Mitteilungen der Antiq. Ges. Zürich Bd. 30,
Lieft 4 (1928) und 5 (1929). — Zum St. Katharinen-
thaler Altar siehe Hans A. Lüthy und Albert Knoepfli
im Jahresbericht 1963 des Schweiz. Inst. f. Kunstwissenschaft.

— Zu Wiesendangen: Hans Bachmann in
Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1916, Seite
196ff. — Zu Rüti: P. Ganz ebenda 1894, S. 374, und
J. R. Rahn ebenda 1903, S. 279. Zu Veltheim: J. R.
Rahn ebenda 1899, S. 192. — Zu Elgg: A. Knoepfli
in Festschrift zur Kirchenrenovation (Elgg 1965),
S. 35—61. — Zu Wil: A. Knoepfli in Wiler Bote Nr. 293

vom 17.12. 1960. — Zu Henau: P. L. Ganz, Die
Malerei des Mittelalters und des 16. Jahrhunderts in
der Schweiz (Basel 1950), S. 153f.
25 Vgl. Karl Künstle, Ikonographie der Heiligen,
Freiburg i. Br. 1926, S. 574—576, ferner J.Braun,
Attribute der Heiligen, Stuttgart 1943, Sp. 711/712. —

Allgemein zur Rorschacher Ikonographie konnte ich
ausser Seitz das Mscr. einer Arbeit von Heinz Na ter
benützen, welche der ikonogr. Grundidee des
Ensembles von Kapitelsaal, Sakristei, Refektorium und
Kreuzgang nachspürt.
26 Rahn nahm zuerst an (ASAK 1899, S. 80, Anm. 1),
es sei nur ein einziger Altar in der Mitte der
Ostwand aufgestellt gewesen; die beiden andern hätten
vor der Nordwand gestanden. Dies ist nicht nur der
Orientierung halber unwahrscheinlich. Rahn hat sich
später Hardeggers Ansicht angeschlossen, wonach
trotz der geringen Raumtiefe alle drei Altäre an der
Ostwand gestanden hätten (ASAK a. a. O. S. 85,
Anmerkung 1). Die letzte Stellung der Altäre, wie sie
Rahn durch den Messmer mitgeteilt worden war,
ist für den ursprünglichen Standort nicht bindend!
27 Vgl. Rahn, Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde
1899, S. 83-85.
28 Plans Seitz in Rorschacher Neujahrsblatt 1969,
S. 7-35.
29 Rorschacher Neujahrsblatt 1962, S. 33—40.
30 Dazu etwa Alfred Lichtwark, Der Ornamentstich
der deutschen Frührenaissance (1888); — Peter
Jessen, Der Ornamentstich (Berlin 1920); — Rudolf
Berliner, Ornamentale Vorlageblätter des 15.—16. Jh.
Mappe I 1450—1550 (Leipzig 1925 und 1926).

31 Der Tänikoner Zyklus wurde monographisch
behandelt von J. R. Rahn, Paul Boesch und Albert
Knoepfli, der in Band I der Kunstdenkmäler des

Kantons Thurgau (Basel 1950), S. 387—402 den
Katalog und die Literatur vermittelt. Vgl. auch Jenny
Schneider, Die Glasgemälde des Schweiz.
Landesmuseums (Stäfa 1970).
32 Bernhard Anderes, Glasmalerei im Kreuzgang
Muri, Kabinettscheiben der Renaissance (Bern 1974).
33 Friedrich Thöne, Daniel Lindtmayer d. J. 1552 bis
1606/7 (Zürich 1975).

34 Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau a. a. O.
S. 414; — Jürg Ganz in: Unsere Kunstdenkmäler XX
(1969), Heft 3/4, S.249ff.; - A. Knoepfli,
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes II (Sigmaringen
1969), S. 423ff.
35 Siehe Hans Rott, Quellen und Forschungen zur
südwestdtsch. u. Schweiz. Kunstgeschichte im 15. u.
16. Jh. (Stuttgart 1938), Bd. III, S. 95/96.
36 Alfred A. Schmie!, Untersuchungen zur
Buchmalerei des 16. Jh. in der Schweiz (Ölten 1954).
37 Zu Bertschi siehe Alb. Hämmerle in:
Vierteljahrshefte zur Kunst und Geschichte Augsburgs, I
(1935/36), S. 73—81 ; — Joseph Müller, in: Rorschacher
Njbl. 1936 und 1937 ; — A. A. Schmie! op. cit., S. 17ff.
— Josef Holenstein, Zur Forschung über den
Buchmaler Nikiaus Bertschi in Rorschach. In: Ztschr. für
Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 16 (1956),
S. 75—98. — Zu Kaspar Härtli siehe Schmid, S. 61 ff.,
zum Altar besonders S. 65.
3S Schmid op. cit., Seite 66 mit Anm. 105.
39 Schmid, Seite 25.
40 Schmid bildet die Signatur Bertschis Seite 85,
die Härtles Seite 94 ab.
41 J. R. Rahn, a. a. O. (1899), Seite 85.
42 Der Akademie der Bildenden Künste Wien,
Vorstand Prof. Dr. Franz Mairinger, verdanken wir wertvolle

Aufschlüsse: Schliffproben in Polyesterharz
Hessen unter dem Polarisationsmikroskop den Schichtaufbau

erkennen. Mit Säurefuchsin und Nilblauchlorid

angefärbt, ergaben sich Hinweise auf die
schichtmässigen Bindemittelanteile. — Zur
Untersuchung der Bindemittel wurden nach einer
basischen Plydrolyse mit Bariumhydroxid verschiedene
Identifizierungsreaktionen für Aminosäuren ausgelöst

(Biuret-Reaktion, Sakaguchi-Reaktion, Millon-
Rcaktion). Fette wurden mit H2O2 und NH3
nachgewiesen.
43 Zu Beginn der Arbeiten war nur Monumentique
zweikomponentig im Plandel. Das inzwischen
angebotene und auch in Rorschach verwendete
Monumentique ein Komponenten ergibt günstigere
Ergebnisse.

40


	Die Malereien im Kapitelsaal auf Mariaberg

