
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 63 (1973)

Artikel: Gewinnung eines Kunstbegriffes aus der Schuld

Autor: Foss, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewinnung eines Kunstbegriffes aus der Schuld

Dr. Olivier Foss Was ist Kunst? — Kaum daß wir diese Frage
in uns aufkommen lassen, denken wir
unwillkürlich an irgendein uns als besonders
bedeutungsvoll vorschwebendes Kunstwerk
und meinen, das Wesen aller Kunst darin
aufdecken zu können. — Woher rührt diese

Folgerung, und mit welchem Rechte tritt sie
auf? — Unser spontanes Meinen weist
eindeutig darauf hin, daß es die Größe, oder
besser Großartigkeit des Kunstwerkes sein
muß, welche — das wahrhaft Kunsthafte der
Kunst im allgemeinen ausmachend —

gewissermaßen für die gesamte Disziplin als
solche bürgt. Die wertende Dimension des

einzelnen Kunstwerkes haftet für jedweden
Gehrauch des Terminus Kunst, gleichsam
indirekt darauf hinweisend, daß alles, was
geringer ist als hervorragende Kunst,
überhaupt gar keine Kunst mehr sein kann. Der
wesenhafte Begriff von Kunst schlechthin
wird von dem höchstmöglichen Format
ihrer Qualität, nicht nur a posteriori ausgelegt
oder gar nur erweitert, sondern im vorhinein

in seiner ausschließlichen Ausdrücklichkeit

gegründet.
Dieses erste Ergebnis unserer Untersuchung
erschreckt in seiner Ambiguität: Wie kann
der Superlativ einer noch Undefinierten Qualität

für die gründende Auslegung dieser
selben Qualität entscheidend sein? - Man zieht
zwecks Überprüfung dieser unvermuteten
Sachlage vergleichsweise andere Handwerke
in das Licht der Betrachtung und fragt sich,
ob es denn ein besonders meisterhafter
Schuh sein müsse, um Anspruch darauf
erheben zu dürfen, überhaupt als Schuhwerk

zu gelten. - Keineswegs: Der billig
zusammengehaune Schuh ist zweifellos
immer noch ein Schuh, das heißt ein Ding,
welches den Benutzungsvoraussetzungen des

Schuhwerkes als solchen völlig entspricht,
ganz gleich, ob es ein guter oder ein schlechter

Schuh sei, um den es sich handelt. Die
Kunst hingegen läßt sich vom einzelnen

Werke, vom Ding her, das einmal als Kunstwerk

gilt, schlechthin gar nicht definieren,
offenbar, weil der Begriff der Kunst im
vorhinein die denkbar höchste Quantität einer
Qualität in Beschlag nimmt, die es nunmehr
gilt, bloßzustellen.

Es werde uns gleich von Anbeginn klar, daß
das Wesen des Dinghaften mit Bezug auf
die Kunst in eine Sackgasse führt. Dinge
sind entweder subjektivierte Symbole unserer

Neigungen, oder nützliches «Zeug», das

unserem Handeln als Handwerkszeug zur
Seite steht. Abgesehen von der Utilität in
bezug auf notwendige Handlung und von
dem Ruhen in mehr oder weniger geschätzter

Gegenwärtigkeit mag einem Ding -
und solche Dinge können Kunstwerken als

Unterlage dienen — noch eine eigenartige,
gewissermaßen aus der Art geschlagene
Bedeutung zukommen. Aber diese Bedeutung,
die es eben gerade gilt, auf das Genaueste
zu untersuchen, hat mit der Dinghaftigkeit
des Dinges, welches als Träger eines
Kunstwerkes fungieren mag, gar nichts mehr zu
tun, denn sie reicht weit darüber hinaus und
in eine andere Sphäre hinein. Im übrigen
wissen wir ohnehin, daß es Künste gibt, die
ihrer Natur nach jeglicher Dinghaftigkeit
entbehren und sich auf eine lediglich
abstrakte Weise an uns übertragen, wie die
Musik und die Dichtkunst. Dennoch - wir
fühlen es wohl - was hier, sowohl als auch
bei der bildenden Kunst am Werke ist und
das ursprünglich Kunsthafte aller Kunst zu
kennzeichnen scheint, muß ein und dasselbe
sein. Um die Problematik dieser Essenz in
einen ihr anstehenden Griff zu bekommen,
bedenken wir einmal die Wirkung, die das

große Kunstwerk auf uns ausübt: Diese
Wirkung, sagen wir, ist eine erhebende. Das
Kunstwerk schenkt uns etwas, es schenkt
uns Glück, indem es uns über uns selbst
hinaushebt, und weil es das zu tun vermag,

37



Fides, die Frau des Maiers

lieben wir es — Wie ist es um diese Liebe
bestellt? Handelt es sich etwa hier um eine
Liebe eines lebendigen Subjektes für einen
leblosen, einen toten Gegenstand und sonst
nichts? — Gewiß nicht: Ohne zu zögern
behaupten wir, das Kunstwerk lebe. Wir
behaupten sogar darüber hinaus, es lebe in
uns. Hier wird etwas von uns geliebt, weil
es vermag in uns fortzuleben. Aber ist dieses

in uns Zustandekommen von Leben denn
nicht wiederum eine von uns unabhängige,
eine eigenmächtige Form von Liebe? Offenbar

antwortet hier eines auf die entgegengebrachte

Liebe eines anderen, wobei die

rechtmäßige Reihenfolge festzulegen wäre:
Das Kunstwerk lebt in uns fort, weil es uns
Liebe entgegenbringt, welche in uns fortzuleben

vermag, und diese uns entgegengebrachte

und somit in uns fortlebende Liebe
fühlen und beantworten wir, indem wir
nicht anders können, als spontan zurückzu-
lieben. - Das große Kunstwerk sieht es offenbar

darauf ab, uns Glückseligkeit zu spenden,

indem es liebend in uns fortlebt. -
Wie, und unter welchen Umständen ist so

etwas möglich?
Um dieser Frage auf den Grund zu kommen,

betrachten wir zunächst einmal einen
Maler, wie er einer Weide gegenübersitzend,

die Weide zu malen bestrebt ist. Dieser

Maler liebt zweifellos diesen Baum, den
er im Begriff ist, Blatt für Blatt abzumalen,
über alle Maßen liebt er ihn, jedoch die
naturgetreue Kopie, welche er allmählich
zustande bringt - mag sie noch so viel über
seine der Weide zugewandte Liebe aussagen

-, sie liebt uns nicht, diese Kopie, und
löst darum auch keine Liebe in uns aus. Sie
ist lediglich das letzte Ergebnis einer liebevoll

nachgeahmten Wirklichkeit, nichts weiter.

Der Maler hat sich selbst die nackte
Realität der Weide geschenkt, so wie nur er
mit seinem verliebten Hinschaun sie
versteht, - nicht aber uns, die wir etwas ganz
anderes, als nur die Wirklichkeit der Weide
geschenkt bekommen möchten. Wir erwarten

nämlich durch diesen spezifischen Baum
hindurch, die Wahrheit - nicht nur die
Wirklichkeit — aller Weiden der Welt zu
erfahren, und diese allumfassende Wahrheit
kann nur von einer Liebe aufgedeckt werden,

die es über sich gewinnt, weit über die
Weide als solche hinauszuheben, — von einer
Liebe, die sich nicht selbst liebt in dem
Ding, das sie naturgetreu nachahmt oder in
unkenntliche Elemente desselben akzidentell

aufspaltet, sondern sich selbst zum
Geschenk machen möchte, in dem sie — die
Wahrheit aller Weiden der Welt entblößend

38



und offenbarend — diese der Welt darbringt
in ihrer ganzen Fülle.
Aber was geschah hier? — Wurde nicht eben

von der Wirklichkeit herabwürdigend, ja
geradezu abschätzig gesprochen, als sei sie

etwas subalternes, das wir uns gar
herausnehmen, als Liebesgabe zurückzuweisen im
Gegensatz zu einer Wahrheit, welche
vorläufig in ihren Dimensionen noch gar nicht
umrissen wurde? — Kann denn überhaupt
eine Wirklichkeit sich für uns verwirklichen,
ohne zugleich auch als die Wirklichkeit
einer ihr entsprechenden Wahrheit zu
gelten? -
Um stichhaltig antworten zu können, müssen

wir uns allererst auf die Herkunft dieser
Termini besinnen: Wirklichkeit ist je das,

was wirkt und nichts darüber hinaus. Wirken

ist als ein Prozeß, als eine Befangenheit

im Werden zu betrachten: Das, was
unausgesetzt zu etwas wird, ist zwar im
Begriff zu sein, jedoch erreicht es sein Sein nie
völlig, weil dieses nicht mehr wird, sondern
endgültig «ist». Denn im Gegensatz zu der
Seiendheit unausgesetzten Werdens, welche
sich im Zeiträume als ein ihm immanentes,
im Zustand der Mobilität verharrendes Ge-
schehn im Modus «verwirkender» Wirklichkeit

erschöpft, ruht das Sein jenseits jeglichen
Wirkens auf dem Modus unveränderlichen
Wahrseins als ein Absolutes innerhalb
zeitloser Unendlichkeit. Da, wo die Zeit nicht
herrscht, kann es weder Anbeginn noch
Ende, weder Bewegung noch Prozeß geben,
sondern statt dessen ein nie beeinträchtigtes

Sich-gleichbleiben in ewiger Gegenwart.
Jedoch alles, was existierend der Immanenz
der Zeitlichkeit verfallen ist, rast
unabwendbar seinem Verfalle innerhalb der
Zeit entgegen, und in dem Augenblick, da
dieser Prozeß zum Stillstand kommt, das

heißt aufhört, in dem Modus des Werdens
wirkende Wirklichkeit zu sein, geht er in
das atemporale Sein seiner Wahrheit über.
Für die menschliche Existenz ist dies der
Tod, das heißt die als Sein «vollendete»
Seiendheit eines «vollendeten» Lebens.
Aber spricht man nicht auch von einem
Meisterwerke von etwas Vollendetem? —

Und wenn von Rembrandt gesagt wird, er
vermochte in jede seiner Gestalten ihren
eignen Tod hineinzulegen, so war nicht
Abschluß und etwa Negation des Lebens damit
gemeint, sondern die Vollendung des Lebens
in der Endgültigkeit seines unteilbaren
Schicksals. — Doch jene schicksalhafte
Vollendung, - was könnte sie anderes sein, als
die im Sein zeitloser Ewigkeit zur Ruhe
kommende Wahrheit einer abgelaufenen, und

Selbstbildnis

39



Der verlorene Sohn

somit nicht mehr wirkenden Wirklichkeit? -
Wir begreifen nun, daß die Wahrheit nicht
von vornherein in der Wirklichkeit stecken
kann wie die Hand im Handschuh. Derweil
die eine sich innerhalb der Temporalität
bewegt, ruht die andere jenseits der Zeit.
Doch nun können wir nicht mehr umhin zu
fragen: Gibt es eine Möglichkeit, die Scheidewand

zwischen Wirklichkeit und Wahrheit
zu durchbrechen? Ist es denn nicht ein und
derselbe chronologische Begriff, der hier
— zwar das eine vom anderen scheidend -
beide um so mehr beherrscht, als er dem
einen, sowohl als dem anderen - wenn auch
hier nur privativ eine Zeitlichkeit voraussetzend

— untergeschoben wird? — Und wenn
das Schicksal die Wahrheit darstellt, die
sich gewissermaßen aus dem Wirken des

Lebens heraus und als dessen letzte Konsequenz

entwickelt, — wie kann es dann noch
jemals möglich sein, daß die extratemporale
Wahrheit, offenbar ihren Seinsvoraussetzun-

gen spottend, dennoch «zeitweilen» in die
Temporalität existentialerWirklichkeit
«hineingerät»? —

Die Antwort lautet: Vermittels derjenigen
Taten, deren transzendentaler Charakter
ihnen die Fähigkeit verleiht, das werdende
Walten der Wirklichkeit «vorübergehend» zu
überspringen. — Daß insbesondere die Kunst
das seltne Vermögen hat, diesen Sprung zu
vollziehen, wurde mit Bezug auf Rembrandts
Mitmalen vom Tode angedeutet. Aber der
Mechanismus eines derartigen Sprunges
kann erst verstanden werden, wenn einmal
klar zutage tritt, aus welchem Bedürfnis, aus
welcher Notwendigkeit heraus überhaupt je
gesprungen wird:
Die Triebkraft, die diesen Sprung aus dem
Leben heraus «ins Leben ruft», auf daß er
sich darin vollziehe, ist die Schuld: - Sie ist
es, die vermittels läuternden Bewußtseins
die von Ursache zur Wirkung sich häufenden

Schlacken aufgebrauchter Wirklichkeit
als Abbauprodukte des gelebten Lebens für
das ewig noch Bevorstehende ausscheidet. —

Das leidend-läuternde Wissen um die Schuld
nennen wir Gewissen. Dieses ist verurteilt,
immer und ausschließlich schlechtes
Gewissen zu sein, weiß es doch zutiefst, daß
es so etwas wie Unschuld für den sittlich
bewußten und bestrebten Menschen nicht
gibt - ja nicht geben kann, denn jeder
Gedanke, jede Handlung nebst ihrer Schleppe
von toten Möglichkeiten, stellt nur einen
ärmsten Bruchteil dessen dar, was zu denken

und auszuführen nottat und versäumt
wurde.

40



Das Gewissen ist als Grundprinzip absoluten

Wissens ein unwillkürliches Hineinreichen

in die Wahrheit, und man kann es als
wunderliche Ironie des Menschenschicksales
bezeichnen, daß dieses erste Abstandnehmen
von der eigenen dahinstampfenden, und
lediglich um die eigne Fürsorge beflissenen
Realität, nur dank eines unausgesetzten
Schuldgeschehens und dessen Erkenntnis
möglich ist.
Wir leben in dem Zeitalter der Psychologie:
Die Psyche kennt kein sittliches Gewissen,
sie kennt nur Appetite und mit Bezug auf
diese, Befriedigung und Gesundheit, oder
Unbefriedigung und Krankheit. - Jedoch
diese Gesetze neurologischer Physiologie
können nicht rechtmäßig für die Analyse
der Seele Anwendung finden, deren
gründenden Ursprung das absolute Schuldgewissen

konstituiert, — deren erlösende Gnade
hingegen unter gewissen Umständen von
der Überwindung dieser Schuld ausgelöst
werden kann.
Unter welchen Bedingungen letzteres
geschehen mag, werden wir zu untersuchen
haben, nachdem erkannt wurde, worauf
eigentlich sich das Verüben von Schuld
bezieht, das heißt gegen wen ein Verschulden
im allgemeinen gerichtet ist. - Die Antwort
lautet: Gegen den Mitmenschen, den
Menschen gegenüber dem Menschen, — gegen
das Du; - und der Schuldtragende ist das

um seine Existenz ringende, in ihr rettungslos
verankerte Ich. -

Das unentwegte Sorgetragen um das eigne
vergängliche Dasein ist ein Diktat der
rechnenden Vernunft, der ratio, die aus dem
notgedrungenen Wirkenmüssen innerhalb der
sich in die Zukunft stürzenden Wirklichkeit
entspringt. Wir folgern, daß die Vernunft,
das heißt die Bedachtheit auf das

intratemporal existenzielle Wohlergehn des Ichs,
die Schuld «ins Leben ruft». — Demnach
kann es nicht wiederum die nämliche
Vernunft sein, die im Ich diese sich anhäufende
Schuld zu überwinden vermag: Die
entgegengesetzte, und deshalb völlig vernunftlose

Macht, die zu diesem Zwecke vom Ich
gewissermaßen einberufen wird, ist die
Leidenschaft: — Sie allein vermag zeitweilen
das in sich verrammelte Ich aus seinem
zeitbedingten Kontext herauszureißen und ihm
zum Überstiege, zur Transzendenz seiner
selbst zu verhelfen. Natürlich handelt es

sich hier nicht etwa um das zügellose
Begehren einer laster- oder frevelhaften
Leidenschaft, sondern vielmehr um eine von
Ethik befruchtete Sehnsucht, die das begna-

Christuskopf

41



dende Widerspiel der Schuld veranschaulicht.

Denn während letztere, in ihrer
Motivierung gegen das Du gerichtet, sich an
diesem vergeht, steckt sich die ethisch inspirierte

Leidenschaft zum Ziel, im Überstiege
des Ichs das Du zu feiern und zu bescheren.
Wir ahnen bereits, daß eine derartige
Leidenschaft nur die Liebe sein kann. Jedoch
diese tritt mit leeren Händen vor das Objekt
ihrer Sehnsucht und empfindet diese Leere
wiederum als eignes Ungenügen, als Schuld.
Man darf aus diesem Grunde gestehn, daß

jede Liebe, auch die glücklichste, in ihrer
letzten Konsequenz eine unglückliche Liebe
ist, denn dem leidenschaftlichen Bedürfnis
des Ichs, sich über das Opfer seiner um
seinetwillen wirkenden Vernunft, das heißt im
jähen Überstiege seiner selbst, an das Du
hinzuschenken, kann nie völlig Genüge
getan werden.
Sei denn, — und dies stellt die extreme
Möglichkeit dar, zu der hinan sich unser
bisheriger Gedankengang hat stufenweise
bewegen wollen, — sei denn, daß dem
leidenschaftlich liebenden Ich, mit seinen
schuldig-leeren Händen, von außen her eine
Gnade zuteil wird, die sich ihm als gewichtiges

Geschenk in die schenkenden Hände
legt. - Dieses bricht als Vision aus dem
jenseitigen Bereich extratemporaler Wahrheit in
die Sehnsucht seines der Existenz unterworf-
nen Werden-müssens ein, und was eben
noch unsühnbare Schuld zu sein schien,
die, in dem Bewußtsein eigner Unzulänglichkeit

bis in die Liebe hineinreichend, sie

zu untergraben, zu vernichten drohte, wird -
indem es das wirkende Ich als dessen eigne
Wahrheit transzendiert — durch die
schöpferische Vision zur Gnade erlösender
Vergebung.

Diese Vision bevorstehender Schöpfung ist
es, welche nun auch das innenzeitliche, im
Dasein befangene Du seinerseits in dem
Modus währender Wahrheit neu zu
entwerfen weiß; und in der gemeinsamen
Glückseligkeit ergreifenden Einander-begrei-
fens wird die gegenseitig verziehne und
überwundne Schuld zum beiderseitigen Ge-

Pietà (Ausschnitt) Schenk der Gnade-
Der unvergleichliche Segen gegenseitiger
Dankbarkeit besteht nicht etwa darin, eine

angemessene Belohnung verdient zu haben,
und diese nun aus den Händen des geliebten

Wesens zu empfangen, sondern, umgekehrt,

in dem Bewußtsein, gerade um der
eignen untragbaren Schuld willen geliebt zu
werden. Dieses «Mit-lieben» eines anderen
Schuld, welche nicht ein «Dennoch-lieben»,
sondern ein «Gerade-um-ihretwillen-lieben»

42



«Das Irren im Naturlosen»

ist, stellt das höchste, das begnadenste Opfer
Einander-liebender dar, - und es ist das

demütige Bewußtsein, ein derartiges Opfer
bringen und empfangen zu dürfen, welches
die wahrhaftigste Glückseligkeit des
Menschen auslöst. — Dieses füreinander und
ineinander Aufgehn, dieses gegenseitige Lösen

von Schuld im Opfer und sich hinopfern
an die Schuld ist, zum Gegensatz der ratio

zielbestrebter Vernunft, die Wahrheit Gottes,

das ens creatum.
Daß nicht die Tugend, sondern umgekehrt
die Schuld und deren allwissendes Gewissen
gründende Voraussetzung der Liebe und der
aus ihr entspringenden Gnade aller Schöpfung

ist, mag aus den nun freigelegten
Zusammenhängen deutlich genug hervorgehn.
Die Konsequenz für den Künstler und sein

43



Kunstwerk ergibt sich nun ohne weiteres,
wurde doch schon zu Anbeginn darauf
hingewiesen, daß das große und nur das große
Kunstwerk in einer gegenseitigen
Liebesbeziehung zu seinem Empfänger steht. Es

ist das demütig liebende Schaffen des Künstlers

selbst, welches in seinem Werke fortlebt
und an die empfangende Welt übertragen
wird. Seinem schöpferischen Triebe lag eine
ihm von ewiger Wahrheit eingegebne
Vision zugrunde, die vermochte, sein schuld-
beladnes und dem Dasein verhaftetes Ich
über es selbst hinauszuheben, um es als sein
begnadet-begnadendes Opfer der Liebe an
die Welt zurückzuschenken. —

Was ist Kunst? - Wir konnten nicht umhin,

an Hand der vorliegenden Analyse zu
erkennen, daß sie nicht in der noch so liebevoll

angefertigtenWiedergabe eines naturverhafteten

Schon-vorhandenseins ihren
angemessenen Ausdruck finden kann, denn jede
Kopie ist lediglich eine Verliebtheit, die
darnach trachtet, sich an sich selbst zurückzuschenken;

- sie ist eine Form von Eigenliebe,

und in diese Kategorie gehören alle
Tendenzen und Disziplinen, die sich um die
Realität und nur um diese bewerben, indem
sie nichts besseres anzustreben wissen, als
selber so realistisch wie irgendmöglich
aufzutreten. Dahin gehört auch die moderne
«Filmkunst», der nichts Höheres vorschwebt,
als der perfekte Abklatsch einer vor Armut
betäubenden Wirklichkeit zu sein.
Wir haben fernerhin erkennen müssen, daß
auf Grund des zuvor Erwiesnen, es nicht
wahrhaft Kunst sein kann, wenn in einer
Anwallung von Überheblichkeit, von
Arroganz, in der der Künstler sich nur an sich
selber zurückzureflektieren bestrebt ist, -
unternommen wird, die Wirklichkeit in
kleine kaleidoskopische oder geometrische
Stücke zu zerschlagen, um diese dann in

synthetischer Willkür, irgendwie, verschroben

und verzerrt wieder zusammenzufügen.
Kunst ist die sich in einer organischen Einheit

zusammenballende Überwindung allen
verschuldeten Leides, - Überwindung, die, -
sich in der vollkommenen Wahrheit und
Schönheit eines begnadenden Momentes
offenbarend, - die Glückseligkeit einer Erlösung

zu spenden vermag. Opfer der Liebe ist
die Kunst, abgerungen dem Schuldbewußtsein

eines der Existenz verhafteten, doch
irgendwie in seinem Schöpfungsdrange an
die Wahrheit Gottes heranreichenden
Menschen.

Sein Werk ist demütiger Ausdruck der
schmerzlichen Überwindung des eignen in
tiefem Erleben ausgekosteten Lebens, - es

ist Ausdruck erlittnen Schicksales, insofern
dieses nicht als des Künstlers biographische
Geschichte, sondern als die Gesamtheit
seines transzendental erfahrenen und schöpferisch

bewältigten Daseins zu verstehen ist,

- und so nimmt es denn nicht wunder, daß

unser eignes noch unvollständiges, nur erst
vorgeahntes Schicksal, in seiner ebenfalls
schuldbedingten Totalität, im dargebrachten
Meisterwerke mitzuschwingen, mitzugene-
sen scheint, wenn wir dieses nun unsererseits

als erschütternde Offenbarung in
Dankbarkeit entgegennehmen.
An die Gestalt Christi erinnert jedes große
Kunstwerk insofern, als es ebenfalls das

übermenschliche Vermögen in sich zu bergen

scheint, die Gnade einer sacramentalen
Vision, - die im Opfer aus den Händen Gottes,

und gewissermaßen als sein Interzedent,
der schaffende Künstler einst empfing, -
einer trauernden Menschheit immer wieder
als Trost zurückerstatten zu dürfen, auf daß
auch ihr eine ewige Gegenwart lang
vergönnt sei, alles angehäufte Verschulden und
Erdulden in der Glückseligkeit demütig
liebenden Empfangens zu überwinden.

44


	Gewinnung eines Kunstbegriffes aus der Schuld

