
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 49 (1959)

Artikel: Die Aufklärung als Botin der Freiheit : St. Gallische Denker aus der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

Autor: Thürer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prof. Dr. Georg Thürer

Die Aufklärung als Botin der Freiheit

St. Gallische Denker aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

Die Aufklärung, welche dem Menschengeschlecht des

18. Jahrhunderts das Licht der Vernunft über alles erhob,
kam weder über Nacht noch aus dem Nichts. Die
Renaissance mit ihrer Freude am Diesseits und an seiner
Erforschung war ihre Mutter, die Antike ihre Ahnin. In
Frankreich war nun die Renaissance beinahe unmittelbar

in die Klassik übergegangen. Descartes schliff den
französischen Geist, die Akademie des Einheitsstaates
läuterte die Sprache zur Klarheit, Wörterbücher grenzten
die Regriffe voneinander ab, und mit diesem Rüstzeug in
Gedanke und Wort wurde Frankreich, dessen Sprache
seit dem Westfälischen Frieden das Latein verdrängt
hatte, zur geistigen Vormacht des Festlandes. Es machte
auch die englischen Lehren von Locke und Hume über
Staat und Gesellschaft sowie die Erkenntnisse der
britischen Naturforscher dem übrigen Europa mundgerecht.
Der Aufklärer traute seiner menschlichen Vernunft
(ratio) mehr als der göttlichen Offenbarung. Der
Rationalismus erklärte ihm die Geschichte als steten Aufstieg
aus dem Dunkel eines in unbeweisbaren Vorstellungen
befangenen Glaubens in die freie Sicht der Gegenwart
und auf gerader Fortschrittsbahn in die Glückseligkeit
künftiger Tage. Sein Optimismus fußte in der Ueberzeu-

gung, daß es genüge, das Gute und das Böse im Lichte
der Vernunft zu scheiden, um dem Bessern zum Durchbruch

zu verhelfen. Es gelte nur die Augenbinden und
Fesseln abzustreifen, und schon öffne die Freiheit den

Weg ins Glück. Oft trat dabei die Moral an die Stelle der
Religion. Viele Aufklärer lehnten die christliche
Heilsbotschaft ab, weil manche Vorstellungen der Bibel, z. B.
die Wunder oder die Schöpfungsgeschichte, dem
kritischen Rationalismus, aber auch den damals aufstrebenden

Naturwissenschaften widersprachen, welche in ihrem
Empirismus allem mißtrauten, was sich nicht durch
Erfahrung, womöglich in Experimenten, beweisen ließ.

Zeigt die Aufklärung nun überall dort ihre Schranke,
wo die Vernunft allein sich als unzulänglich erweist, z.B.
in Religion, Psychologie und Kunst, die tief im Irrationalen

gründen, so erwies sich die neue Haltung von
Mensch zu Mensch als wahrer Segen des Zusammenlebens.

Wo die nicht selten ohne Liebe gepredigte Lehre
von der Erbsünde allzu viele Menschen gelähmt hatte,
traute man sich nun Recht und Kraft zu gemeinsamer
Wohlfahrt zu. Man ließ in Achtung und Duldsamkeit

(Toleranz) auch freiere Wege zu Gott gelten, als das

engherzige Dogma sie vorschrieb, was zu neuen echten
religiösen Erlebnissen führte. Der Mensch gewann seine
Würde zurück. Die natürliche Religion betonte, daß er
Gottes Ebenbild sei, das nicht geschändet werden dürfe.
Daher wurden im Zeichen der Humanität auch die
Prozesse gegen die Fehlbaren menschlicher geführt, die Folter

wurde abgeschafft, der Hexenwahn wich, und die
Todesstrafe wurde viel seltener. Seitdem man das

Menschengeschlecht der Besserung fähig hielt und diese auch
für den Verbrecher erhoffte, wurde die Erziehung das

groß te Anliegen der Zeit. « Erziehung kann alles »

frohlockte Helvetius. Der Mensch sollte mündig werden.
«Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit», erklärte Immanuel
Kant. «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen ist also der Wahlspruch der Aufklärung.» Für
ihn war die Aufklärung kein Zustand, sondern eine
Haltung, die Denken und Handeln in Einklang bringen wollte.

Der Wunsch nach innerlich freien, mündigen
Menschen hatte große politische Absichten und Folgen. Die
Frage nach dem besten Staat als der mächtigsten
Ordnung im Diesseits beschäftigte die Aufklärer unablässig.
Mit der Erschütterung der orthodoxen Lehre der Kirche
lockerte sich auch der Bund zwischen Thron und Altar.
Das Gottesgnadentum der Regierung wurde nicht mehr
blindgläubig hingenommen. Hatte Gott als Vater denn
nicht alle seine Kinder zur Herrschaft berufen Aus der

Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten von
Nordamerika vernahm die alte Welt im Jahre 1776 die
naturrechtliche Botschaft, daß Gott die Menschen frei
geschaffen und ihnen unveräußerliche Rechte auf Leben,
Freiheit und Volksherrschaft sowie Streben nach
Glückseligkeit verliehen hat. Die Franzosen ließen dreizehn
Jahre später in ihrer Begründung der Menschenrechte
den religiösen Bezug weg. «Les hommes naissent et
demeurent libres et égaux», hieß es jetzt nur noch kurz in
ihrer rein weltlichen Erklärung der Menschen- und
Bürgerrechte zu Beginn der Französischen Revolution. Erst
im geistigen Bereiche, dann im politischen Kampffeld
wurde die Frage nach der besten Verfassung aufgeworfen,

und mit der Leidenschaft der einstigen Religionskriege

fochten die Anhänger alter und neuer Formen
miteinander.

24



Der schweizerische Beitrag an die Aufklärung war viel
arößer, als man es von einem kleinen Volke erwarten
Ö

b

konnte. Er wurde vor allem auf dem Boden der Erziehung
und des Staatsrechtes so bedeutend geleistet, daß er den
Geist der Zeit hervorragend mitbestimmte. Dabei zeigte
sich einmal mehr, daß die Schweizer Einseitigkeiten
abhold sind; gerade ihre größten Denker machten den

extremen Verstandeskult nicht mit. Der gleiche J. J. Rousseau,

der den Gesellschaf tsvertrag als eigentliche
demokratische Staatslehre schrieb, welche mit Montesquieus
Werken zu den grundlegenden Schriften der großen
Wendezeit gehörte, verfaßte auch einen naturseligen
Liebesroman und in < Emile > ein Musterbuch der Erziehung

eines Einzelnen. Er war zudem, im Gegensatz zu
fast allen Aufklärern, die ja der Stadt den Vorzug gaben,
ein Vorkämpfer des ländlichen Lebens. Auch Johann
Heinrich Pestalozzi kehrte gleich dem großen Genfer
Bürger der Stadt den Rücken und bekannte sich zur Land
schaft mit all ihren Nöten. Scheiterte auch sein Versuch,
auf dem Neuhof eine neue Form des Zusammenlebens
zu begründen, so wurde doch sein Buch <Lienhard und
Gertrud > zum ersten Dorfroman in deutscher Sprache,
darüber hinaus die beste Soziologie unseres alten Dorfes
und ein Grundbuch jeder gesunden Dorfgesinnung. Er
erklärte sich (parteiisch für das Volk im Zwilch >, gegen
die Vorrechte der Herren in Seide. Einfach wie das

Evangelium war seine Sprache, herzwarm die Botschaft, die
aus seinem Innern kam. Er sah den Menschen als Wesen
zwischen Tier und Engel. Als Aufklärer glaubte er
grundsätzlich an die Möglichkeit der menschlichen Läuterung,
als Humanist an den Menschen und das harmonische
Zusammenspiel seiner Anlagen; als Realist hielt er sich
an die Sache, als Lehrer ging er von der Anschauung aus
und verpönte die schulklugen Wörter der (Maulbrau-
cher>; als Schweizer bemühte er sich, die kleinen Kreise
der Wohnstube, der Nachbarschaft und des Gemeinwesens

zu erfüllen, und als Christ endlich nahm er sich
der Schwachen an, der Werdenden und der Armen im
Namen des liebenden Vaters. Erst glaubte er mit seinen
Freunden in der 1761 gegründeten Helvetischen Gesellschaft,

daß ein Wandel der Gesinnung in obern Kreisen
genüge, später trat er für einen politischen Umbruch und
neue, demokratische Gesetze ein: er wurde zum Schrittmacher

und Gewissen dieses Umbruchs. Heute, da man
Pestalozzis Schaffen in der Schweizergeschichte, aber auch
in ausländischen Weltgeschichten ganze Kapitel
einräumt, ist es kaum zu verstehen, daß er im 18. Jahrhundert

in der Ostschweiz fast unbekannt war.
Die nordostschweizerische Aufklärung war mannigfach,

in der Stadt St. Gallen aber eigentlich dürftiger, als
man es von einer nüchternen Kaufmannsstadt mit
weitreichenden Handelsbeziehungen erwarten würde. Die
bedeutendsten Geister zogen weg. Das dogmenfeste Kanzelwort

hielt daheim das geistige Leben in engen Schranken,
mochte in den Kontoren und Gassen rund um die
Stadtkirche bei Besuchen auch ein halbes Dutzend Sprachen
ertönen. Die Fernhändler brachten aus dem Westen volle
Beutel, aber selten neue Bücher heim. Es fehlte der Stadt
St. Gallen an einem geistigen Mittelpunkt, einer Universität

wie sie Basel oder doch einer Akademie, wie sie
andere Schweizerstädte besaßen. Das Schulhaus im ehemaligen

St. Katharinen - Stift hieß, als wollte man damit

seinen Geist kennzeichnen, < das Buebec.hloschter >. Es

vereinigte die gesamte männliche Schuljugend vom ABC-
Schützen bis hinauf zum Studenten der höhern Lehranstalt,

der hier alles vernahm, was die Kirche für den
Pfarrerberuf vorschrieb, so daß der St. Galler Theologe
in seinen engen Mauern < zu Mantel und Kragen > kommen

konnte. Die Studien lagen an der Stätte, wo man
unter dem 1750 gestorbenen Bartholome Wegelin1 sechs

orientalische Sprachen gepflegt hatte, gegen das Ende
des 18. Jahrhunderts so darnieder, daß man sich mit
einem einzigen Lehrer behalf, der alle Fächer von der
Geographie bis zur Katechetik, vom Hebräisch bis zur
Völkergeschichte lehrte. Dieser Universallehrer war
Johann Michael Fels (1761-1833), der <Held des Rationalismus

>, wie ihn sein Nachruf nannte. Er war in Göttingen

zur Blütezeit der neuen Geistesbewegung <natural)
geworden, wie sich sein Schüler Peter Scheitlin
ausdrückte, und der erste nicht-orthodoxe St. Galler auf der
Kanzel'2. Er setzte sich auch für die Verbesserung der
Mädchenbildung ein, welche bisher dem jugendlichen
Gemüt wenig entgegengekommen war. Die Ordnung der
< Maidtlinschul der Statt St. Gallen > hieß die Lehrkraft
u. a. < alle Tag durchs ganze Jahr mit den Kindern
Lobwasser und andere alte geistliche Kirchengesänge singen>.
Fels war in der höhern Lehranstalt noch Schüler des

berühmtesten St. Galler Aufklärers gewesen und schrieb
dessen Biographie.

Der St. Galler
Geschichtsphilosoph
Jakoh Wegelin
(1721-1791)
nach einem Kupferstich
von R. Schellenberg

Dieser Jakob Wegelin (1721-1791) stand als St. Galler
Philosophieprofessor in Verkehr mit Albrecht von Haller,

dem gelehrten Zürcher Johann Jakob Bodmer und
dem in Berlin wirkenden Winterthurer Aesthetiker
Johann Georg Sulzer, der ihn dem preußischen Hofe emp-

25



fahl. Wegelin folgte 1765 einem Rufe als Geschichtslehrer

an die von Friedrich dem Großen neugegründete
Ritterakademie in Berlin, wo Kriegsrat Zollikofer als
Subdirektor amtete. Wegelin stieg schon im nächsten
Jahr zum Mitglied der Akademie der Wissenschaften

empor, worin die Schweizer — ihrer acht auf fünfzehn
Angehörige anderer Nationen — erstaunlich zahlreich
vertreten waren. Durch Sulzer, der dem < alten Fritz >

besonders nahe stand, wurde Wegelin an die königliche
Tafel geladen. Er verkehrte auch mit dem Philosophen
Moses Mendelssohn. Gehört somit das letzte Viertel] ahr-
hundert von Wegelins Schaffen dem Berliner Kulturkreise

an, so hatte sich doch die entscheidende Wendung
von der Theologie zur Philosophie und von der Orthodoxie

zur Aufklärung noch in seiner St. Galler Zeit
vollzogen. Um in ihm einen sprachsichern Prediger für die
französische Kirche in St. Gallen zu gewinnen, hatte das

Kaufmännische Direktorium den aufgeschlossenen Jüngling

nach Vevey geschickt, wo er nun von den neuen
französischen Werken der Staats- und Gesellschaftslehrer
so angezogen wurde, daß er gerne das Amt eines Professors

für Philosophie und Latein an der Lehranstalt
übernahm. Der Schreibtisch wurde ihm lieber als die Kanzel.
Die erste Schrift galt Sokrates, den er in seinen letzten
Gesprächen darstellte. Lessing sah darin allerdings eine
von Piatons Schilderung abweichende Entstellung des

Weisen von Athen. Später übersetzte Wegelin Rousseaus
Brief an d'Alembert über die Schaubühne ins Deutsche
und fügte ein Schreiben an Bodmer über die wahren
Angelegenheiten einer kleinen freien kaufmännischen
Republik, nämlich seiner Vaterstadt St. Gallen, hinzu.
«Je kleiner ein freyer Staat ist, desto größer muß das
moralische Maß seiner Tugend sein. » Die dritte Schrift
war eine < Verteidigung des erhabenen moralischen
Geschmacks in den schönen Wissenschaften gegen das Pa-
radoxin, daß er schädlich sein kann>. Man glaubt hier
Gespräche mit geistlichen Mitbürgern der Vaterstadt
weitergeführt zu hören. Das nächste Buch < Religiöse
Gespräche der Toten > unternahm es, die kirchlichen Lehren
und Einrichtungen < in ihrem rechten und von allen Vor-
urteilen unabhängigen Gebrauch vorzustellen). Er bringt
dabei Kirchenväter, Päpste, Ordensgründer und Einsiedler

mit Reformatoren wie Luther und Zwingli, sowie
konfessionellen Feldherren in ersonnene Gespräche, die
oft tolerant anmuten. Es konnte leicht geschehen, daß
der sich befreiende Geist in St. Gallen damit so argen
Widerstand heraufbeschwor, so daß er jene Berufung
nach Berlin als Weg in ein freieres Feld begrüßte. Seine
Kenntnisse der französischen Literatur empfahlen ihn
Friedrich dem Großen, der seine Arbeit denn auch mehr
als einmal würdigte. Die großangelegte < Histoire universelle

et diplomatique de l'Europe > fand zwar auch in der
Ausgabe, die der Verfasser selbst <in das Teutsche> übertrug

(1778), nicht den Weg in weite Kreise. Dem
Liebhaber der Geschichte sagt der umständliche Stil nicht zu,
während die Fachleute anstelle der abschweifenden
moralischen Betrachtungen lieber Quellenangaben gesehen
hätten. Daher blieb das Werk so schwerverkäuflich, daß
der Verleger angesichts der Mißerfolge der ersten Bände
auf den Abschluß verzichtete.

Vermochte sich der schwerfällige Darsteller Wegelin
in der Zeit, da Schiller und Johannes von Müller in ihrem

ebenso geistvollen wie urlebendigen Stile Geschichte
schrieben, nicht zu behaupten, so ist doch der St. Galler
Geschichtsphilosoph zu Unrecht nahezu vergessen worden.

Er steht bemerkenswert selbständig in der Reihe der

Denker, welche von Leibniz herkommen, und die sich in
zwei Richtungen, nämlich zu Kant und zu Herder hin,
verfolgen lassen. Als Erkenntnistheoretiker weiß Wegelin,

daß die Welt der Geschichte in jeder Seele anders
erscheint. Unser Geschichtsbild bleibt also stets zu einem
gewissen Teile subjektiv befangen und damit relativ. Wir
müssen uns damit begnügen, wenn wir für das AYesent-
liche allgemein überzeugende Erklärungen beizubringen
imstande sind. Was aber das Wesentliche sei, ist gerade
für frühe, quellenarme Zeiten schwer zu ermitteln, denn
die < historische Perspektive > läßt uns im Gegensatz zur
optischen das (zeitlich) Ferne übergroß erscheinen,
indem wir das Wenige, das uns überliefert ist, überschätzen.

Es fehlt uns, wie Wegelin in ausgesprochen soziologischer

Sehweise sagt, die Kenntnis des < Gewebes der
lokalen Umstände), d.h. des Durchschnittes, aus dem
dann die wahrhaft große Persönlichkeit, die Wegelin
< Eminenz > nennt, hervorragt. Der große Mensch der
Geschichte aber muß imstande sein, die Kräfte des

geschichtlichen Lebens (forces vives) zu überschauen, in
klarer Erkenntnis seiner Grenzen zu erwägen, welche
Leitideen seinerZeit seiner persönlichen Eigenart entsprechen,
und das Mögliche zu verwirklichen. Schon diese
Hinweise mögen andeuten, daß Wegelin sich nicht mit einer
rein politischen Geschichte bescheiden will, sondern das

Ganze der Kultur im Auge behält. Gewiß ist er in seiner
vorschnellen Bewertung mit gut und böse ein Moralist
seiner Zeit; auch fehlt ihm als Rationalist der gute Wille,
das irrationale Mittelalter aus sich selber und nicht nui-
als unliebsame Unterbrechung des Ganges zu der immer
vernünftiger werdenden AVeit zu verstehen. Allein er
tritt immerhin der damaligen Auffassung, ein unparteiischer

Kirchenhistoriker müsse ohne Glauben sein, mit
der Begründung entgegen, daß jemand ohne jeglichen
religiösen Sinn eben auch das Organ nicht mitbringe und
daher seelisch untauglich sei, die Grundkraft des
Glaubenslebens zu erfassen3.

Wie sein Mitbürger und Zeitgenosse AVegelin, so fand
auch Georg Joachim Zollikofer (1730-1788) sein eigentliches

Wirkungsfeld fern der Heimat. Dieser Sohn einer
pietistischen Juristenfamilie hatte sich sein akademisches
Rüstzeug in Frankfurt, Utrecht und Bremen geholt. Der
heimischen Geistlichkeit kam der Gehalt seiner Predigten

zu wenig strenggläubig, die Form aber zu
weltmännisch-rednerisch vor. Gerade diese Eigenschaften aber
schätzte die reformierte Gemeinde zu Leipzig, welche ihn
1758 auf ihre Kanzel berief. Nach dem Zeugnis eines
einfachen Landschullehrers, der ihn <voll unbeschreiblicher

Milde, mit einem wahrhaft segnenden Blicke > über
die natürliche Gleichheit der Menschen predigen hörte,
aber auch nach Goethes Urteil in (Dichtung und Wahrheit)

war Zollikofers Predigt beschwingt und eindringlich.

Gemeinsam mit seinem Freunde Christian Felix
Weiße gab er 1766 ein neues Kirchengesangbuch heraus,
in welches er zeitgenössische Lieder von Geliert und
Klopstock aufnahm. AVohl sagte man vielen seiner
Predigten nach, daß sie gleich den Worten (Nathans des

Weisen) von Lessing für Juden und Türken in gleicher

26



Georg Joachim Zollikofer (1730-1788) wirkte dreißig
Jahre als berühmter Kanzelredner in Leipzig. — Nach
einem Gemälde von A. Graff, gestochen von J. F. Baux

Weise angehört werden könnten wie von Christen. Das
die Worte behutsam wählende Urteil des Freundes La-
vater aber nennt Zollikofer einen < feinzarten, helldenkenden,

ruhigen, wohl überlegenden, zu einer lichtdeutlichen

Religion bestimmten Mann, der alles mit Weisheit,

Anstand, Gefälligkeit, Ruhe und Frömmigkeit tut>.
Die weltoffene Art des Predigers brachte es mit sich, daß
zu seinen Füßen besonders viele Kaufleute saßen. Nach
seinem Tode erschienen daher nicht nur viele Bände
seiner Predigten, sondern auch ein Bändchen über die
(Moral der Kaufleute>, in dem wir wohl ein Fortwirken
des besten Ethos seiner Vaterstadt annehmen dürfen.

Als Aufklärer geht Zollikofer davon aus, daß jeder
Mensch seinen Beruf veredeln soll. So möge der Kaufmann

Ordnung, Fleiß, Arbeitsamkeit, Treue und
Gewissenhaftigkeit als Tugenden seines Standes erkennen und
sie von den Geschäften auf das ganze Leben übertragen.
Dazu ist allerorten und jederzeit Gelegenheit geboten,
verbindet doch der Handel die Menschen; er bringt sie
einander näher und läßt ihre gegenseitige Abhängigkeit
von einander stärker empfinden. So werden uns fremde
Einsichten, Erfindungen, Entdeckungen und Güter
bekannt. Dadurch werden die Sitten milder und gefälliger,
der Geschmack wird gebildet und die Duldsamkeit
gefördert. Man lernt den Menschen als Menschen schätzen
und fragt nicht erst nach seiner Nation, Sprache oder
Religion. Daher sind Handelsvölker duldsam und
friedhebend.

Der gesunde Handelsgeist gedeiht am besten in der
Freiheit. «Freyheit ist das Hauptprinzipium, auf welcher
alle Industrie gegründet ist, edle Freyheit, die unter milden

Gesetzen ruhet. Wenn ein Ausländer in ein Land
handelt, so muß ihn seine Ware empfehlen oder er wird
künftig zu Hause bleiben müssen.» Freyheit gewährt
und rechtfertigt auch den Lebensgenuß. «Was der Freye
erarbeitet, erfindet, erwirbt, das ist sein. » Allerdings ist
diese Freiheit nicht grenzenlos, und vor allem darf sie
nicht gottlos sein, denn der Kaufmann ohne Religion
und Gottesfurcht ist ein gefährliches Glied der menschlichen

Gesellschaft. Wo aber Kaufleute <als denkende,
als aufgeklärte Menschen > ihren Geschäften nachgehen
und nicht in kleinlicher Krämerei stecken bleiben,
empfangen sie im Schlußwort den Segen des berühmten
Predigers: «Wer so seinem Stande Würde gibt, der erhöhet
seine Berufstreue zur wahren Gottseligkeit».

Das große Ansehen bewahrte indessen Zollikofer nicht
vor einer Enttäuschung in der Vaterstadt. Als er dort in
spätem Jahren wieder einmal öffentlich predigte, warnte
die engherzige Geistlichkeit die Schuljugend vor den
verderblichen Worten des Reformers und Aufklärers.4

Der dritte bedeutende St. Galler Aufklärer, der seiner
Vaterstadt den Rücken kehrte, war Dr. med. Christoph
Girtanner (1760-1800). Er atmete schon als Knabe die
freie Luft des Philantropins, das Ulysses von Salis-
Marschlins im Churer Rheintal gegründet hatte. Alpenreisen

benützte er zu Studien über Steinbock und
Murmeltier. Da ihm das St. Galler Bildungszentrum, das

Bibliothekskollegium, wo er Vorlesungen hielt, zu wenig
Anregung bot, kehrte er im Jahre 1786 nach Göttingen,
dem Hauptort seiner Studien, zurück. Als naher Freund
des Gelehrten und Aphoristen Prof. Georg Christoph
Lichtenberg entfaltete er dort eine überaus fruchtbare
schriftstellerische Tätigkeit. Die Französische Revolution,
deren erste Zusammenstöße er als Augenzeuge miterlebte,

verfolgte er in zahlreichen zeitgeschichtlichen Werken

über alle ihre Stufen. Als Forscher erbrachte er den
ersten Nachweis, daß venöses Blut durch Aufnahme von
Sauerstoff die helle Farbe des arteriellen Blutes gewinnt.
In Paris hatte er die Schriften Lavoisiers kennengelernt
und bekämpfte seither heftig die Lehre, wonach jeder
brennbare Körper das Element < Phlogiston > enthalte,
was seit der Entdeckung des Sauerstoffs unhaltbar geworden

war. Girtanner vermittelte dem Kontinent auch
englischen Geist, indem er z. B. auf das Schaffen des

Vitalisten Erasmus Darwin hinwies, welcher den < Lebensgeist)

als die alles durchdringende Kraft bezeichnete.

Hingegen blieb Girtanner bei der Wertung des großen
Parazelsus im Rationalismus befangen, indem er die
Schriften dieses großen Arztes als < den lächerlichsten,
unsinnigsten as trologisch - theosophisch - alchymistischen
Mischmasch) bezeichnete, einen großen <Misthaufen)
der < auch nicht ein einziges Goldkorn > enthalte zitiert
nach: C. Wegelin, Dr. med. Christoph Girtanner, Gesne-

rus 14 [1957] S. 165).
In St. Gallen pflegten wenige Häuser geselliges Leben

in Verbindung mit Kunst und Wissenschaft. Beim
musikfreundlichen Daniel Girtanner (1757—1844), einem sehr
aufgeschlossenen Bankherrn, hatte das Schöne sein edelstes

Heim5. Er gründete 1789 die Literarische Gesellschaft

in St. Gallen, in welcher auch der Arme Mann aus

27



dem Toggenburg gerngesehener Gast war. Er wußte im
vornehmen Hause des Junkers David von Gonzenbach
seinen Toggenburger Landsmann Gregorius Grob (1754
bis 1824) als Hofmeister (Privatlehrer), welcher der
Toggenburgischen Moralischen Gesellschaft eine eigentliche

Vorlesung <Ueber die Aufklärung) ausarbeitete,
die uns in einem St. Galler Druck von 1788 erhalten
geblieben ist. Darin unterscheidet er wahre Aufklärung
von der falschen « Jene ist gleich einem Lichte, womit
ein sicherer Führer meinen Weg beleuchtet, diese

hingegen einem Irrlicht», das nur blendet wie alle
Scheinbildung. Des möglichen Mißbrauches wegen alle Aufklärung

zu verwünschen, sei engstirniger Unverstand. Es

gelte vielmehr zu erkennen, daß gerade (Freydenken
und Selbstdenken die Hauptsache der Aufklärung
ausmacht). Er warnt auch vor blindlings übernommenen
Ansichten im eigenen Lager. «Wer einem Voltaire oder
Barth oder auch einem Zollikofer nachbetet, ist ebenso

wenig aufgeklärt als derjenige, welcher einem Priester
des Aberglaubens nachspricht. Nur der ist aufgeklärt,
welcher durch keines Andern Brille, sondern mit eigenen
Augen sieht; der in allem, was er wissen kann und soll
die Wahrheit selbst sucht, selbst prüft, selbst findet und
sich eigen macht, und dabey alle Kenntnisse, die vor ihm
von Andern dargebotten werden, nicht als Vorschrift
seines Urtheils oder seines Glaubens ansieht, sondern sie

nur als Hülfsmittel nützt, sich selbst die Prüfung zu
erleichtern und zu einem Urtheil geschickter zu machen;
der sich durch Anwendung seiner eigenen Verstandeskräfte

selbst deutliche Begriffe gemacht und aus seiner
eignen Erfahrung Grundsätze abgezogen hat; der von
allem, was er weiß und glaubt und thut, sich selber aus
vernünftigen Gründen Bechenschaft geben kann. » Das
ist Aufklärung reinsten Wassers, frei von der Neuerungssucht

um jeden Preis, denn der < Gemeinspruch > <So

glaubtens die Alten - so machtens die Alten > erschien
Grob an sich weder < als ein Beweis der Lächerlichkeit
noch der Weisheit einer Sache >. Er verlangte zudem
Bildimg des Herzens, wobei ihm freilich < Wärme und Kraft
mehr als süße Empfindeley> galten. Schulgelehrten Prunk
und Wortkram lehnte er ab. Er forderte vom Staatsmann
Einsicht in Sinn und Zweck der Gesetze, < in dem einzig
zuverlässigen Commentar > der Geschichte, auch vom
Kaufmann wissenschaftliche Bildung, Geschmack in der
Führung des Lebens und das Ernstmachen mit seiner
Ueberzeugung im kleinen Kreise. So gab er seinen
Hörern zu bedenken, < welche große, auf die ganze Menschheit

im Allgemeinen und Besondern weit und tief wür-
kende Revolution durch den allgemeinen und ungewöhnlich

regen und thätigen Aufklärungstrieb itzo vorbereitet
und über kurz oder lang ausgeführt werden wird >.(i

Schrieb Grob diese vorauszündenden Sätze im Widerschein

des Wetterleuchtens aus dem Westen, wo schon
im folgenden Jahre die Französische Revolution
ausbrach

Dieser Vortrag Grobs leitete indessen in der
(Reformierten Toggenburgischen Moralischen Gesellschaft),
welche 1767 vom Landschreiber Andreas Giezendanner
in Lichtensteig gegründet worden war, < unter Vorstehern

des Volkes > keine großzügige Bewegung ein. Ihre
Vereinigung gefiel sich vielmehr in Komplimenten einer
bezopften Zeit und entschlummerte darüber, doch trat

ein Menschenalter später die heute noch bestehende
Literarische Gesellschaft des Toggenburgs in ihre Spuren.
Ihre bleibendste Wirkung verdankte jene Runde von
Pfarrern und weltlichen Persönlichkeiten, die sich als
< Hochwohlerwürdige, hoch- und wohl gelehrte, wohledle,

insonders hochgeachtete, hochgeehrteste Herren >

begrüßten, gerade dem Manne, der mit größern Bedenken

als andere in ihre Mitte aufgenommen wurde7. Das

war Ulrich Bräker, < der arme Mann aus dem Toggenburg)

(1735-1798). Er wurde nach seinem Geburtsort,
dem Wattwiler Weiler Näbis, auch Näbis-Ueli geheißen.
In seinem sechsten Jahre kam er mit der wachsenden
Familie auf das Gut Dreischlatt. Das war < ein wilder,
einöder Ort, zuhinterst an den Alpen > unter der Kreuzegg,

von dem aus die Dorfschule von Krinau, die ohnehin
nur zehn Winterwochen dauerte, wegen des hohen
Schnees oft nicht besucht werden konnte. Man wohnte
in jeder Hinsicht schattenhalb, hirtete und reutete und
hungerte. Und doch genoß der Knabe sein Hirtenbubenglück

inmitten seiner Ziegen, Vögel, Wälder, Bäche und
Berge in vollen Zügen. Wenn einer der Lobpreiser der
Natur wirklich an ihrem Herzen aufgewachsen ist, so

war es Näbis-Ueli. Er war beinahe zwanzig Jahre alt,
als die Familie dem Dreischiatter Rotbach nach ins Tal
hinaus zog und dort, wo er bei Wattwil in die Thür
mündet, die Steig, eine verlotterte Rauchhütte, die aber
eine weite Sicht bot, als Lehen übernahm. Bald folgte
der Bursche dem Ruf der großen Welt. In Schaffhausen
wurde er für den preußischen Dienst angeworben. Nach
einem Marsch bis Berlin < hieß es oft ganze fünf Stunden

pfahlgerad marschieren und ununterbrochen
blitzschnelle Handgriffe machen). Friedrich der Große drillte
sein Heer für den Siebenjährigen Krieg, den indessen

unser Toggenburger nicht zu Ende kämpfte. Die erste
Feuerprobe von Lowositz genügte ihm. (Er hat später
diese Feldschlacht so lebendig geschildert, daß Hugo von
Hofmannsthal diesen glühenden Bericht eines unheldischen

Flerzens in die erlesenste Prosa seines Deutschen
Lesebuches aufnahm.) Bräker nahm Reißaus, kehrte
heim und gründete mit seiner zänkischen, völlig ungebildeten

Salome einen eigenen Hausstand. Bald nagte ein
Schärlein Kinder am Hungertuch. Die Schulden folgten
ihm wie sein Schatten. Das Gütchen warf wenig ab, und
sein Handel mit Garn und Baumwolltüchern brachte
Bräker so wenig Wohlstand wie früher das Salpetersieden.

In nächtlichen Lesestunden hielt sich seine Seele
schadlos. Es war nun sein Glück, daß ihm jene Gesellschaft

ihre Schatzkammer der Bücher nicht verschloß.
Da ereignete sich die einzigartige Begegnung, daß Ueli
Bräker in dieser Bibliothek neben Lavaters anregender
< Physiognomik > auch auf die von Wieland übersetzten
und 1762-66 in Zürich acht Bände stark erschienenen
Werke Shakespeares stieß. Nie saß auf rotem Polster
eines Theaters noch an einem Lesetische ein Mann, der
sich inniger in die Welt des großen Briten versenkte als
dieser Toggenburger Bauer, dem beim Kienspan (halbe
Nächte verschwanden wie Minuten). Er stand mit dem
Genius auf Du und Du. « Unsterblicher William, du hast
mir mehr gesagt, als alle Bücher der Welt mir sagen
konnten», gestand er. «Du bist mein Arzt. Wann Sorgen
und Unmut meinen Geist umhüllten, traf ich in deiner
Gesellschaft Leute an, die mir so treffend ans Herz rede-

28



ten und allen Gram wegpredigten, Leute, die den
geheimsten Schmerz von der Brust wegscherzten und mich
gesund und mutig machten. Hastig tat ich meine Arbeit,
dann flog ich wie ein Pfeil auf die Bühne. » Ach, unser
armer Mann hat nie eine Shakespeare-Aufführung
gesehen. Aber welch ein begnadeter Leser war er! Aus dem

Leseglück taumelte er selber in die Freuden des Schreibens

hinein. Sein Versuch, das Leben auf den Bauernhöfen

der Heimat dramatisch zu gestalten, wie sein Abgott

das Leben an den Fürstenhöfen zu ballen vermochte,
mißlang ihm zwar. Seine Form war die Selbstdarstellung.

Uli Brakel-, der (Arme Mann im Toggenburg> (173S
bis 1798). Gemälde von unbekannter Hand im Ge¬

meindehaus zu Wattwil

Zu gleicher Zeit, da Rousseau seine Bekenntnisse
niederzuschreiben begann, beugte sich auch Ueli seit 1768 über
sein Tagebuch. «Du hast eine ganze Welt in dir»,
frohlockte er, und der Ortspfarrer Martin Imhof, dem er
Einblick in seine Schriften gewährte, war davon so entzückt,
daß er dem < braven Sohn der Natur > den Weg zum Zürcher

Verleger Johann Heinrich Füßli bahnte, der die
(Lebensgeschichte und Natürliche Ebentheuer des
Armen Mannes im Tockenburg> veröffentlichte (1788/89)8.
Es wurde ein berühmtes Buch und blieb es. Der große
Erfolg bannte indessen die Schulden nicht. Ueli Bröker
wußte sich aber mit seinem Schicksal abzufinden. «Mache
du doch mich willig arm!», heißt es in einem seiner
ergreifenden Gebete. Er wußte sich als Teilhaber am Reichtum

der Schöpfung und liebte die Natur in ihrer Großgewalt

- < Machtstücke Gottes > nannte er einmal die Glar-
nerberge - aber auch in der Kleinwelt eines Rasenstücks.

Naturselig, wie Goethes Werther im Grase lag, kniete er
z. B. vor ein Wildgärtchen Frauenschühlein hin. Als
großes Kind <staunte> und <stolperte> er in die Welt hinaus,
um zwei seiner Lieblingsausdrücke zu übernehmen. Seine
Schriften gehören weniger der Aufklärung als dem Sturm
und Drange an, in dessen Schrifttum Bröker der
bedeutendste schweizerische Vertreter geworden ist. Sein rund
viertausend Seiten umfassendes Tagebuch in der
Stadtbibliothek <Vadiana> stellt zudem eine noch auszuschöpfende

Fundgrube des Historikers dar. Faßlicher als in
Geschäftsbüchern öffnet sich einem hier das an eigenem
Leibe verspürte Auf und Ab einer halbbürgerlichen
Zwischenschicht von Leuten, die im Baumwollhandel
meistens unterwegs waren9. Geistige Beweglichkeit mischte
sich bei vielen Heimarbeitern mit einem merkwürdigen
Aberglauben, der die Wälder mit den Seelen abgeschiedener

Wald- und Feldfrevler beseelte. Geradezu berüchtigt

war die Prozeßlust der Toggenburger, und der
Branntweingenuß wurde zur Seuche10. Von der Landplage

des Gassenbettels ging Ueli Bräker in seiner
Ansprache aus, welche er 1790 in der Gesellschaft der
Vornehmen hielt. Und da hören wir auch den Aufklärer aus
ihm: «Wir sehen ganze Familien herumziehen, sehen
oft baumstarke Kerls, die unter allerhand erdichteten
Vorwänden Kollekten sammeln, sehen Frauen und
erwachsene Töchter, die sich zu allem, nur zu anstrengender

Arbeit nicht, möchten brauchen lassen. Wir sehen
auch alte, keuchende Greise, aber weit mehr unerwachsene

Kinder halbnackend, gar kläglich vor unsern Türen
Brot suchen, Kinder, die von leichtsinnigen Eltern in die
Welt gesetzt worden sind und wie die Gänse alle Morgen
auf die Weide getrieben werden. Faule, liederliche Weiber

nehmen den geringen Garn- und den hohen Brotpreis

zum Vorwand, stellen Kunkel und Spinnrad in
einen Winkel, packen ein Kind auf den Rücken und jagen
mehrere vor sich her. Viele laufen nach entfernten
Gemeinden und stellen sich verunglückt und presthaft. Von
andern Orten kommen auch andere hierher und machens
auf gleiche Art. Es ist zum Weinen erbarmungswürdig,
das Unwesen täglich mitanzusehen11. » Bräker warnt
davor, durch wahllose Freigebigkeit den Unfug zu steigern.
Die Gemeinden sollten vielmehr die Tagediebe zur Arbeit
anhalten, würdige Arme anständig versorgen und die
bessere Erziehung der Kinder jener Eltern übernehmen,
welche dazu untauglich seien. So wies der arme Mann
freimütig auf Schäden hin, die sich aus der Tatsache
ergaben, daß das Tal, welches dank dem Baumwollgewerbe
rasch an Bevölkerung zunahm, auch eine Art ländlichen
Proletariats kannte, das sich eines Tages manchem
zugänglich erwies, was die Pariser Kommune ausheckte. In
ähnlichem Geiste hatte auch Elias Stadler in seinem
(Versuch den Zustand unsers Landes zu verbessern)
1775 den Schlendrian gegeißelt, der im Straßenwesen, in
der Landwirtschaft und im Gewerbe herrschte, nicht
minder die Prunksucht einfacher Leute. Wie einfältig
sei es doch, die Woche hindurch bei fleißiger Arbeit
schlecht zu essen und am Sonntag den Verdienst zu
vertrinken und wie töricht, in Seide und Silber aufzutreten,
wenn man darunter ein zerrissenes Hemd trage und auf
Federn schlafe, < die auf den Bäumen wachsen). In
solchen Worten sagte die redliche Aufklärung dem auf
schönen Schein erpichten Barock den Kampf an.

29



Johann Ludwig Ambühl (1750-1800) von Wattwil
schuf Gedichte und vaterländische Dramen. Als
Hauslehrer in Rheineck nahm er regen Anteil an

der Befreiung des Rheintals

Neben Ueli Bräker war wohl der Wattwiler Lehrer
Johann Ludwig Ambühl (1750-1800) das bescheidenste

Mitglied der erlauchten Lesegesellschaft. Dieser begabte
Jüngling war sehr früh auf Selbstausbildung angewiesen,
weil er seit seinem zwölften Jahre als Hilfslehrer für
seinen Vater, der über dem Lesen alter Urkunden
erblindete, täglich sechs bis sieben Schulstunden erteilen
mußte. Der Vater erzählte ihm dafür die Schweizer
Freiheitskriege mit beschwörender Kraft, die in des Sohnes

Jugenddrama < Der Schweizerbund > zur Zeit des

Sturms und Drangs nachbebt12. Ludwig Ambühl fand in
Jacob Laurenz Custer (1755-1828) in Rheineck seinen
großzügigen Gönner. Dort im Löwenhofe wirkte er als
Privatlehrer. Das war wohl das stattlichste Privathaus,
das je in der Nordostschweiz entstanden ist13. Hans Heer,
der Begründer der Firma Giovanni Heer in Verona, hatte
als über achtzigjähriger Mann dort in der Mitte des
Jahrhunderts den Bau an der Straße, welche von Süddeutschland

nach Oberitalien führte, mit dem Geld errichtet,
das er aus dem Handel mit Seiden- und Wollstoffen
gewonnen hatte. Durch die Ehe mit seiner Verwandten, der
verwitweten Schwiegertochter Heers, wurde Custer zum
Besitzer des Löwenhofes, der unter ihm zu einem Treffpunkt

der vornehmen Welt und einer Heimstatt des Geistes

wurde. Er hatte in seinen Jugendjahren die freie
Luft des Haldensteiner < Philantropins > geatmet rmd sich
in Genf und Marseille sein berufliches Rüstzeug geholt.
Köstlich war es für die Gäste, im Stammbuch des Hausherrn

zu blättern14 Es ist ein liebenswürdiger Rokokospiegel

der Freundschaft. «Was wäre unser Zirkel ohne
Sie », setzte ein schwärmerisches Mädchen unter seine
Verse, und der Freund Ludwig Lombach aus Bern
bekennt dankbar « Nicht nur Thür und Thor, sondern
auch das Herz steht seinen Freunden offen». Ein
hübsches Bildchen stellt den Heger und Pfleger, von dessen

Wohltaten das Rheintal heute noch zehrt, in einem
zierlichen Rokokogärtchen dar. Im schmucken Gartenhause
empfing Custer seine Gäste. Saitenspiel umfing sie, und
die Spiegel zeigten eine frohe, beseelte Gesellschaft, die
ihren Tanz dann und wann unterbrach, um im Spätrot
des sinkenden Tages und der sinkenden Zeit einem Leser
zu lauschen, der empfindsame Gedichte vortrug, und
wenn darüber die Nacht einfiel, entzündete man die
Kerze. Hier mag Ambühl seine Verse gelesen haben,
aber auch etwa die Geschichte des Rheintals, die er im
Auftrage des Flausherrn verfaßte15. Sein bekanntestes
Werk war das preisgekrönte < Nationalschauspiel
Wilhelm Tell> (1792)13, clem es an dichterischen Stellen und
dramatischer Spannung nicht fehlt, so daß man sich in
guten Treuen fragt, ob es Schiller ein Dutzend Jahre
später nicht zu Rate gezogen habe, denn die ähnliche
Führung des Gespräches läßt sich aus den gemeinsamen
Quellen allein kaum erklären.

Zweifellos, die Gestalt Wilhelm Teils beschäftigte die

Europäer von den Jakobinern in Paris bis zu den
Ostschweizern, die sich nach der vollen eidgenössischen Freiheit

sehnten. In der Literarischen Gesellschaft in St. Gallen

hielt der Toggenburger Gregor Grob Vorlesungen
über das patriotische Thema < Der Schweizer auf dem
Rigiberg>, die in drei Bänden erschienen (1795-1806)
und im Gotteserlebnis auf der Rigi gipfeln. Die Reise ins
Herz der Eidgenossenschaft war angesichts der < bedrohten

Unabhängigkeit des Vaterland.es> eine eigentliche
Wallfahrt. Die Gestalt Teils wird dabei weniger
historisch-kritisch als menschlich gesehen und patriotisch
gewertet. Mit dem Teilenstoff befaßte sich damals auch
Franz Joseph Benedict Bernold (1765—1841), der naturselige

Barde von Riva, wie er sich mit dem alten romanischen

Namen von Walenstadt nannte. Dort war er schon
mit zwanzig Jahren Landeshauptmann und zwei Jahre
später Schultheiß des Städtchens geworden. Er führte den
besten Gasthof, daneben ein Speditionsgeschäft, freilich
oft mit Widerwillen, denn sein Lieblingsaufenthalt war bei
einem vierfachen Wasserfall, welchen der dem empfindsamen

Klopstock nachdichtende Sänger Tellina nannte.
Unter den Prosawerken wurde Johannes von Müllers
Schweizergeschichte seine vaterländische Bibel. Die Ur-

Der Löwenhof bei Rheineck nach einem Stich um 1805

30



schweizer Befreiungssage wollte er, und zwar kurz bevor
Goethe in seinem Briefe an Schiller den gleichen Gedanken

aussprach, zu einem Epos umgestalten. Es sollte das

Hohelied der alten Freiheit, aber zugleich der Aufruf der

neuen werden. Der zweite Gesang beschwört die lichte
Gestalt:

Die du mit goldenem Zepter die drei Waldstätte beherrschest
Und die liebliche Schweiz, und über den Mythenstein waltest,
Freiheit! hab ich dir je ein wohlgefälliges Opfer dargebracht,
So erhöre die Stimme des flehenden Barden!
Hör und lehr mich nun ein Lied von den Helden, deinen Getreuen!
Sind wir nicht alle frei? Schuf uns die Mutter Natur nicht
Also? Wie selig war die erste Herrschaft der Freiheit!

Und wann bricht die zweite an? fragt man sich
unwillkürlich. Auch den naturrechtlichen Notruf hat man
nicht überhört. Wie steht es denn nun ein halbes
Jahrtausend nach jenem goldenen Zeitalter der Freiheit?

Ach, wohin ich blicke, seh ich entartete Schweizer,
Sehe die Freiheit in Frechheit und Unterdrückung verwandelt.
Seh in den Hallen der Themis die feile Dirne des Unrechts,
Seh in ihrer Wagschal die blendenden Gaben des Goldes,
Sehe die alten Zwingherrn von euern Vögten verdrängt,
Sehe auf Hügeln in Hainen, am Ufer der Seen und Flüsse
Drohend hangen die Schlösser, das Aergernis wandernder Weisen.
Wie? im Lande der Freiheit die Wohnungen drückender Herrschaft?
Wie, ihr Teilen, erwachet aus eurem Schlummer! Zu lange
schlummert ihr schon. Auf, rettet die Schweiz noch einmal vom
Joche! 10

Dieses Gedicht wurde im Dezember 1797 abgeschlossen.

Es war der gleiche Schicksalsmonat, in welchem die
Franzosen in die Waadt einmarschierten, und ihr
Schlachtruf lautete — <Vive Guillaume Tell > Mit dem
Sinnbild alter Freiheit wollten sie der neuen, sehr andern
Freiheit Freunde werben.

Wenige Wochen später brach die alte Eidgenossenschaft

zusammen. Der eherne Pflug der Geschichte brach
den Schweizeracker um. Unter den Männern, die das

Saatgut der neuen Zeit in die Furchen streuten, war Ber-
nolds Freund Karl Müller von Friedberg, der aus einem
hohen Amtsmanne der äbtischen Monarchie zum ersten
Bürger des Kantons St. Gallen werden sollte. Der Beitrag
dieses geistvollen und politisch hochbegabten st. gallischen
Aufklärers ist für die st. gallische Geschichte von so

grundlegender Bedeutung, daß er einer besondern
Würdigung bedarf17. Sie zeigt, daß die künstliche Schöpfung
des Kantons St. Gallen in hohem Maße aus dem Geiste
des Rationalismus heraus verstanden werden muß.

Das Stift St. Gallen nahm wie in seiner ruhmreichen
Frühzeit auch in seinen letzten Jahrzehnten das Schulwesen

sehr ernst. Da sein Abt Reichsfürst war und seine
Beziehungen zum Donauraume aus politischen und
geistigen Gründen enger waren als diejenigen der Stadt
St. Gallen, empfingen die äbtischen Lande vom Hofe der
Habsburger auch stärkere Anregungen. Dort hatte die
Kaiserin Maria Theresia vom Passauer Fürstbischof Fir-
mian 1769 eine Denkschrift erhalten, in welcher sie
gebeten worden war, das Schulwesen zu ordnen und zu
fördern. In der Theresianischen Schulreform erklärte die
Landesmutter und Kaiserin - unmittelbar nach der
Aufhebung des Jesuitenordens, der sich der Schule mit be-

sonderm Eifer angenommen hatte - das Schulwesen in
der Tat als ein Politikum, d. h. als Staatssache. Josef
Meßmer, der Schuldirektor zu St. Stefan, schlug der
Regierung vor, eine Normal- oder Musterschule zu errichten.

« Normal- oder Musterschule soll sie heißen, weil sie
allen niedrigen Schulen zum Muster dienen soll und weil
nach der in ihr erteilten Lehrart überall der Jugend ein
< gleichstimmiger > Unterricht erteilt werden soll »18.

Meßmer wurde zum Direktor der ersten Normalschule
in Wien ernannt. Als dann der schlesische Abt Johann
Ignaz Felbiger als verantwortlicher Schulmann nach
Österreich berufen wurde, forderte er, daß in jedem
Kronland eine vierklassige Normalschule mit je einem
Direktor, vier Lehrern und einem Katecheten errichtet
werde.

In der Schweiz gewann die neue Schulidee besonders
bei den Cisterziensern von St. Urban freudige Anhänger.
Der St. Galler Abt Beda Angehrn hörte von den Erfolgen
der neuen Methode, welche zum eigentlichen Unterricht
die Schüler in Klassen zusammenzog, in der Erziehung
aber das einzelne Kind zu Wahrhaftigkeit und
Rechtschaffenheit anhielt, von seinem Vetter Benedikt Maria
Angehrn, welcher dem schwäbischen Stift Neresheim
vorstand. Er entschloß sich, den begabten jungen Kon-
ventualen Ildefons von Arx mit der Führung eines
Lehrkurses zu beauftragen. Dieser erste Versuch mit der
Methode, welche Katechisieren, Tabellisieren und die sog.
Buchstabenmethode besonders pflegte, vereinigte im Jahre
1785 sechs Schulmeister und vier Knaben in Magdenau.
Der neue Weg fand indessen nicht die ungeteilte Zustimmung

des Konvents. So machte Pater Iso Walser, der als
Offizial eine große Zahl von Pfarreien und Kaplaneien
errichtet und sich als Erbauer und Erneuerer vieler
Kirchen ein besonderes Verdienst um die Baukunst erworben
hatte, kein Hehl daraus, daß ihm die Schulreform als
Kind der Aufklärung vorkam, die er innerlich ablehnte.
Abt Beda der Gütige sah sich schließlich veranlaßt, das

wichtige Amt eines Offizials in andere Hände zu legen.
Das höhere Schulwesen wurde von der österreichischen

Kaiserin ebenfalls neu geregelt. Sie betraute damit den
Piaristenorden. Der ungemein regsame Rapperswiler
Cajetan Fuchs ruhte nicht, bis er in seiner Vaterstadt
auch eine solche Piaristenschule errichtet hatte. Sie
gewährte auf katholisch-konfessioneller Grundlage der
Muttersprache, der Schweizerkunde, der Meßkunst und der
Geographie ihr gutes Recht im Lehrprogramm19.

Die Normalschulen waren Vorstufen zu unsern Lehrer-
seminarien, welche ja in französischer Sprache heute
noch écoles normales heißen. Ursprünglich handelte es

sich um Lehrerbildungskurse, die erst freiwillig, dann für
alle Lehrkräfte verbindlich waren. So leistete Felbiger,
der maßgebende Aufklärungspädagoge der katholischen
Länder, eine Vorarbeit, welche nicht ohne Auswirkung
auf die Lehrerbildung unserer Heimat geblieben ist und
ihren mittelbaren Einfluß auch auf die Ausbildung der
st. gallischen Lehrer im Seminar Rorschach gehabt haben
dürfte. Begeistert hatte die Kaiserin Maria Theresia in
ihrer Schulordnung Felbigers Leitsatz zugestimmt: «Die
Erziehung der Jugend ist die wichtigste Grundlage der
wahren Glückseligkeit der Nation. » Das war Aufklärung
edelster Art und bleibt eine Wegleite unserer Arbeit am
heranwachsenden Menschen.

31



ANMERKUNGEN

Grundlegende Werke:
E. Cassirer, Die Philosophie der Aufklärung (1932)
J.Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im 17. und

18. Jahrhundert (1944)
Paul Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert

(1923 ff)
E. Fueter, Geschichte der exakten Wissenschaften in der schweizerischen

Aufklärung 1941
1 Carl Wegelin, Jacob Wegelin, Gallusstadt 1949, S. 147.
2 O. Fäßler, Professor Peter Scheitlin (1929) O S. S. 38 f.
3 Ein Verzeichnis der Werke J. Wegelins findet sich bei J. Dier-

auers Beitrag zur Allg. Deutschen Biographie, Bd. 41, S.423f.
E. Spieß, Jakob Wegelin von St. Gallen, der bedeutendste
schweizerische Geschichtsphilosoph, Divus Thomas, Jb. für Philosophie
und spekulative Theologie (1928, Heft 3, S. 335ff.).
H. Bock, Jakob Wegelin als Geschichtstheoretiker (1902).
J. M. Fels, Biographie des Herrn Jacob von Daniels Wegelins (1792).

4 G. J. Zollikofer, Sämtliche Predigten (1798-1804). G. J. Schlachter,

G. J. Zollikofers Umgang und Briefwechsel mit einem
Landschullehrer (1822). M. Staege, Georg Joachim Zollikofer, St. Galler

Jahresmappe 1930 (Sonderdruck).
3 S. Voellmy, Daniel Girtanner, Ulrich Bräker aus dem Toggenburg

und ihr Freundeskreis (1928) S. 22ff.
(i G. Grob, Ueber Aufklärung, eine Vorlesung für die Toggenbur-

gische Moralische Gesellschaft (1788), S. 6, 8, 24 ff, 30.

7 J. Dierauer, Die Toggenburgische Moralische Gesellschaft, Nj. Bl.
1913, S. 5.

K Leben und Schriften Ulrich Bräkers, des armen Mannes im
Toggenburg, dargestellt und eingeleitet von Samuel Voellmy, 3 Bände
(1945).

9 E. Gagliardi, Geschichte der Schweiz, Bd. II (1937). S. 836, 848.
1(1 E. Gagliardi, a. a. O. S. 845.
11 J. Dierauer, a. a. O. S. 15.
12 J. Boesch, Johann Ludwig Ambühl, Rheintaler Almanach (1954)

S. 45 ff. Vergl. auch Ambühls Drama < Der Schweizerbund > bei
Orell, Geßner, Füßli & Co. 1779.

13 L. Broder, Der Löwenhof in Rheineck, Rheintaler Almanach, 1951,
S. 33 ff.

14 J. Boesch, Das Stammbuch von Jacob Laurenz Custer, Rheintaler
Almanach 1951, S. 45 ff.

13 Das Rheintal, Geschichte des Rheintals unter der Reichsvogtei und
als Vogtei der VIII alten Orte nach J. L. Ambühl. Jacob Laurenz
Custer und G. L. Hartmann, zusammengestellt und bearbeitet von
J. Drittenbaß (1942).

13 E. Götzinger, Statthalter Bernold von Walenstadt, Nj. Bl. (1890).
17 Georg Thürer, Müller-Friedbergs Weg zum Kanton St. Gallen,

Rorschacher Nj. Bl. 1953, S. 5 ff.
18 Lexikon der Pädagogik in drei Bänden, Stichwort: Normalschulen.
19 J. Seitz, Die Aufklärung als Wegbereiterin der neuen Zeit im

Linthgebiet (1938).

32



V I

Illustration einer Werbebroschüre

in Vierfarben-Offsetdruck der graphischen Anstalt
E. Löpfe-Benz AG., Rorschach


	Die Aufklärung als Botin der Freiheit : St. Gallische Denker aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

