
Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 20 (1930)

Artikel: Die Schlusssteine im östlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg

Autor: Fäh, Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-947810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem ostschweizerischen Lapidarmuseum

Die Schlußsteine

im östlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg
Von Dr. Ad. Fäh, Stiftsbibliothekar, St. Gallen.

(Phot. Labhart, Rorschach.)

1. Einleitende Bemerkung,
Für die prächtige Bauanlage von Mariaberg

erstellte das Kloster St. Gallen unter Abt Beda An-
gehrn 1777, über der malerischen Treppenanlage, das

heutige Eingangsportal. Dieses führt den Besucher
in die Halle mit den beiden Kreuzgewölben und nach

findet das bisherige Linienspiel einzig in den
Fenstern seine Fortsetzung; die doppelten Rauten der
Gewölbe betonen in ihrer Schlichtheit jenen Ernst,
der an sakrale Würde erinnert. Der Besucher betritt
die Eingangshalle, die dem, später als Kapelle
benützten Kapitelssaale vorgelegt ist.

Bild 3.

Der hl. Vitus.

dem nördlichen Teile des Kreuzganges, wo die Spätgotik

in den Wölbungen und im Masswerke der Fenster

ihr üppigstes Formenspiel entfaltet. Die Schlußsteine

mussten in diesem architektonischen Reich-
tume verkümmern oder fanden überhaupt keine
Aufnahme.

Wir wenden uns nach der nordöstlichen Ecke,
schenken auch dem uns bereits bekanten — Ror-
schacher Neujahrsblatt 1929, S. 15—18 — Refektorium

keine Aufmerksamkeit. Im östlichen Korridore

Bild 6.

Der hl. Achatius.

/ 2. Die vierzehn Noihelîer,
Die Schlußsteine ziehen sich nicht in der starren

Scheitellinie durch die Gewölbe: die Rauten
verschieben sie malerisch nach beiden Seiten. Ein einheitlicher

Gedanke beherrscht den plastischen Schmuck.
An der Konsole in der Ecke hält das st. gallische
Wappentier die heraldischen Embleme des Abtes
Ulrich Rösch von Wangen (1463—1491), eine pietätvolle
Erinnerung an den Erbauer von Mariaberg. In den
Schlußsteinen bilden die künstlerisch keineswegs hoch

19



stehenden Evangelisten-Symbole die Einleitung zur
figuralen Serie der vierzehn Nothelfer.

Die merkwürdige Zusammenstellung dieser
Heiligen, in deren Herkunft der Orient auffallend stark
vertreten ist, wird damit begründet, dass sie sich
einer besondern Hilfsmacht erfreuten und während
ihres Martyriums fast ausnahmsweise ihren Verehrern
Erhörung in allen Anliegen und Nöten zusicherten.
Die Aufnahme der Verehrung in unsern Gegenden
könnte in Verbindung gebracht werden mit der
Pestkrankheit, wie sie sich im 14. und beim beginnenden
16. Jahrhundert mit ihren verheerenden Wirkungen
sich zeigte. Auffallend ist es indessen, dass die
literarischen Quellen des Klosters St. Gallen in ihren
Heiligenleben wohl zahlreiche Einzelndarstellungen,

Bild 1.

Der hl. Georg.

aber ihre Zusammenstellung zur Gruppe der
Nothelfer nicht kennen. Süddeutsche Einflüsse, vielleicht
aus Bayern, scheinen sich in Rorschach geltend zu
machen.

Hervorragende Meister, erinnern wir an Th.
Riemenschneider, H. Burgkmair, H. Holbein d. Aelteren
und L. Caranach haben sich mit diesem Thema
beschäftigt. In zuweilen wenig übersichtlicher Weise
wurden die vierzehn Figuren von den Bildhauern und
Malern zu einem Guppenbilde vereinigt. Im Lapidarmuseum

zu Rorschach, als welches der Kreuzgang
vom Mariaberg in seinen Schlußsteinen ehrenvoll
bezeichnet werden darf, ist die Frage in klaren
Einzelnfiguren gelöst, die nicht geringen künstlerischen
Schwierigkeiten glücklich auszuweichen vermochten.
Von der Ganzfigur musste, in Rücksicht auf den
disponibel Raum, abgesehen werden; man begnügte
sich mit Brustbildern, wobei für den einzelnen
Heiligen, sein Emblem und das Spruchband der
Namensbezeichnung recht haushälterisch vorzugehen war.
Von der Fessel der Schlußsteine im Refektorium, die

jede Figur in einen Vierpass hineindrängte, befreite
sich der Künstler des östlichen Teiles unseres
Kreuzganges, indem er den ganzen Kreis im Gewölbe¬

scheitel beanspruchte, zuweilen ragt zwar ein Gurtenstück

der Wölbung noch etwas unvermittelt in die
Komposition hinein.

3. Der Herold kirchlicher Würdenträger,
Die Serie der Nothelfer eröffnet der hl. Georg

(J. Georius) — Bild 1. — Der unerschrockene Held, der
kühn zu Pferde den Drachenkampf siegreich aufnimmt,
ist ein beliebtes Motiv der christlichen Kunst. Hier
begegnet uns der Martyrerheld aus Kappadazien als

jugendlich ernster Krieger, in der kleidsamen Tracht
des endenden 15. Jahrhunderts. Der Wams um-
schliesst den Hals. Ueber den Schultern ist der
Mantel sichtbar. Den Federn des Barettes zieht der
Bildrand keine Grenzen, sie treten über denselben

Bild 2.

Der hl, Panthaleon,

hinaus. Auf den Drachenkampf finden wir den
entschiedenen Hinweis, denn die Rechte treibt den mit
den Mantelpartien umwundenen Schaft des Speeres
kraftvoll in den Rachen des Ungetüms. Die Linke
umfasst den Leib des Reptils, dessen Schweif sich
dem Rahmen entlang schlängelt. Man muss dem
unbekannten Plastiker das Zeugnis ausstellen, dass er
sich nicht begnügte, den Heiligen einfach mit seinem
Embleme, als Krieger mit dem Speer oder dem
Schilde, nach dem Vorgehen von Mantegna oder Do-
natello, darzustellen. Unser Künstler ist in seiner
Kampfszene ungleich dramatischer, ein so bewegter
Schilderer, dass er sich, durch den Kreisrahmen
beengt, diese Fesseln zu brechen suchte.

Die malerischen Licenzen verschwinden in den
beiden folgenden Bischöfen: S. Blasius und Erasmus

(Erasimus). Die beiden Brustbilder zeichnen
sich durch gefällige Ausnützung der gegebenen Fläche

geradezu aus, trotzdem die Kopfbedeckung, die
Mitra zur Ueberschreitung der gezogenen Grenzen
einladen musste. Die Gewandung ist die nämliche in
diesen Darstellungen. Ueber das um den Hals weich
gefaltete Unterkleid legt sich der Mantel, den ein
Band über der Brust zusammenhält. In den Händen

20



ruht der Bischofsstab, Blasius trägt die Kerze, Erasmus

hält im linken Arm den von seinen Eingeweiden
umwundenen Stab. In den mildernsten Zügen dieser
Bischöfe scheint weniger deren Würde, vielmehr die
Naturfreude dieser ehemaligen Einsiedler, denen
zutraulich die Tierwelt sich näherte, festgehalten zu
sein. —

4, Die Perlen der Schlußsteine.
Im hl. Panthaleon — Bild 2 — nähert sich

uns ein fast abstossender Realismus. Der Patron der
Aerzte, selbst kaiserlicher Leibarzt, zeigt über dem

um den Hals kragenartig geschlossenen Rock den nur
über den Achseln sichtbaren Mantel. Die beiden
Hände sind auf das Haupt genagelt. Sie sind
auffallend schwach behandelt, als sollten sie die Schmer-

Darstellung des Martyriums vollständig abstrahiert,
den höhern Schutz in zarter Weise zu betonen sucht,
erhebt diese Darstellung zum Hauptwerke in der
Serie der Nothelfer.

S. Christopherus (Cristofel) — Bild 4 —
begegnet uns über dem Eingange zur Kapelle und der
Wand mit deren Konsekrationsurkunde von 1532, In
der Stellung der Figur ist auf die Kultstätte keine
Rücksicht genommen. Der Plastiker unterbricht die
fortlaufende Linie seiner Figuren auch hier nicht.

Die Aufgabe, einen Riesen mit der schwerdrük-
kenden Last des Jesukindes auf seinen Schultern,
das er durch den reissenden Fluss setzen soll,
darzustellen, war keine leichte. Der Künstler zeigte sich
ihr gewachsen. Die Figur des Heiligen ist leicht nach

Bild 4.

Der hl. Cristophorus.
Bild 5.

Der hl. Dionysius.

zenszüge des Antlitzes nicht beeinträchtigen,
vielmehr sie, gleich einem Nimbus, kräftig hervorheben.
Dem Bestreben, das Haupt nach Möglichkeit zu
betonen, wurde auch die Anordnung des Schriftbandes
unterworfen, indem dieses hier zum ersten Male die

untere Fläche füllt.
Im h 1. Vitus (Sant Vit) — Bild 3 — verlässt der

Künstler die naturalistischen Pfade und erhebt sich

zu jener poetischen Verklärung, die selbst einen
genreartigen Zug aufnimmt. Der junge Sizilianer
wurde nach der Legende mit dem hl. Modestus und
seiner Amme Crescentia in einem Kessel voll siedenden

Peches gemartert, aber durch einen Engel
wunderbar befreit. In origineller Weise knüpft der
Plastiker an diesen Gedanken an.

Der Märtyrer trägt ein einfaches Barett. Das Antlitz

ist von den geraden Haarsträhnen umrahmt. Der
Mantel fällt über die Schultern. Diesen hat die Linke
erfasst, um den heissen Kessel, ohne Nachteil für die

zarten Hände, stützen zu können. Die Rechte ruht auf
dessen Rand. Der Zeigfinger scheint die Wärme des

Inhaltes kontrollieren zu wollen. Aufmerksam
beobachten die jugendlichen Züge in ihrem siegreichen
Lächeln diesen Vorgang. Die Originalität, die von der

links geneigt. Im knorrigen Stamme, den die Hand
lest fasst, findet er eine Stütze. Die Linke rafft in
äusserster Kraftanstrengung die Falten des Untergewandes

über der Brust zusammen. Auf der Schulter
ruht das Kind, dessen Händchen sich an den Haaren
des Riesen festhält, während auf seinem linken Aerm-
chen das Schriftband mit dem Namen des wuchtigen
Trägers und dem Monogramm J. H. S. liegt. Die
Haupt- und Barthaare zeigen eine auffallende
schematische Behandlung, die sich später im südlichen
Teile des Kreuzganges bemerkbar macht, dort selbst

zur Regel wird.

5. Ein bischöflicher Anführer der Krieger.
Der nun folgende Bischof S. Dionysius —

Bild 5 — weist eine ungleich bessere Behandlung auf
als die beiden Würdenträger, die wir bereits kennen.
Die Bänder der Mitra haben ihre Steifheit verloren,
sie sind, wie die ganze Gewandung, weicher und

sorgfältiger wiedergegeben. Die Darstellung des

Enthaupteten, der sein eigen Haupt von seiner Marterstätte

nach dem Grabe trug, hat zu beinahe ab-
stossenden Darstellungen in der Malerei und Plastik
geführt. Unser Bildhauer fand einen glücklichen Aus-

21



weg, indem das vom Rumpfe getrennte Haupt als

Emblem behandelt ist. Die mit Handschuhen bekleidete

Hand fasst das Haupt, das die Linke sorglich
stützt. Der Künstler fand zur Betonung eines scharfen

Gegensatzes günstige Gelegenheit: die schmerzvoll

bewegten Züge mit dem leicht geöffneten Munde
und der stille Friede im männlichen, doppelt
dargestellten Antlitze.

Im hl. A c h a t i u s (Achacius) — Bild 6 — nähern
wir uns einem unerschrockenen Krieger, einem kaiserlichen

Befehlshaber, den die spätem Legenden selbst
zum Anführer der 10,000 Martyrer-Soldaten auf dem

Berge Ararat erhoben haben. Der kühne Heerführer
wird einzig im ernst blickenden Kopfe mit seinen
krausen Haupt- und Barthaaren betont. Seine Klei¬

stehen die schmerzdurchfurchten Züge mit dem offenen

Munde in einem eigentümlichen Gegensatz.

6. Zwei Mönchsgestalten»
Zu den Schlußsteinen im Refektorium scheint der

Künstler im hl. Aegidius (Egilius) zurückgekehrt
zu sein. Die Mönchsgewandung macht sich wieder
geltend. Das kräftige Antlitz umfliessen die weichen
Falten der aufgeschlagenen Kaputze, die in der
nämlichen Zartheit die Schultern bedecken. Die Linke
hält das offene Buch. Die Rechte umfasst die kleine
Hirschkuh mit dem Pfeile in der Brust. Zutraulich
blickt das Tier zum Heiligen empor, als erwartete es

von ihm die baldige Heilung der klaffenden Wunde.
Wir erblicken hier wieder einen jener poetischen

Bild 7. Bild 8.

Der hl. Eustachius, Der hl. Magnus.

dung: das eng geschlossene Unterkleid und der Mantel

mit umgeschlagenen breiten Kragen erinnern eher
an einen Höfling des beginnenden 16. Jahrhunderts,
der der spanischen Kleidersitte folgt. Mit beiden Händen

hält er das Geäste seines Stabes, dessen obern
Dorn die Rechte zierlich umfasst. Die Sorgfalt der
ganzen Behandlung zeigt sich selbst im Schriftband,
das weich über das ins Bild hineinragende Gurtenprofil

gelegt ist.

Einen kühnen Jägersmann erwarten wir im hl.

Eustachius (Enstachius) — Bild 7 — zu finden,
ohne dass indessen die Erwartungen voll befriedigt
werden. Denn der Heilige zeigt unter seiner
Kopfbedeckung die an der Stirne kurz geschnittenen
Haare, die beidseitig leicht gelockt herabfallen. Er
trägt den eng geschlossenen Waffenrock mit
niedergelegtem Kragen, dessen bauschigen Aermel doppelt
zusammengezogen sind. Die Behandlung des Spruchbandes,

das beidseitig im eleganten Linienspiele
endet, begegnet uns hier wieder wie beim hl. Vitus. Mit
beiden Händen hält der Jäger den Hirschkopf, in
dessen Geweih jedoch die Darstellung des Gekreuzigten

fehlt. Zur gefälligen Behandlung der Figur

Züge, die vereinzelt aus der Legende hervorgehoben
sind. —

Der süddeutsche Einfluss zeigt sich in Rorschach
selbst in der Zusammenstellung der Nothelfergruppe.
Der Märtyrer Cyriacus wird durch den Gründer von
Füssen, den hl. Magnus (Mang) — Bild 8 —
ersetzt. Er ist halb als Mönch, halb als Gelehrter auf-
gefasst. Das eng um den Hals geschlossene Unterkleid

bedeckt der mit dem Umschlag versehene
Mantel. Die Linke hält ein geschlossenes Buch, das
etwas hart an die hineinragende Rippe der Quergurte

stösst. Die segnende Rechte und der Blick sind
nach dem kleinen Drachen am untern Bildrahmen
gerichtet.

7, Die Schlusswerke,
Die künstlerische Kraft des Plastikers scheint

gegen das Ende seiner Aufgabe etwas nachgelassen zu
haben. Denn die drei weiblichen Schlussfiguren zeigen

nicht mehr die bisherige Sorgfalt der Behandlung.

Die hl. Margareta (Margreta) erscheint im
Kostüme des 16. Jahrhunderts. Um den Liais ist der
Hemdansatz sichtbar, Unterkleid und Mantel vollenden

die vornehme Gewandung. Die linke, scharf ge-

22



zeichnete Hand hält ein offenes Buch. Der kleine
Drache kennt seine gefürchteten Angriffe keineswegs,

naiv ruht er im Arme der Martyrin, zu der er
aufblickt. Das schematisch behandelte Haupt ist, wie
bei den beiden folgenden Figuren, mit der Krone
geschmückt und von den welligen Haaren umrahmt.

Die etwas reifere hl. Katharina (Katerina)
— Bild 9 — trägt einen Mantel, dessen bauschige
Falten die rechte Bildseite füllen. Die Hand stützt
den Griff des Schwertes. Im Spruchband lesen wir
die Jahreszahl 1518, die einzige chronologische
Bezeichnung der ganzen Bilderserie.

Die Fürstentochter Barbara in reichem Mantel,

mit kostbarem Gürtel um die Lenden, trägt in
der Linken das geschlossene Buch. Die Rechte hält
den Kelch, nach dem der Blick des lächelnden
Antlitzes gerichtet ist.

Der letzte Schlußstein in der südöstlichen Ecke
bietet uns in origineller Teilung das Wappen des

Abtes Franz Gaisberger (1504—1529) — Bild 10 —.
In drei Wäppchen verteilt finden wir den Klosterbär,
die Dogge und den Steinbock der Gaisberger. Den
Zwischenraum füllen drei liegende Putten, von denen
einer das sorgenschwere Haupt mit der Linken stützt.

An chronologischen Flinweisen fehlt es uns
keineswegs. Schon im nördlichen Teile des Kreuzganges
begegnet uns am Gaisberger Wappen die Bezeich¬

nung anno Domini 1516. Im Schlußsteine mit dem
Bilde der hl. Katharina lesen wir, wie bereits
erwähnt, die Zahl 1518, In der südöstlichen Wölbungsecke

ist die Jahrzahl 1519 neuestens wieder
aufgefrischt. Hier findet sich selbst ein Steinmetzzeichen,
das nach der Tafel im städtischen Museum in St, Gallen

auf Leonhart von Rorschach gedeutet werden
könnte, wenn dieser Name sich nicht erst 1571

verzeichnet fände.
Die Serie dieser Plastiken vermehrt nicht bloss

in willkommener Weise das Material der Ikonographie,

sondern sie ist auch in rein künstlerischer
Hinsicht interessant, besonders wenn die Verschiedenheit

der Auffassung näher verfolgt wird. Diese
intimen Beziehungen der Heiligen zu ihren Emblemen
dürfen eingehend berücksichtigt werden. Unter stets
neuen Gesichtspunkten sind einzelne Episoden der
Legende festgehalten. Die Naivität der im Zeitkostüm
auftretenden Figuren ist dieser Periode eigen, allein
der Wechsel, der keine Wiederholung kennt, bietet
dem aufmerksamen Auge jene Weide, die ungeahnte
Ueberraschungen bereitet. Stehen die betrachteten
Werke vielleicht nicht auf der künstlerischen Höhe
der Schlußsteine des Refektoriums von Mariaberg,
so kompletieren sie doch die Reihe der reizenden
Schöpfungen des 16. Jahrhunderts, die sich glücklich
bis in die Gegenwart erhalten haben.

Bild 9. Bild 10.

Die hl. Katharina. Das Wappen des

Abtes Franz Gaisberger,

IIIIIllllllllll!llllllll!llllllllllllllllllll!llllllllllllllllllll]|||||||||||||||l!lllllll!l!lll!ll!illlllll!l]|||jl||!l|]|l!l!][|l!l|lll||!||||||[||!||!l!|||||||||l||||||||nil!|||!|||||!!||l|||[||!|||I||!!l!|||||||l|||||!|||||||||l||||||!!|!||||!||l!||||||in!|||||||||||||||]|||||||||l[||||l!||||||[|||||l||j|l!lllllllllll!l

23



AM WASSER
Ans «Grüezi mitenand», vierzig helvetische Stimmungsbilder von O. Baumberger

Verlag: E. Löpfe-Benz, Rorschach.

24


	Die Schlusssteine im östlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg

