Zeitschrift: Rorschacher Neujahrsblatt

Band: 20 (1930)

Artikel: Die Schlusssteine im dstlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg
Autor: Fah, Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-947810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-947810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus dem ostschweizerischen Lapidarmuseum:

Die Schluf3steine

im Ostlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg

Von Dr. Ad. Fih, Stiftsbibliothekar, St. Gallen.

(Phot. Labhart, Rorschach.)

1. Einleitende Bemerkung,

Fiir die prichtige Bauanlage von Mariaberg er-
stellte das Kloster St. Gallen unter Abt Beda An-
gehrn 1777, iiber der malerischen Treppenanlage, das
heutige Eingangsportal. Dieses fiihrt den Besucher
in die Halle mit den beiden Kreuzgewdlben und nach

findet das bisherige Linienspiel einzig in den Fen-
stern seine Fortselzung; die doppelten Rauten der
Gewdlbe betonen in ihrer Schlichtheit jenen Ernst,
der an sakrale Wiirde erinnert. Der Besucher betritt
die Eingangshalle, die dem, spiter als Kapelle be-
niitzien Kapitelssaale vordelegt ist.

Bild 3.
Der hl. Vitus.

dem nérdlichen Teile des Kreuzganges, wo die Spiit-

gotik in den Wélbungen und im Masswerke der Fen-,

ster ihr tippigstes Formenspiel entfaltet. Die Schluf3-
steine mussten in diesem architektonischen Reich-
tume verkiimmern oder fanden {iberhaupt keine Auf-
nahme.

Wir wenden uns nach der nordéstlichen Ecke,
schenken auch dem uns bereits bekanten — Ror-
schacher Neujahrsblatt 1929, S. 15—18 — Refekto-
rium keine Aufmerksamkeit. Im &stlichen Korridore

19

Bild 6.
Der hl

Achatius.

2. Die vierzehn Nothelier.

Die SchluBsteine ziehen sich nicht in der starren
Scheitellinie durch die Gewolbe: die Rauten ver-
schieben sie malerisch nach beiden Seiten. Ein einheit-
licher Gedanke beherrscht den plastischen Schmuck.
An der Konsole in der Ecke hilt das st. gallische
Wappentier die heraldischen Embleme des Abtes Ul-
rich Résch von Wangen (1463—1491), eine pietitvolle
Erinnerung an den Erbauer von Mariaberg. In den
SchluBsteinen bilden die kiinstlerisch keineswegds hoch



stehenden Evangelisten-Symbole die Einleitung zur
figuralen Serie der vierzehn Nothelfer.

Die merkwiirdige Zusammenstellung dieser Hei-
ligen, in deren Herkunft der Orient auffallend stark
vertreten ist, wird damit begriindet, dass sie sich
einer besondern Hilfsmacht erfreuten und wihrend
ihres Martyriums fast ausnahmsweise ihren Verehrern
Erhérung in allen Anliegen und Néten zusicherten.
Die Aufnahme der Verehrung in unsern Gegenden
kénnte in Verbindung gebracht werden mit der Pest-
krankheit, wie sie sich im 14. und beim beginnenden
16. Jahrhundert mit ihren verheerenden Wirkungen
sich zeigte. Auffallend ist es indessen, dass die lite-
rarischen Quellen des Klosters St. Gallen in ihren
Heiligenleben wohl zahlreiche Einzelndarstellungen,

Bild 1.
Der hl. Georg.

aber ihre Zusammenstellung zur Gruppe der Not-
helfer nicht kennen. Siiddeutsche Einfliisse, vielleicht
aus Bayern, scheinen sich in Rorschach geltend zu
machen.

Hervorragende Meister, erinnern wir an Th. Rie-
menschneider, H. Burgkmair, H. Holbein d. Aelteren
und L. Caranach haben sich mit diesem Thema be-
schiftigt. In zuweilen wenig {ibersichtlicher Weise
wurden die vierzehn Figuren von den Bildhauern und
Malern zu einem Guppenbilde vereinigt. Im Lapidar-
museum zu Rorschach, als welches der Kreuzgang
vom Mariaberg in seinen SchluBlsteinen ehrenvoll be-
zeichnet werden darf, ist die Frage in klaren Ein-
zelnfiguren geldst, die nicht geringen kiinstlerischen
Schwierigkeiten gliicklich auszuweichen vermochten.
Von der Ganzfigur musste, in Riicksicht auf den dis-
ponibeln Raum, abgesehen werden; man begniigte
sich mit Brustbildern, wobei fiir den einzelnen Hei-
ligen, sein Emblem und das Spruchband der Namens-
bezeichnung recht haushilterisch vorzugehen war.
Von der Fessel der SchluBlsteine im Refektorium, die
jede Figur in einen Vierpass hineindringte, befreite
sich der Kiinstler des &stlichen Teiles unseres Kreuz-
ganges, indem er den ganzen Kreis im Gewdlbe-

20

scheitel beanspruchte, zuweilen ragt zwar ein Gurten-
stiick der Wélbung noch etwas unvermittelt in die
Komposition hinein.

3. Der Herold kirchlicher Wiirdentrager.

Die Serie der Nothelfer erétinet der hl. Georg
(J.Georius) — Bild 1. — Der unerschrockene Held, der
kithn zu Pferde den Drachenkampf siegreich aufnimmt,
ist ein beliebtes Motiv der christlichen Kunst. Hier be-
degnet uns der Martyrerheld aus Kappadazien als
jugendlich ernster Krieger, in der kleidsamen Tracht
des endenden 15. Jahrhunderts. Der Wams um-
schliesst den Hals. Ueber den Schultern ist der
Mantel sichtbar. Den Federn des Barettes zieht der
Bildrand keine Grenzen, sie treten iiber denselben

Bild 2.
Der hl. Panthaleon.

hinaus. Auf den Drachenkampf finden wir den ent-
schiedenen Hinweis, denn die Rechte treibt den mit
den Mantelpartien umwundenen Schaft des Speeres
kraftvoll in den Rachen des Ungetiims. Die Linke
umfasst den Leib des Reptils, dessen Schweif sich
dem Rahmen entlang schlingelt. Man muss dem un-
bekannten Plastiker das Zeugnis ausstellen, dass er
sich nicht begniigte, den Heiligen einfach mit seinem
Embleme, als Krieger mit dem Speer oder dem
Schilde, nach dem Vorgehen von Mantegna oder Do-
natello, darzustellen. Unser Kiinstler ist in seiner
Kampfszene ungleich dramatischer, ein so bewegter
Schilderer, dass er sich, durch den Kreisrahmen be-
engt, diese Fesseln zu brechen suchte.

Die malerischen Licenzen verschwinden in den
beiden folgenden Bischéfen: S, Blasius und Eras-
mus (Erasimus). Die beiden Brustbilder zeichnen
sich durch gefillige Ausniitzung der gegebenen Fla-
che geradezu aus, trotzdem die Kopfbedeckung, die
Mitra zur Ueberschreitung der gezogenen Grenzen
einladen musste. Die Gewandung ist die nimliche in
diesen Darstellungen. Ueber das um den Hals weich
gefaltete Unterkleid legt sich der Mantel, den ein
Band tiber der Brust zusammenhailt. In den Hinden



ruht der Bischofsstab, Blasius trigt die Kerze, Eras-
mus hidlt im linken Arm den von seinen Eingeweiden
umwundenen Stab. In den mildernsten Ziigen dieser
Bischofe scheint weniger deren Wiirde, vielmehr die
Naturfreude dieser ehemaligen Einsiedler, denen zu-
traulich die Tierwelt sich niherte, festgehalten zu
sein, —
4, Die Perlen der Schluflsteine.

Im hl. Panthaleon — Bild 2 — nihert sich
uns ein fast abstossender Realismus. Der Patron der
Aerzte, selbst kaiserlicher Leibarzt, zeigt iiber dem
um den Hals kragenartig geschlossenen Rock den nur
iiber den Achseln sichtbaren Mantel. Die beiden
Hinde sind auf das Haupt genagelt. Sie sind auf-
fallend schwach behandelt, als sollten sie die Schmer-

Darstellung des Martyriums vollstindig abstrahiert,
den héhern Schutz in zarter Weise zu betonen sucht,
erhebt diese Darstellung zum Hauptwerke in der
Serie der Nothelfer.

S.Christophorus (Cristofel) — Bild 4 — be-
gegnet uns liber dem Eingange zur Kapelle und der
Wand mit deren Konsekrationsurkunde von 1532. In
der Stellung der Figur ist auf die Kultstitte keine
Riicksicht genommen. Der Plastiker unterbricht die
fortlaufende Linie seiner Figuren auch hier nicht.

Die Aufgabe, einen Riesen mit der schwerdriik-
kenden Last des Jesukindes auf seinen Schultern,
das er durch den reissenden Fluss setzen soll, dar-
zustellen, war keine leichte. Der Kiinstler zeigte sich
ihr gewachsen. Die Figur des Heiligen ist leicht nach

Bild 4.
Der hl. Cristophorus.

zensziige des Antlitzes nicht beeintrachtigen, viel-
mehr sie, gleich einem Nimbus, kréiftig hervorheben.
Dem Bestreben, das Haupt nach Mgglichkeit zu be-
tonen, wurde auch die Anordnung des Schriftbandes
unterworfen, indem dieses hier zum ersten Male die
untere Fliche fiillt.

Imhl Vitus (Sant Vit) — Bild 3 — verlédsst der
Kiinstler die naturalistischen Pfade und erhebt sich
zu jener poetischen Verklidrung, die selbst einen
genreartigen Zug aufnimmt. Der junge Sizilianer
wurde nach der Legende mit dem hl. Modestus und
seiner Amme Crescentia in einem Kessel voll sieden-
den Peches gemartert, aber durch einen Engel wun-
derbar befreit. In origineller Weise kniipft der Pla-
stiker an diesen Gedanken an.

Der Martyrer triagt ein einfaches Barett. Das Ant-
litz ist von den geraden Haarstrahnen umrahmt. Der
Mantel fillt iiber die Schultern. Diesen hat die Linke
erfasst, um den heissen Kessel, ohne Nachteil fiir die
zarten Hinde, stiitzen zu kénnen. Die Rechte ruht auf
dessen Rand. Der Zeigfinger scheint die Warme des
Inhaltes kontrollieren zu wollen. Aufmerksam beob-
achten die jugendlichen Ziige in ihrem siegreichen
Lacheln diesen Vorgang. Die Originalitat, die von der

21

Bild 5.
Der hl. Dionysius.

links geneigt. Im knorrigen Stamme, den die Hand
fest fasst, findet er eine Stiitze. Die Linke rafft in
ausserster Kraftanstrengung die Falten des Unterge-
wandes iiber der Brust zusammen. Auf der Schulter
ruht das Kind, dessen Hiandchen sich an den Haaren
des Riesen festhilt, wahrend auf seinem linken Aerm-
chen das Schriftband mit dem Namen des wuchtigen
Tridgers und dem Monogramm J.H.S. liegt. Die
Haupt- und Barthaare zeigen eine auffallende sche-
matische Behandlung, die sich spiter im siidlichen
Teile des Kreuzganges bemerkbar macht, dort selbst
zur Regel wird.

5. Ein bischéilicher Anfiihrer der Krieger.

Der nun folgende Bischof S. Dionysius —
Bild 5 — weist eine ungleich bessere Behandlung auf
als die beiden Wiirdentrager, die wir bereits kennen.
Die Biander der Mitra haben ihre Steiftheit verloren,
sie sind, wie die ganze Gewandung, weicher und
sorgldltiger wiedergegeben. Die Darstellung des Ent-
haupteten, der sein eigen Haupt von seiner Marter-
stitte nach dem Grabe trug, hat zu beinahe ab-
stossenden Darstellungen in der Malerei und Plastik
geliihrt. Unser Bildhauer fand einen gliicklichen Aus-



weg, indem das vom Rumple detrennte Haupt als
Emblem behandelt ist. Die mit Handschuhen beklei-
dete Hand fasst das Haupt, das die Linke sorglich
stiitzt. Der Kiinstler fand zur Betonung eines schar-
fen Gegensatzes giinstige Gelegenheit: die schmerz-
voll bewegten Ziige mit dem leicht gedfineten Munde
und der stille Friede im ménnlichen, doppelt darge-
stellten Antlitze.

Imhl. Achatius (Achacius) — Bild 6 — néhern
wir uns einem unerschrockenen Krieger, einem kaiser-
lichen Befehlshaber, den die spitern Legenden selbst
zum Anfiihrer der 10,000 Martyrer-Soldaten auf dem
Berge Ararat erhoben haben. Der kiihne Heerliihrer
wird einzig im ernst blickenden Kopfe mit seinen
krausen Haupt- und Barthaaren betont. Seine Klei-

Bild 7.

Der hl. Eustachius.

dung: das eng geschlossene Unterkleid und der Man-
tel mit umgeschlagenen breiten Kragen erinnern eher
an einen Hofling des beginnenden 16. Jahrhunderts,
der der spanischen Kleidersitte folgt. Mit beiden Hén-
den hilt er das Geiste seines Stabes, dessen obern
Dorn die Rechte zierlich umfasst. Die Sorgfalt der
ganzen Behandlung zeigt sich selbst im Schriftband,
das weich {iber das ins Bild hineinragende Gurten-
profil gelegt ist.

Einen kiihnen Jidgersmann erwarten wir im hl.
Eustachius (Enstachius) — Bild 7 — zu finden,
ohne dass indessen die Erwartungen voll befriedigt
werden. Denn der Heilige zeigt unter seiner Kopi-
bedeckung die an der Stirne kurz geschnittenen
Haare, die beidseitig leicht gelockt herabfallen. Er
tragt den eng geschlossenen Waffenrock mit nieder-
gelegiem Kragen, dessen bauschigen Aermel doppelt
zusammengezogen sind. Die Behandlung des Spruch-
bandes, das beidseitig im eleganten Linienspiele en-
det, begegnet uns hier wieder wie beim hl. Vitus. Mit
beiden Hinden hilt der Jdger den Hirschkopf, in
dessen Geweih jedoch die Darstellung des Gekreu-
zigten fehlt. Zur gefdllisen Behandlung der Figur

22

stehen die schmerzdurchfurchten Ziige mit dem offe-
nen Munde in einem eigentiimlichen Gegensalz.

6. Zwei Monchsgestalten,

Zu den SchluBsteinen im Refektorium scheint der
Kiinstler im hl. Aegidius (Egilius) zuriickgekehrt
zu sein, Die Monchsgewandung macht sich wieder
deltend. Das kriftige Antlitz umliliessen die weichen
Falten der aufgeschlagenen Kaputze, die in der nidm-
lichen Zartheit die Schultern bedecken. Die Linke
hilt das offene Buch. Die Rechte umfasst die kleine
Hirschkuh mit dem Pfeile in der Brust. Zutraulich
blickt das Tier zum Heiligen empor, als erwartete es
von ihm die baldige Heilung der klaffenden Wunde.
Wir erblicken hier wieder einen jener poetischen

Der hl. Magnus.

Ziige, die vereinzelt aus der Legende hervorgehoben
sind. —

Der siiddeutsche Einfluss zeigt sich in Rorschach
selbst in der Zusammenstellung der Nothelfergruppe.
Der Martyrer Cyriacus wird durch den Griinder von
Fiissen, den hl. Magnus (Mang) — Bild 8 — er-
setzt. Er ist halb als Monch, halb als Gelehrter auf-
gefasst. Das eng um den Hals geschlossene Unter-
kleid bedeckt der mit dem Umschlag versehene
Mantel. Die Linke hilt ein geschlossenes Buch, das
etwas hart an die hineinragende Rippe der Quer-
gurte stosst. Die segnende Rechte und der Blick sind
nach dem kleinen Drachen am untern Bildrahmen
gerichtet.

7. Die Schlusswerke.

Die kiinstlerische Kraft des Plastikers scheint ge-
gen das Ende seiner Aufgabe etwas nachgelassen zu
haben. Denn die drei weiblichen Schlussfiguren zei-
gen nicht mehr die bisherige Sorgfalt der Behand-
lung.

Die hl. Margareta (Margreta) erscheint im
Kostiime des 16. Jahrhunderts. Um den Hals ist der
Hemdansatz sichtbar, Unterkleid und Mantel vollen-
den die vornehme Gewandung. Die linke, scharf ge-



zeichnete Hand halt ein offenes Buch. Der kleine
Drache kennt seine gefiirchteten Angriffe keines-
wegds, naiv ruht er im Arme der Martyrin, zu der er
aufblickt. Das schematisch behandelte Haupt ist, wie
bei den beiden folgenden Figuren, mit der Krone ge-
schmiickt und von den welligen Haaren umrahmt.

Die etwas reifere hl. Katharina (Katerina)
— Bild 9 — trdgt einen Mantel, dessen bauschige
Falten die rechte Bildseite fiillen. Die Hand stiitzt
den Griff des Schwertes. Im Spruchband lesen wir
die Jahreszahl 1518, die einzige chronologische Be-
zeichnung der ganzen Bilderserie.

Die Fiirstentochter Barbara in reichem Man-
tel, mit kostbarem Giirtel um die Lenden, trigt in
der Linken das geschlossene Buch. Die Rechte halt
den Kelch, nach dem der Blick des lichelnden Ant-
litzes gerichtet ist.

Der letzte SchluBstein in der siidéstlichen Ecke
bietet uns in origineller Teilung das Wappen des
Abtes Franz Gaisberger (1504—1529) — Bild 10 —.
In drei Wappchen verteilt finden wir den Klosterbar,
die Dogge und den Steinbock der Gaisberger. Den
Zwischenraum fiillen drei liegende Putten, von denen
einer das sorgenschwere Haupt mit der Linken stiitzt.

An chronologischen Hinweisen fehlt es uns kei-
neswegs. Schon im nordlichen Teile des Kreuzganges
begegnet uns am Gaisberger Wappen die Bezeich-

nung anno Domini 1516, Im SchluBlsteine mit dem
Bilde der hl. Katharina lesen wir, wie bereits er-
wiahnt, die Zahl 1518, In der siidostlichen Wolbungs-
ecke ist die Jahrzahl 1519 neuestens wieder aufge-
frischt. Hier findet sich selbst ein Steinmetzzeichen,
das nach der Tafel im stddtischen Museum in St. Gal-
len auf Leonhart von Rorschach gedeutet werden
koénnte, wenn dieser Name sich nicht erst 1571 ver-
zeichnet finde.

Die Serie dieser Plastiken vermehrt nicht bloss
in willkommener Weise das Material der Ikonogra-
phie, sondern sie ist auch in rein kiinstlerischer Hin-
sicht interessant, besonders wenn die Verschieden-
heit der Auffassung ndher verfolgt wird. Diese in-
timen Beziehungen der Heiligen zu ihren Emblemen
diirfen eingehend beriicksichtigt werden. Unter stets
neuen Gesichtspunkten sind einzelne Episoden der
Legende festgehalten. Die Naivitdat der im Zeitkostiim
auftretenden Figuren ist dieser Periode eigen, allein
der Wechsel, der keine Wiederholung kennt, bietet
dem aufmerksamen Auge jene Weide, die ungeahnte
Ueberraschungen bereitet. Stehen die betrachteten
Werke vielleicht nicht auf der kiinstlerischen Hohe
der SchluBsteine des Refektoriums von Mariaberg,
so kompletieren sie doch die Reihe der reizenden
Schépliungen des 16, Jahrhunderts, die sich gliicklich
bis in die Gegenwart erhalten haben.

Bild 9.
Die hl. Katharina.

L T TR AAAAAN

23

Bild 10.
Das Wappen des
Abtes Franz Gaisberger.

.................

ATUEEEETELET RO




AM WASSER

Aus «Griiezi mitenand», vierzig helvetische Stimmungsbilder von O. Baumberger

Verlag: E. Lopfe=Benz, Rorschach.

24



	Die Schlusssteine im östlichen Teile des Kreuzganges in Mariaberg

