
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2016)

Heft: 69

Artikel: Entre "l'incrédule Genevois" et l'"éloquent" Jean-Jacques : images de
Rousseau dans les encyclopédies des Lumières (suite)

Autor: Cernuschi, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entre «l'incrédule Genevois» et
l'«éloquent» Jean-Jacques

Images de Rousseau dans les encyclopédies
des Lumières

(suite)

II. L'Habit d'Arlequin yverdonnois

Pour aborder le second volet de notre enquête sur l'image de

Rousseau telle qu'elle apparaît dans les Encyclopédies des

Lumières, il est inutile d'expliquer à nouveau ce qui en définit
la perspective et la méthode de travail, exposées au début du

premier volet de cette étude1. En guise d'introduction, nous
suivrons un chemin un peu détourné qui nous permettra
d'approcher YEncyclopédie dite d'Yverdon à travers son
promoteur, F. B. De Feiice, et de situer le paysage intellectuel et
culturel dans lequel a émergé le projet de refondre Y

Encyclopédie: un contexte très différent du milieu parisien des

philosophes et dont nous aurons à mesurer l'incidence sur la

façon dont Rousseau et ses œuvres sont présentés et discutés.

Un éditeur aux multiples visages
Brossons d'abord rapidement le parcours de Fortunato

Bartolomeo De Felice (1723-1789) avant son installation à

Yverdon. Né à Rome, de formation scientifique, il commence
une carrière académique à Naples où, lié au milieu éclairé de

Galiani et Genovesi, il se profile déjà comme un médiateur

1 Voir le Bulletin AJJR n° 68 (abrégé BAJJR), paru en 2009. Le texte du

présent article reprend et développe une conférence donnée dans le cadre de

l'Assemblée générale de l'Association Rousseau du 4 mai 2013.



4 Alain Cernuschi

culturel par ses traductions italiennes de textes philosophiques
et scientifiques français. A la suite d'une aventure sentimentale
rocambolesque, De Felice, condamné par l'Eglise (il était alors
frère mineur réformé), fuit l'Italie et trouve refuge à Berne en

1757; il y bénéficie de la protection de Haller. Il se convertit
rapidement au protestantisme et se lance dans une activité de

journaliste en concevant et rédigeant deux périodiques orientés

vers l'échange des connaissances entre l'Italie, la Suisse et le

reste de l'Europe2; il est aussi, avec son ami Vincent Bernard
Tscharner, le cofondateur de la Société typographique de Berne.
Fin 1759, après avoir reçu ses lettres de naturalité du Conseil
de Neuchâtel, il épouse une Neuchâteloise vivant à Berne,
Catherine Wavre.

Echouant à reprendre une carrière académique en Suisse (en
1761, il postule à la chaire de philosophie de l'Académie de

Lausanne mais n'est pas retenu), De Felice, d'entente avec ses

protecteurs bernois, s'installe à Yverdon en 1762 pour y fonder,
en plus d'un pensionnat qu'il dirigera longtemps, une maison
d'édition d'où il publiera notamment, pendant dix ans, les
Mémoires de la jeune et dynamique Société économique de

Berne3 (dont Elie Bertrand dirigeait l'antenne yverdonnoise
depuis 1761). De 1762 à 1789, en tant qu'éditeur et imprimeur,
De Felice déploie une énergie peu commune pour diffuser les
idées éclairées de son siècle, en procurant notamment une
édition de référence des travaux de Jean-Jacques Burlamaqui, ou
la traduction française des Pensées sur le bonheur de Pietro
Verri et du Traité des délits et des peines de Cesare Beccaria
(sous l'adresse fictive de «Philadelphie»), et en menant à bien
une refonte complète de l'Encyclopédie.4

2 II s'agit de VEstratto délia Letteratura Europea (1758-1766) et de

YExcerptum totius Italicae nec non Helveticae literaturae (1758-1762).
3 Fondée en 1759, présidée par Haller, elle est la première association de ce

genre en Europe.
4 Sur la vie de De Felice et son imprimerie, l'ouvrage de Jean-Pierre Perret,
Les Imprimeries d'Yverdon au XVIIe et au XVIIIe siècle (Lausanne, 1945,

partie, p. 80-247 et 388-433) reste une référence essentielle. Sur sa conversion



Rousseau dans les Encyclopédies 5

Comme De Felice est arrivé à Yverdon en 1762, on pourrait
se demander si Rousseau l'a rencontré lorsque, fuyant la France
à la suite de la condamnation à'Emile, il y a trouvé un refuge
provisoire chez son ami Roguin entre le 14 juin et le 9 juillet,
avant de rejoindre Métiers pour trois ans. Le Journal helvétique
de juillet 1762 permet de répondre par la négative. Grâce à ce
numéro, qui annonce l'ouverture du pensionnat de De Felice,
nous pouvons en effet situer assez précisément la date à

laquelle celui-ci s'est installé à Yverdon: «M. le Professeur DE
FELICE [...] se propose d'aller ouvrir cette Pension sur la fin
de ce Mois»5. Il n'est donc pas arrivé à Yverdon avant la fin
juillet et, par conséquent, a manqué Rousseau de quelques
semaines.

Mais s'ils ne se sont pas croisés en 1762, les deux hommes

auront, trois ans plus tard, l'occasion d'un échange épistolaire.
Devenu éditeur, De Felice va chercher à exploiter les liens
yverdonnois de Rousseau pour décrocher une bonne affaire de

contrefaçon6. Le lundi 4 mars 1765, il écrit à Roguin: «On me
mande [c 'est-à-dire : on me fait savoir] de Berne que M. Rousseau

a fait imprimer encore un livre intitulé des Princes. Si j'en

au protestantisme, des études récentes ont apporté des éclairages précieux, en

particulier: Stefano Ferrari, «La conversione "filosofica" di Fortunata Barto-
lomeo De Feiice», in G. Cantarutti et al. (éd.), Illuminismo e Protestantesimo,
Milan, 2010, p. 87-105. Sur VEncyclopédie d'Yverdon, voir l'important
recueil d'études: J.-D. Candaux et al. (éd.), L'Encyclopédie d'Yverdon et sa
résonance européenne. Contextes, contenus, continuités, Genève, Slatkine,
2005 (coll. Travaux sur la Suisse des Lumières n° 7). Une bibliographie tenue
à jour des travaux sur De Felice et ses productions éditoriales est accessible

sur le site de l'Université de Lausanne : http://www.unil.ch/defelice.
5 «Avis», Journal helvétique, juillet 1762, p. 109.
6 «Je suis un grand contrefaiseur de livres», déclare-t-il dans une lettre à

Formey du 21 septembre 1766. Comme les nombreuses autres maisons d'édition

qui se multiplient au XVIIIe siècle tout au long de la frontière française,
De Felice, à côté de ses projets éditoriaux originaux, intervient sur le marché
lucratif de la contrefaçon. C'est ainsi par exemple qu'il procure une édition
des Œuvres du chancelier d'Aguesseau, en 24 vol. in-12, de 1763 à 1771,

ou, en 1764, les Instructions pour les jeunes dames de Mme Le Prince de

Beaumont.



6 Alain Cernuschi

avois un exemplaire] je le ferois tout de suite imprimer, et

on me le conseille même depuis Berne. »7 Pour montrer sur
quel papier et avec quels caractères d'imprimerie il travaille,
il joint à sa lettre un exemplaire du Bacha de Bude, une petite
œuvre de Victor Gingins de Moiry qu'il vient de publier.
Roguin (dans une lettre aujourd'hui perdue) répond à De Felice

qu'il n'a jamais entendu parler du livre de Rousseau en question

mais qu'il transmet la lettre et la brochure à l'écrivain -
ce qu'il fait le 7 mars, en demandant à son ami de répondre
directement à l'éditeur8. Rousseau écrit à De Felice la semaine
suivante :

Je n'ai point fait, Monsieur, l'ouvrage intitulé des Princes ; je ne
l'ai point vu; je doute même qu'il existe. Je comprends
aisément de quelle fabrique vient cette invention comme beaucoup
d'autres, et je trouve que mes ennemis se rendent bien justice en

m'attaquant avec des armes si dignes d'eux. Comme je n'ai jamais
désavoué aucun ouvrage qui fut de moi, j'ai aquis le droit d'être
cru sur ceux que je déclare n'en pas être. Je vous prie, Monsieur,
de recevoir et de publier cette déclaration en faveur de la vérité, et
d'un homme qui n'a qu'elle pour sa défense.9

Le même jour, il écrit à DuPeyrou pour lui expliquer l'affaire :

«J'ai d'abord [c'est-à-dire: tout de suite] senti les soins
officieux de l'ami Bertrand [...]. [De Felice] est livré à des

gens qui ne m'aiment pas»10. Rousseau soupçonne donc Elie
Bertrand d'avoir diffusé, pour le compromettre, cette rumeur
d'un nouvel ouvrage potentiellement séditieux sorti de

7 Toute la correspondance de De Felice, active et passive, a récemment fait
l'objet d'une édition scientifique (grâce au Fonds national suisse de la recherche

scientifique, qui a soutenu le projet déposé par le signataire de cet article).
Cette édition menée à bien par Léonard Burnand est libremement accessible

sur http://www.unil.ch/defelice. Toutes nos citations de lettres de ou à De
Felice renvoient à cette source (sous l'abréviation siteDF). La présente lettre à

Roguin figure aussi dans la CC (Leigh, n° 4094, vol. XXIV).
8 CC, n°4110.
9 Lettre du 14 mars 1765. SiteDF ; v. aussi CC, n° 4143 ou ET, XXI, n° 1389.
10 CC, n° 4141 / ET, XXI, n° 1387.



Rousseaudans les Encyclopédies 7

Je Ute, 2-e 90' £fy*ie-tie-eue à ef£" 'U'peye

o4 lX}?2 Site >-* U? lA • }n*t*3 ry />

0* >' "W ueim -

le li lui'' 2s* eJP?*!***i le ru /<m* l'eu 7 je.,
Oeu-tts me m*J iju' •/ estate, • 0e *+"*-jr *e «Jv

euJe menu. 2e~ ^ ue/te ^~JteÀrêjcue- trte mm. - *4tes*.

invettUmn, cent me leseus eeccjo Ç 'eue &cs* / an f-
Uisuees, ejus me* en ne me* Je 1rs Jè'ur n* Jeem-%.

JetaZeess e*t y* >* Ueuy use ru acwee SU. jm*&*

Je Jjjjrte» Ç 'ses>» (9m** *n* *»'*** jj*t *******

%#*Wgfu* 4U4 ***** eju*
*%* ****** /j 'mu' ajyjt le. Qtemù Ç ' Jlt* - ee**s Jeem ts**y*>

jus Je eu-cls-tu. n'en, J*se> sJ**-- • Je >**<" /*<*>

e jûrm user* Qs- 4cs cesse*-*" ^s es J ** ete* *• sexes,,

_ S *
Qslr Juif ff **t fasesee-e £e Z* uesU te -mu-

Q'tmm. hemme, j/s^ * '* fes'e/fr /reun Jm-

^•eje-rcre • /
Copie autographe de la lettre de Rousseau à De Feiice du 14 mars 1765

(Bibliothèque de Genève, Archives de la Société Jean-Jacques Rousseau, Ms. R. 30/2,
d'après Leigh)

sa plume (la réputation de Rousseau et le titre colporté
semblaient suffire à faire craindre le pire - le pire du point de vue
des pouvoirs en place, évidemment); de plus, soupçonnant
De Felice d'être dans le camp de ses ennemis, il doute s'il
publiera le démenti demandé.



8 Alain Cernuschi

Or, cette affaire permet de mesurer la loyauté de l'éditeur
d'Yverdon, qui imprime d'emblée la lettre de Rousseau.
Roguin informe en effet celui-ci, le mardi 19 mars déjà, qu'il a

pu distribuer la feuille imprimée11. De surcroît, De Felice fait
paraître cette lettre dans des périodiques : on la retrouve par
exemple dans 1q Journal des Sçavans de juillet 1765 (p. 572)12.

C'est peut-être d'ailleurs cette loyauté qui lui permettra de

jouer un rôle quelques mois plus tard, au moment où se

multiplient les écrits des alliés et des ennemis de Rousseau
dans l'affaire qui oppose l'écrivain à la Classe des pasteurs;
mais, comme le relève Jean-Pierre Perret, De Felice - qui
imprime pour les deux camps13 - agit avant tout «en homme
d'affaires, et non en partisan. »14

L'épisode est intéressant à double titre. D'abord, il laisse

soupçonner dans le milieu bernois, même éclairé, une crainte à

l'encontre de Rousseau, perçu comme subversif. Mais il montre
aussi que De Felice, en tant qu'éditeur soucieux de ses affaires,
n'est pas inféodé à un parti.

Pourtant, sa position philosophique ne fait pas de doute,
ainsi qu'en témoigne sa correspondance de la même période.

11 CC, n° 4164.
12 Pour une présentation plus large et plus complète de cette affaire du

prétendu ouvrage de Rousseau, voir Frédéric S. Eigeldinger, "Des pierres
dans mon jardin ". Les années neuchâteloises de J.J. Rousseau et la crise de

1765, Champion-Slatkine, Paris-Genève, 1992, p. 197-200.
13 Ainsi publie-t-il le texte de DuPeyrou intitulé Lettre à Monsieur ***
relative à Monsieur J. J. Rousseau (primitivement parue en 63 pages en juin
1765 sous l'adresse fictive de Goa [Lyon?]) dans des éditions
progressivement augmentées : successivement 198, 242 et 434 pages. Mais il publie
également des textes non favorables à Rousseau, comme les Remarques d'un
ministre de l'Evangile, sur la troisième des Lettres écrites de la montagne
([Yverdon], 1765, 160 p.) du pasteur neuchâtelois Jacob Bergeon.
14 Les Imprimeries d'Yverdon..., p. 173. DuPeyrou dira à Rousseau le 3

octobre 1765 à propos de De Felice: «j'ay tout lieu d'etre content de sa

discretion et fidélité dans toute cette affaire» (CC, n°4695). Pour toutes les

précisions possibles sur ce conflit qui précipita le départ de Rousseau, on se

reportera au maître ouvrage de F.S. Eigeldinger: "Des pierres dans mon
jardin ".



Rousseau dans les Encyclopédies 9

Lorsque l'éditeur d'Yverdon écrit sa première lettre à Jean-
Henri-Samuel Formey, le 21 mai 1765, on le voit adopter une
attitude très tranchée à rencontre de Rousseau et des

philosophes français en général. De Felice entre en contact avec
cet ancien pasteur devenu secrétaire perpétuel de l'Académie
royale des sciences et belles-lettres de Berlin parce qu'il envisage

de réimprimer son ouvrage Le Philosophe chrétien15.
L'éditeur déclare à Formey: «Je crois que je ne saurais jamais
assez répandre cet ouvrage dans un siècle où tous les Rousseau,
les Voltaire et autres auteurs de cette lie sont si répandus.»16
C'est évidemment l'auteur de la «Profession de foi du Vicaire
savoyard» qui est avant tout visé ici. On voit que De Felice se

situe clairement du côté des philosophes protestants, soucieux
de concilier la raison scientifique avec la foi, et combattant par
conséquent toute remise en question de la religion chrétienne.17

Cette position est sans doute l'une des motivations
principales qui vont pousser l'éditeur d'Yverdon à proposer une
refonte totale de YEncyclopédie parisienne - projet qu'il
élabore à la fin des années 1760. Il est en tous les cas significatif
que l'entreprise s'appuie sur des collaborateurs essentiellement

protestants (et les plus proches sont souvent pasteurs18) et

15 Paru en 4 volumes entre 1750 et 1756, à Leyde et à Lausanne.
16 Lettre du 21 mai 1765 (siteDF).
17 La position exprimée dans cette première lettre à Formey ne doit pas être
réduite à un simple argument commercial car les liens de De Felice avec le

pasteur berlinois vont très vite devenir plus étroits et amicaux et leur abondante

correspondance (101 lettres conservées) atteste d'une réelle affinité
intellectuelle sur ces questions.
18 Ainsi Gabriel Mingard, auteur d'articles importants de théologie, mais
aussi de philosophie, de psychologie, de logique ou de morale ; Elie Bertrand,
qui signe les articles Religion ou Révélation, et une contribution essentielle

sous Conscience, liberté de, mais qui offre aussi d'abondants articles de

morale et d'histoire naturelle; Jacques Deleuze, qui fournit plus d'un millier
d'articles de botanique; Formey lui-même, dont la contribution reste plus
difficile à cerner, ses interventions n'étant pas signées. Parmi les autres contri-
buteurs importants, signalons trois Bernois : Albrecht von Haller, à qui
VEncyclopédie d'Yverdon est dédiée, son fils Gottlieb Emanuel, et Vincent
Bernard Tscharner.



10 Alain Cernuschi

que son aire de diffusion coïncide avec l'Europe protestante
du temps (Suisse, Hollande, Allemagne, Europe du Nord). Le
«Système figuré des connaissances humaines» qui ouvre le

premier volume affiche également, par rapport à la version
parisienne, un recentrement du religieux au cœur des savoirs19.

Il est dès lors intéressant de se demander comment les écrits
de Rousseau vont être traités dans les quarante-huit volumes
d'articles de YEncyclopédie d'Yverdon20.

Avant d'engager cette enquête, il convient de souligner un
écart avec celle menée sur l'édition parisienne de YEncyclopédie.

Cet écart est lié aux années de parution des deux séries,

qui correspondent à des moments bien distincts de la carrière de

l'écrivain. L'édition de Diderot et D'Alembert sort de presse
entre 1751 et 1765; dès lors, suivre la présence de Rousseau
dans les volumes successifs de cette Encyclopédie a permis de

voir émerger progressivement l'image d'un nouvel auteur dont
le style fascinait mais dont les idées divisaient. En revanche,

enquêter sur la présence de Rousseau dans YEncyclopédie
d'Yverdon, entre 1770 et 1776, revient cette fois à mesurer,
dans des volumes représentatifs des Lumières protestantes,
la réception d'un écrivain reconnu et discuté à l'échelle
européenne, dont toutes les œuvres parues de son vivant étaient
désormais connues.

19 Sur cet aspect précis, on me permettra de renvoyer à mon étude: «La
place du religieux dans le système des connaissances de YEncyclopédie
d'Yverdon», in L'Encyclopédie d'Yverdon et sa résonance européenne, p. 143-158.
20 Comme pour l'enquête sur l'édition parisienne, cette recherche a pu
bénéficier d'une édition électronique : De Felice, Encyclopédie ou Dictionnaire

universel raisonné des connaissances humaines, Yverdon, 1770-1780,
éd. par Claude Blum, édition électronique intégrale, Yverdon, Fondation De
Felice / Paris, Champion électronique, 2003, 1 DVD-ROM. Elle est actuellement

accessible en ligne dans les bibliothèques abonnées, chez l'éditeur
Classiques Garnier Numérique.



Rousseaudans les Encyclopédies 11

Une refonte aux multiples sources
Dans la «Préface» de son Encyclopédie, De Felice explique

la façon dont il a travaillé avec son équipe :

Notre plan est celui de l'Encyclopédie de Paris, qui fait en quelque
sorte la base de notre ouvrage. Nous avons tâché d'abord de mettre
plus de liaison entre les articles qui appartiennent à la même
science [...]. Nous avons suppléé autant qu'il nous a été possible
au nombre immense d'articles essentiels qui y manquoient, & nous
en avons retranchés [sic] ceux qui de l'aveu général de toute
l'Europe éclairée étaient inutiles; tels que les articles purement
Nationnaux, qui n'intéressent point les autres Nations : ceux des

Langues étrangères, qui n'ont pas été adoptés par la Françoise.
Nous avons abrégé ceux qui étaient d'une longueur révoltante;
principalement lorsque nous avons jugé que cette immense

longueur n'était pas proportionnée à leur utilité. Nous avons refait à

neuf la plus grande partie de ceux qui s'y trouvoient déjà; soit

parce qu'ils étaient bons pour le tems qu'ils parurent, mais

qu'aujourd'hui on pouvoit les faire meilleurs; soit parce qu'ils
étaient mauvais dans leur origine. {EY, I, xij)

Autrement dit, l'édition d'Yverdon part du corpus parisien mais
le refond profondément: les reprises d'articles sont partielles et

peuvent faire l'objet de coupures et de corrections; d'autres
articles sont remplacés, par souci d'amélioration ou d'actualisation;

enfin, certains d'entre eux sont purement et simplement
supprimés. Par ailleurs de nouvelles entrées sont introduites -
ce qui amplifie la nomenclature encyclopédique. Ce travail
éditorial est typographiquement signalé tout au long des
volumes : les additions à des articles repris sont introduites par
un astérisque; les articles parisiens récrits sont indexés d'un
(R) et les entrées nouvelles d'un (N). Ce travail de refonte a été

mené avec une telle rapidité (42 volumes in-quarto paraissent
entre 1770 et 1775) que De Felice n'a pas eu le temps d'intégrer

tous les matériaux que ses collaborateurs réunissaient;
c'est pourquoi il publie encore, dans la foulée, six volumes de

Supplément, qui ajoutent une série d'articles nouveaux ou



12 Alain Cernuschi

refaits dans lesquels, nous le verrons, De Felice saisit aussi

l'occasion d'exploiter des ouvrages parus entre-temps.
Dans sa Préface, l'éditeur précise que les apports nouveaux

de son édition proviennent soit de collaborateurs chargés de tel
ou tel domaine de connaissance, soit de compilation pure et

simple; il s'explique d'ailleurs à ce sujet, cherchant à prévenir
l'accusation de plagiat :

Le grand Art [...] d'un Auteur de Dictionnaire Philosophique,
consiste à s'approcher, autant qu'il peut, de la maniéré de penser la

plus reçue par les personnes éclairées, par les Auteurs qui ont
consacré avec le plus de succès leur tems & leurs talens à la
découverte des vérités, dont le tableau doit faire le sujet du
Dictionnaire. [...] la connoissance des véritables sources fait le

fond principal d'un Auteur d'un Dictionnaire [...].
Prétendre que le rédacteur d'un tel Dictionnaire soit en tout
original, ne donne que du neuf & tire tout de son fonds, ce seroit

ignorer que le mérite essentiel d'un tel Ouvrage est de ne rien
contenir que de vrai & de bon, de présenter sur chaque objet, non
les idées particulières de l'Auteur, mais ce qu'on sait de plus
certain, ou ce qu'on a pensé de mieux. [...]
Mais voici qui est plus sérieux. Le compilateur ne se couvre-t-il
pas de la honte du plagiat? Il seroit bien injuste de l'accuser d'un
crime qu'un aveu préalable doit anéantir, & qui du reste, quand il
seroit réel, ne feroit que tourner au profit du Lecteur. Que lui
importe en effet, que la lumière qu'on lui présente soit empruntée,
si elle est pure (EY, I, xiv, x et xi)

Ces précautions liminaires s'expliquent par le fait que
YEncyclopédie d'Yverdon, lorsqu'elle "emprunte" à des ouvrages
imprimés, n'indique jamais sa source. Notre présente enquête
autour de Rousseau nous permettra d'ailleurs de comprendre
l'une des raisons de cette discrétion.

Ce mode de fabrication de YEncyclopédie d'Yverdon fait
que Rousseau pourra y être mentionné et commenté soit dans

des articles repris de VEncyclopédie de Diderot et D'Alembert



Roussea u dans les Encyclopédies 13

ENCYCLOPÉDIE,
o u

D IC T I O NN A IRE
UNIVERSEL RAISONNÉ

DES
CONNOISSANCES HUMAINES.

Mis en ordre par M. De Felice.

E tencbrii taniis tarn darum tollere lumen

Quit potuit LüCRET.

EPCÇLXX

Page de titre du premier volume de VEncyclopédie dite d'Yverdon (BPUN)



14 Alain Cernuschi

comme dans PUDEUR, Morale ; soit dans des articles refaits,
comme dans MIRACLE (R), Théol. soit enfin dans des articles

nouveaux, comme dans VALTRAVERS (N), Géog. Mod. On

trouvera en annexe le tableau complet des trente-sept articles
concernés, dont nous allons chercher à comprendre ce qu'ils
nous apprennent relativement à l'image de Rousseau dans
l'édition de De Felice (partie I). Mais nous nous poserons aussi
la question de savoir si les œuvres de Rousseau ont été

directement compilées pour fournir des matériaux à certains
articles ; autrement dit, si Rousseau fait partie des « véritables
sources» exploitées par De Felice, celles dont «la lumière» est

«pure» (partie II).

I. Dialogue explicite avec un auteur "explosif'

Signalons d'abord que huit articles sont directement repris
de l'édition parisienne (sur les vingt-deux de cette édition qui
se référaient à Rousseau). C'est ainsi par exemple que l'on
retrouve dans les volumes d'Yverdon les discussions du

grammairien Beauzée sur les thèses de l'origine des langues
développées par Rousseau dans le second Discours21 ou
certaines citations que Jaucourt ou Naigeon tiraient de la Lettre
à D'Alembert ou de La Nouvelle Héloïse pour enrichir leurs
articles22, mais que disparaissent les réflexions critiques de

Diderot sur la thèse du Second Discours27, ou d'autres citations

21 Articles Langue, Gramm. (EY, XXV, 617a-648a) et Nom, Métaph.
Gramm. (EY, XXX, 445a-452a). Pour le contenu de cette discussion, voir
BAJJR n° 68, p. 20-22. Le fait que Beauzée défende une perspective respectueuse

de la Bible quant à l'origine des langues n'est sans doute pas étranger
au maintien de ses articles dans l'édition d'Yverdon.
22 Dans les articles Pudeur, Morale (EY, XXXV, 532a-533a), Richesse,
Phil. Mor. (XXXVII, 8b-19a), Saturnales, Mythol. [...] (XXXVII, 639b-
642a) ou Tempérance, Morale (XL, 362b-363b). Précisons que l'édition
d'Yverdon efface aussi les marques et signatures des collaborateurs parisiens
dont elle reprend les articles. Pour le détail de ces citations, voir BAJJR n° 68,

p. 24-27 et 32.
23 Dans Hobbisme, ou Philosophie d'Hobbes, article supprimé.



Rousseaudans les Encyclopédies 15

que Jaucourt ou Vinfrais tiraient du roman de Rousseau ou
d'Emile24. Toutefois, la suppression ou le maintien de ces
articles est beaucoup plus lié à leur contenu global qu'aux
mentions occasionnelles qui y sont faites à Rousseau25. Cette

partie-là du corpus ne se prête donc pas bien à une analyse
centrée sur la réception de l'écrivain par les encyclopédistes
d'Yverdon, au contraire des articles refaits ou nouveaux, sur
lesquels nous nous concentrons désormais.

Ces articles n'ont d'ailleurs pas tous le même intérêt sur ce

plan-là. La notice VALTRAVERS, (N), Géog. Mod., par exemple,

- qui porte la marque (H.) de Gottlieb Emanuel von Haller,
contributeur de 800 articles sur la Suisse depuis le volume V -
a tout au plus une valeur témoin. Ce texte offre en une colonne

une synthèse sur cette «châtellenie de la principauté de Neuf-
châtel », ses habitants, ses industries, ses curiosités, son histoire
et son administration. Il met en avant deux figures individuelles :

«Ferdinand Berthoud, ce célébré inventeur des montres marines,

et associé de Yacadémie royale des sciences de Paris»
comme natif de Couvet ; et, à propos de Métiers, Haller signale :

«Jean Jacques Rousseau y a demeuré quelque tems, jusqu'à ce

que ses démêlés avec le ministre du lieu et avec la classe l'en
firent sortir», remarque immédiatement suivie de celle-ci: «A
St. Sulpy on prétend montrer des ruines d'une tour bâtie par
Jules César»26. Bref, ici Rousseau n'est qu'une curiosité parmi
d'autres, désormais attachée à l'image de cette région neuchâ-
teloise.

Pour notre enquête, les articles propres à l'édition d'Yverdon

qui nous intéresseront le plus sont ceux qui donnent à

lire des réactions par rapport aux œuvres de l'écrivain. Et

24 Dans les articles Paris, Symétrie des plantations ou Vénerie, par exemple

(supprimés ou remplacés).
25 II est toutefois amusant de signaler que De Felice, qui reprend in extenso

l'ample article Encyclopédie de Diderot (EY, XVI, 85a-126a), s'applique à

effacer les deux interpellations explicites et amicales que l'éditeur parisien
adressait à Rousseau (voir BAJJR n° 68, p. 14-15).
26 EY, XLI, 679ab.



16 Alain Cernuschi

précisément, un certain nombre de thèses provocatrices de

Rousseau sont directement discutées dans cette Encyclopédie,
et le plus souvent contestées et combattues.

Ainsi sa critique des sciences et des arts, qui remonte au
Premier Discours de 1751, suscite-t-elle une réaction à la fois
ferme et amicale dans l'article BEAUX-ARTS (R) du deuxième
volume du Supplément d'Yverdon (paru en septembre 1775) :

Et toi, meilleur Diogene des Grecs modernes, Rousseau digne par
tant d'endroits d'estime & d'admiration, commence par restituer
aux muses tout ce dont tu leur es redevable, avant que de faire
des plaintes si amères contr'elles & de les attaquer si vivement.
Alors certainement tu ne te feras écouter de personne. Ton cœur
dont le fond est si noble, si généreux, est contre l'ordinaire la

dupe de ton esprit: les illusions de celui-ci font méconnoître à

l'autre les obligations qu'il a aux productions, aux chefs-d'œuvre
de ces arts qu'il voudrait bannir. (EY, Suppl., II, 251b-252a)

Cet article non signé est en fait une traduction tirée du dictionnaire

des beaux-arts que Johann Georg Sulzer (1720-1779),
Zurichois de famille piétiste établi à Berlin, venait de publier
sous le titre de Allgemeine Theorie der Schönen Künste21. II est

évident que ce ne sont pas ces quelques lignes sur Rousseau

qui ont déterminé la présence de l'article BEAUX-ARTS dans
Y Encyclopédie d'Yverdon où il occupe près de 25 pages.
Toutefois, le ton amical de cette apostrophe suggère une
proximité intellectuelle entre l'auteur et Rousseau dont l'origine

éclaire aussi l'intérêt de De Felice pour l'œuvre de Sulzer.

27 Voici l'original de l'extrait: «Und du besserer Diogenes unter den neuem
Griechen, verehrungs- und bewundrungswürdiger Rousseau, hättest den
Musen erst alles zurüke geben sollen, was du ihnen schuldig bist, ehe du
deine öffentliche Anklage gegen sie vorbrachtest. Dann würde sie gewiss
niemanden geröhrt haben. Dein sonst grosses Herz fühlte nicht, wie viel du
denen zu danken hast, die du des Landes verweisen wolltest. » (art. Künste,
Schöne Künste, vol. II, Leipzig, 1775, p. 60b). L'ouvrage est consultable
en ligne sur le site des collections digitales de l'Université Heinrich Heine
de Düsseldorf, à la page: http://digital.ub.uni-duesseldorf.de/ihd/content/
titleinfo/ 1745726 (consultée le 7 mars 2016).



Rousseaudans les Encyclopédies 17

Elisabeth Décultot note que, pour Sulzer, «l'art n'est que
l'instrument du bien» et que «le beau [...] doit conduire à

la vertu»; elle cite en le traduisant ce passage de l'article
KENNER: «Je ne peux absolument pas me représenter quelle
valeur pourrait avoir un livre qui ne guide pas son lecteur vers
le bien» en relevant que Sulzer y «paraphras[e] Rousseau dans

La Nouvelle Héloïse»2S. Nul doute que cette orientation moraliste

est l'une des raisons qui explique que l'éditeur d'Yverdon
s'empresse de faire traduire de nombreux articles de Sulzer

pour les intégrer dans son Encyclopédie alors déjà en cours, à

laquelle ils apportent aussi, nous en reparlerons plus loin, un
évident élargissement des références culturelles et artistiques.29

Sur le plan des arts, il n'y a donc pas de réels désaccords
entre l'entreprise de De Feiice et Rousseau. Les vrais combats
de YEncyclopédie d'Yverdon contre Rousseau concernent les

questions religieuses, qui donnent lieu cette fois à des attaques
frontales et développées.

28 Elisabeth Décultot, «Eléments d'une histoire interculturelle de l'esthétique.

L'exemple de la Théorie générale des beaux-arts de Johann

Georg Sulzer», Revue germanique internationale, n°10, 1998, p. 151-152,
consultable en ligne à l'adresse : https://rgi.revues.org/691. C'est dans la lettre
XVIII de la deuxième partie du roman de Rousseau, qu'on lit sous la plume
de Julie: «Je n'ai point, pour moi, d'autre maniéré déjuger de mes Lectures

que de sonder les dispositions où elles laissent mon ame, et j'imagine à peine
quelle sorte de bonté peut avoir un livre qui ne porte point ses lecteurs au
bien.» (OC, II, 261).
29 Voir à ce propos notre étude sur «Le dictionnaire des beaux-arts de Sulzer
dans YEncyclopédie d'Yverdon» incluse dans l'article co-signé avec Léonard
Burnand: «Circulation de matériaux entre YEncyclopédie d'Yverdon et quelques

dictionnaires spécialisés», Dix-huitième siècle, n° 38 ("Dictionnaires
en Europe" / dir. Marie Leca-Tsiomis), 2006, p. 253-267. A compléter avec :

«Les encyclopédies des Lumières comme génératrices d'une circulation des

connaissances par dessus les frontières», in Heidi Eisenhut, Anett Lütteken,
Carsten Zelle (éd.), Europa in der Schweiz. Grenzüberschreitender
Kulturaustausch im 18. Jahrhundert (3. Trogener Bibliotheksgespräch, Trogen,
10.- 13. Juni 2009), Göttingen, Wallstein, 2013, p. 41-57.



18 Alain Cernuschi

Le dangereux dialecticien
Dans la «Profession de foi du Vicaire savoyard» incluse

dans le quatrième Livre d'Emile, Rousseau s'en était pris aux

croyances religieuses irrationnelles; sa discussion au sujet des

miracles accomplis par le Christ avait d'ailleurs été l'une des

causes principales de la condamnation de l'ouvrage et de

l'auteur en 1762. Rousseau y était revenu de façon encore plus
détaillée dans les deuxième et troisième Lettres écrites de la
montagne, rédigées à Môtiers en 1763-64.

Dans l'article MIRACLE, (R), Théol. de YEncyclopédie
d'Yverdon, un texte non signé mais extrêmement long
(32 pages) paru dans le vingt-huitième volume en novembre
1773, on trouve une réfutation développée des thèses provocantes

de Rousseau. A vrai dire, l'auteur d'Emile se voit
englobé dans l'ensemble des «incrédules [qui] font des raison-
nemens à perte de vue, par lesquels ils tâchent de surprendre et

d'embarrasser» sur cette matière si «importance] ». En voici la
liste : «Spinosa, le déiste Genevois, l'homme du Dictionnaire30,
les deux forcenés auteurs du Christianisme dévoilé et du Militaire

philosophe»31; ils sont présentés comme «ceux qui ont
attaqué la doctrine des miracles avec le plus de méchanceté et

de fureur»32.

30 C'est-à-dire successivement Rousseau et Voltaire (auteur du Dictionnaire
philosophique, paru anonymement en 1764).
31 Le Christianisme dévoilé, ou Examen des principes et des effets de la
religion chrétienne, paru sous le nom de «feu M. Boulanger» en 1766, est de

la plume du baron d'Holbach (qui affirmera encore plus clairement son
matérialisme dans le Système de la nature de 1770) ; Le Militaire philosophe, paru
anonymement en 1768, a été conçu par Jacques-André Naigeon et le baron
d'Holbach à partir d'un manuscrit déiste de Robert Challe (Difficultés sur la
religion proposées au père Malebranche, rédigées entre 1710 et 1720 et qui
circulaient clandestinement depuis) dont ils font un texte athée et matérialiste.
Sur la littérature clandestine, voir l'article correspondant d'Antony McKenna
dans le Dictionnaire européen des Lumières, Paris, PUF, 1997 et sa

bibliographie.

32 EY, XXVIII, 762ab.



Roussea udans les Encyclopédies 19

Ce regroupement est un coup de force puisqu'il amalgame
partisans d'une religion rationnelle (les trois premiers) et
penseurs radicalement matérialistes (les deux derniers).

Il est assez piquant de constater que, pour riposter aux
arguments de ces écrivains, l'article de YEncyclopédie d'Yver-
don suit un procédé stylistique très proche du dialogisme que
Rousseau avait adopté dans la «Profession de foi du Vicaire
savoyard»: ici, il s'agit d'un «entretien [...] entre un sage
théologien et un jeune éleve des nouveaux philosophes» (EY,
XXVIII, 762b). Toute la suite de l'article se présente comme
une alternance de prises de parole entre ces deux personnages.
Voici un exemple où un extrait de Rousseau se trouve cité :

Le théologien. [...] Que penser d'un homme qui vous redit cent
fois, malgré les textes les plus clairs & les plus expressifs, que les

miracles de Jesus Christ n'ont point été opérés, ni donnés comme
une preuve de sa mission? Je ne vous en citerai qu'un seul : S. Jean

fait demander par deux de ses disciples à Jesus-Christ, s'il est

l'Envoyé de Dieu, ou s'il faut en attendre un autre ; & Jesus Christ
ne donne d'autre preuve de sa mission que ses miracles. Allez dire
à Jean, répond-il, ce que vous avez entendu & ce que vous avez vu.
Les aveugles voyent, les boiteux marchent, les lépreux sont purifiés,

les sourds entendent, les morts ressuscitent. Matth. XL Que
répondra à ce texte Jean Jacques Rousseau

Le philosophe. Vos observations, monsieur, méritent qu'on y
fasse attention; mais elles ne font pas une réponse directe aux
difficultés; & c'est ce que je demande maintenant. Voici donc la

premiere de ces difficultés, laquelle on peut regarder comme
fondamentale. "Un miracle, dit M. Rousseau, est une exception aux
Ioix de la nature; pour en juger, il faut connoître ces loix, et pour
en juger sûrement il faut les connoître toutes. Ainsi celui qui
prononce qu'un tel ou tel acte est un miracle, déclare qu'il connoît
toutes les loix de la nature, et qu'il sait que cet acte en est une
exception. Mais quel est ce mortel qui connoît toutes les loix de la
nature? Newton ne se vantoit pas de les connoître. Un homme

sage, témoin d'un fait inoui, peut attester qu'il a vu ce fait, et on
peut le croire. Mais il n'affirmera jamais que ce fait, quelque



20 Alain Cernuschi

étonnant qu'il puisse être, soit un miracle. Car comment peut-il le
savoir?"33

Le théologien. Il ne sera pas difficile de vous faire voir que les

fondemens sur lesquels a bâti votre philosophe, sont bien ruineux ;

et pour cela, il faut que vous me fassiez la grace de répondre à

quelques questions que je vais vous proposer. Ne conviendrez vous

pas, monsieur, que les loix de la nature ont été faites par un Etre
infiniment sage et infiniment éclairé

Le philosophe. Il n'est pas nécessaire de faire une pareille question,

parce que c'est là une chose dont on ne s'est pas encore avisé
de douter.

Le théologien. Si ces loix sont faites par un Etre infiniment sage
et infiniment éclairé, elles ne peuvent pas être contradictoires les

unes aux autres, ni se détruire les unes les autres.
Le philosophe. Si elles se contredisoient, & se détruisoient

les unes les autres, elles ne porteroient plus le caractère de cette

sagesse infinie. [...] (EY, XXVIII, 765a-766a)

De là, le théologien conduit le jeune philosophe à admettre

qu'il n'est pas nécessaire de connaître toutes les lois de la
nature pour juger d'un miracle puisque celles que l'on connaît
doivent être nécessairement cohérentes avec celles que l'on ne
connaît pas encore, et qu'il doit dès lors «sentir tout le ridicule
[du] principe du philosophe Genevois ».

Mais, dans cet article, la riposte ne relève pas toujours du
raisonnement - ffit-il faible. Le théologien s'en prend aussi

au ton de Rousseau, notamment lorsqu'il parle des miracles
d'Elie et de Josué qu'il «veut faire regarder comme des jeux
d'enfans»: «peut-on n'être pas indigné de l'indécence avec

laquelle il parle de faits aussi graves que ceux qui sont
rapportés dans l'écriture, et du ridicule qu'il entreprend de

répandre sur ce qui ne doit être traité qu'avec circonspection et

respect?» (767b). Ce même type d'argument d'autorité se

répète sur plusieurs colonnes.

33 Extrait de la troisième des Lettres écrites de la Montagne (OC, III, 738).



Rousseaudans les Encyclopédies 21

La faiblesse de l'argumentaire ressort encore mieux lorsque
le jeune philosophe met en avant ce qu'il présente comme la
thèse la plus forte de Rousseau :

Le philosophe. [...] Vous conviendrez, je pense, que c'est sur
le discernement des vrais et des faux miracles, que M. Rousseau

est le plus redoutable, et que sa métaphysique et ses raisonnemens

sur ce point, sont très-capables d'embarrasser. C'est donc sur ce

point que je serai bien aise que vous ayez encore la bonté de vous
expliquer.

Le théologien. Non-seulement je ne refuse pas de vous entendre,

mais je suis charmé que vous me fournissiez l'occasion de

vous démontrer combien la doctrine de Rousseau est opposée au

bon sens, et à la vérité.
Le philosophe. Voici donc comment il procède: "Accordons,

dit-il, qu'il y a de vrais miracles, de quoi nous serviront-ils, s'il y a

aussi de faux miracles desquels il est impossible de les discerner.
Et faites bien attention que je n'appelle pas ici faux miracles, un
miracle qui n'est pas réel, mais un acte bien réellement surnaturel,
fait pour soutenir une fausse doctrine. Comme le mot de miracle en

ce sens peut blesser les oreilles pieuses, employons un autre mot,
et donnons-lui le nom de prestiges. Mais souvenons-nous qu'il
est impossible aux sens humains de discerner un prestige d'un
miracle."

Le théologien. Et comment prouve-t-il que ce discernement est

impossible?
Le philosophe. Le voici. "La même autorité qui atteste les miracles,

atteste aussi les prestiges ; et cette autorité prouve encore que
l'apparence des prestiges ne différé en rien de celle des miracles.
Comment donc distinguer les uns des autres ; et que peut prouver
le miracle, si celui qui le voit ne peut discerner par aucune marque
assurée si c'est l'œuvre de Dieu, ou l'œuvre du démon? Quand
Aaron jetta sa verge devant Pharaon, et qu'elle fut changée
en serpent, les magiciens jetterent aussi les leurs, et elles furent
changées en serpens. Soit que ce changement fût réel, comme il
est dit dans l'écriture, soit qu'il n'y eût de réel que le miracle
d'Aaron, comme le disent quelques théologiens, il n'importe; cette

apparence étoit réellement la même. Or les hommes ne pouvant
juger des miracles que par les sens, si la sensation est la même, la



22 Alain Cernuschi

différence réelle qu'ils ne peuvent appercevoir n'est rien pour eux.
Ainsi le signe comme signe ne prouve pas plus d'un côté que de

l'autre, et le prophète en ceci n'a pas plus d'avantage que le

magicien." (769ab)

Or, pour riposter à cet argument également tiré des Lettres
écrites de la montagne34, le théologien va devoir se référer au

«pouvoir naturel des démons» dont il fait admettre l'existence
au philosophe et dont il détaille, dans un ample développement,
les surprenantes puissances - comme «le pouvoir de mouvoir,
ébranler, transporter les corps » (770b).

Un tel exposé surprend dans une Encyclopédie protestante et
forme un contraste frappant avec des articles explicitement
assumés par les contributeurs de l'ouvrage. Il suffit par exemple

de lire l'article EXORCISME, (R), Théol. & Hist. Ecclés.,
rédigé par le pasteur et philosophe Gabriel Mingard (EY, XVIII,
41b-46a), pour mesurer la distance critique que les encyclopédistes

d'Yverdon mettent en place contre des croyances
qu'ils considèrent comme superstitieuses.

Comme l'article MIRACLE, lui, est anonyme, l'étrange
teneur de certains de ses arguments incite le lecteur d'aujourd'hui

à chercher sa source. Et la surprise n'est pas mince
lorsqu'on la reconstitue, puisqu'il s'agit d'un ouvrage radicalement

catholique. Toutes les pages de l'article Miracle sous
forme de dialogue sont en effet purement et simplement
recopiées du Dictionnaire philosophique de la religion du

jésuite Claude-François Nonnotte (l'une des bêtes noires
de Voltaire)35, paru en 1772, soit à peine une année avant
ce volume de YEncyclopédie d'Yverdon. Cette façon qu'a
De Felice d'aller puiser à toutes les sources, même catholiques,

34 OC, III, 744-745.
35 Le Dictionnaire de Nonnotte est avant tout une réfutation du Dictionnaire
philosophique de Voltaire. Mais le jésuite avait déjà attaqué Voltaire et son
Essai sur les mœurs dans un Examen critique ou Réfutation du livre des

mœurs, en 1762.



Rousseaudans les Encyclopédies 23

est sans doute l'une des raisons pour lesquelles il s'abstient de

mentionner les références de ses articles compilés.
D'ailleurs, la même œuvre de Nonnotte alimente encore

l'article PEINES DE L'ENFER, éternité des, (R), Théol. qui - c'est
presque un comble! - porte la marque (D.F.) de l'éditeur lui-
même36. Dans cet article, les réflexions de Rousseau sur Dieu
et la religion se trouvent également réfutées. L'auteur y adopte
à nouveau un dispositif dialogique, mais à la fois plus direct et
moins explicite que dans l'article MIRACLE :

Réponse aux objections des incrédules. [...]
II. Ne me demandez pas si les tourmens des méchans seront

étemels; je l'ignore, et je n'ai point la vaine curiosité d'éclaircir
des questions inutiles. Que m'importe ce que deviendront les

méchans? Je prends peu d'intérêt à leur sort. Toutefois j'ai peine
à croire qu'ils soient condamnés à des tourmens sans fin. Si la

suprême justice se venge, elle se venge dès cette vie. Vous et vos

erreurs, ô nations, êtes ses ministres. Elle emploie les maux que
vous faites, à punir les crimes qui les ont attirés. C'est dans vos
cœurs insatiables, rongés d'envie, d'avarice, d'ambition, qu'au sein
de vos fausses prospérités, les passions vengeresses punissent vos
forfaits. Qu'est-il besoin d'aller chercher l'enfer dans l'autre vie?
Il est dès celle-ci dans le cœur des méchans. (EY, XXXII, 636ab)

On aura reconnu dans ce paragraphe une citation extraite de la

«Profession de foi du Vicaire savoyard»37. Mais rien ici ne la

signale comme telle. Seule la suite de l'article avertit qu'il
s'agit d'une des «objections des incrédules» contre le dogme
de l'éternité des peines :

Mais ce pauvre philosophe ne peut pas passer d'une page à une
autre sans se contredire de la maniéré la plus expresse. "Que
m'importe ce que deviendront les méchans, dit-il ici, je prends peu
d'intérêt à leur sort". Tournez le feuillet, il vous dira : "Si les maux

36 Une étude systématique des articles portant la marque de l'éditeur fait voir
qu'elle recouvre quasi toujours un travail de compilation dont De Felice

indique ainsi qu'il en assume la responsabilité en tant que contributeur (voir
encore note 52).
37 OC, IV, 591-592.



24 Alain Cernuschi

des méchans doivent finir, je t'en loue, ô Etre clément et bon Le
méchant n'est-il pas mon frere? Combien de fois ai-je été tenté de

lui ressembler? Qu'il soit heureux, ainsi que moi; son bonheur ne
fera qu'ajouter au mien". (636b)

Le dialogue polémique s'engage ici avec toute la mauvaise foi
possible puisque Nonnotte, s'il cite une phrase qui se trouve
effectivement peu après le passage en question, omet
intentionnellement le développement où elle s'insère et qui éclaire
l'écart entre un paragraphe et l'autre. Dans le second passage,
«le Vicaire» de Rousseau oppose en fait l'état des hommes sur
terre - êtres incamés soumis à des «besoins périssables» et à

des «désirs insensés», où les «passions» conduisent aux
«crimes» - à l'état de «purs esprits», où l'âme désincarnée
n'est plus susceptible de «perversité». De sorte que, si l'on
postule l'immortalité de l'âme, les «méchants», dans l'au-delà,
devraient perdre toute «malignité». Dès lors, le Vicaire pose
cette question: «quiconque cesse d'être méchant peut-il être
à jamais misérable?». Aucune contradiction, donc, entre un
passage et l'autre Qui plus est, le Vicaire se garde bien de

répondre à une interrogation qui touche aux volontés de Dieu :

O Etre clément et bon quels que soient tes décrets, je les adore ; si

tu punis les méchans, j'anéantis ma foible raison devant ta justice.
Mais si les remords de ces infortunés doivent s'éteindre avec le

tems, si leurs maux doivent finir, et si la même paix nous attend
tous également un jour, je t'en lotie. Le méchant n'est-il pas mon
frère Combien de fois j'ai été tenté de lui ressembler Que délivré

de sa misère il perde aussi la malignité qui l'accompagne, qu'il
soit heureux ainsi que moi ; loin d'exciter ma jalousie, son bonheur
ne fera qu'ajoûter au mien. (OC, IV, p. 592)

On le sait, dans le combat polémique tous les moyens
sont bons : il suffisait à Nonnotte d'extraire un fragment
de son contexte pour faire croire à l'écrit d'un «pauvre
philosophe»38.

38 Si Rousseau n'est pas explicitement mentionné jusqu'ici, son nom apparaît

tout de suite après, dans la suite du même développement.



Rousseau dans les Encyclopédies 25

En ponctuant cet article de sa signature, l'éditeur de
YEncyclopédie d'Yverdon assume donc ce discours de réfutation tout
en dissimulant sa source catholique. Il est amusant de mettre en

regard de ces "emprunts" masqués cette phrase que De Felice
adressait à Formey dans une lettre du 19 novembre 1769, à

propos de la parution récente d'un livre de l'abbé Sigorgne, qui
reprenait le titre que le Berlinois protestant avait donné à l'une
de ses grandes publications personnelles dont nous avons déjà
parlé: «Il a paru au mois de septembre un autre Philosophe
chrétien à Lyon, en 1 vol. 12° où l'auteur traite de la vérité
de la religion chrétienne : mais l'ouvrage est catholique, et par
conséquence très mauvais. » On peut en conclure que, pour De

Felice, lorsqu'il s'agit, à travers YEncyclopédie qu'il édite, de

combattre ceux qui remettent en question les fondements de la

religion chrétienne, toutes les armes sont bonnes, même celles

qui sont tirées des «mauvais» ouvrages catholiques
Du point de vue de l'image qu'on se faisait de Rousseau

dans ces années-là, les articles tirés de Nonnotte apportent
un élément supplémentaire intéressant. Lorsque, à l'entrée
MIRACLE, le dialogue entre le théologien et le jeune philosophe
passe au Dictionnaire philosophique de Voltaire, on relève
cette comparaison très révélatrice avec le Genevois :

Le philosophe. Je serai bien aise, si vous le trouvez bon, que
nous discutions encore quelques points du Dictionnaire
philosophique, sur la certitude et la vérité des miracles communément
reconnus parmi les chrétiens. Nous ne trouverons pas ici la
Dialectique de Rousseau; cet écrivain n'en est pas capable [...].
(773b)

Se battre contre Rousseau serait donc affronter un ennemi
autrement redoutable que l'érudit et ironique Voltaire. Derrière
la «Dialectique» ici attribuée à Rousseau, ce qui se profile sans
doute est l'image d'un penseur habile et retors dans sa maîtrise
de l'argumentation, sachant défendre la religion tout en
pourfendant les croyances non rationnelles censées la fonder.



26 Alain Cernuschi

Mais cette image que répercute YEncyclopédie d'Yverdon
n'est pas la seule car la référence aux œuvres de Rousseau n'y
est pas toujours offensive.

Un auteur de référence, voire un allié utile
De façon rapide ou développée, on repère en effet dans

YEncyclopédie d'Yverdon des renvois à Rousseau ou des
citations extraites de ses textes qui témoignent d'un tout autre

regard. Mentionnons d'abord une référence ponctuelle, qui ne

manque d'ailleurs pas de sel si l'on se rappelle ce que Rousseau

pensait de son auteur, «l'ami Bertrand» dont il parlait à

DuPeyrou en 1765. Elie Bertrand signe un article DÉFAUT, (N),
Gram. Métaphys. Morale qu'il ponctue de conseils de lecture
relatifs à des questions d'éducation. La référence au Genevois
vient en premier. Mais on constate qu'elle est en quelque sorte
contrebalancée par d'autres références qui culminent avec la

figure de Formey, plus proche des encyclopédistes romands et

plus conforme globalement à leur orientation philosophique :

J'en dis autant des défauts de l'ame [Bertrand évoquait juste
avant, à propos des défauts du corps, le risque de précautions
prises par des parents trop zélés « pour éviter certains défauts » et

qui, en fait, «en enfant[ent] d'autres»]. L'éducation pourrait
souvent les prévenir et les corriger, comme une mauvaise éducation ou
le manque de soins, et une éducation négligée les font naître. Une

personne intelligente pourra recueillir sur cet objet important,
d'excellents préceptes et d'utiles précautions dans YEmile de

M. J. J. Rousseau, comme dans l'ouvrage ironique de Crousaz, sur
YEducation des enfans, dans le livre plus sérieux de Locke, sur le

même sujet, enfin dans le traité de YEducation morale de M.
Formey, couronné [...] par l'académie de Harlem. (EY, XIII, 158a)

Mais c'est dans le domaine religieux que le contraste est le

plus frappant.
Y'Encyclopédie d'Yverdon compte de nombreux articles qui

luttent contre l'athéisme. En premier lieu, ATHÉE, (R), Hist, de

la Philosophie, un texte développé sur près de trente pages dans
le tome IV, d'avril 1771. L'article, signé (G.M.), la marque de



Rousseaudans les Encyclopédies 27

Gabriel Mingard, aborde successivement trois questions :

« 1°. qui sont ceux que l'on peut avec justice nommer athées
2°. s'il peut y avoir, et s'il y a eu en effet dans le monde, des

athéesl 3°. si un athée, est par sa seule qualité déathée, un sujet
criminel contre lequel les loix civiles doivent sévir?» (IV, 59a).
C'est dans la deuxième section que l'on trouve plusieurs
références à Rousseau. Après un long exposé historique, Mingard y
introduit une distinction entre deux types d'athéisme: par
croyance, c'est-à-dire lié à des habitudes de pensée ou à

des influences, bref: non réflexif; par conviction, c'est-à-dire
fondé sur une pesée des arguments aboutissant à «la vue ou
[au] sentiment de la force des preuves, supérieure à celle des

objections que l'on y oppose» (IV, 77ab). Si la critique des

athées par croyance ne demande qu'un paragraphe, le combat
contre «la secte des athées Philosophes» (77b) entraîne Mingard

dans un important développement où Rousseau va
apparaître comme un allié de choix.

Mingard, très méthodique, procède encore une fois en deux

temps, selon une nouvelle distinction ainsi formulée :

Il n'est que deux sources d'où peut naître la conviction : la vue
claire de la vérité d'une doctrine; et, en cas d'incertitude sur le

côté où se trouve décidément la vérité, les grands avantages
dont elle est réellement le principe par opposition à tout autre.

(78a, ponctuation modifiée)

Rousseau n'interviendra que dans le second temps - ce qui,
on le verra, est significatif de l'importance spécifique que Mingard

lui reconnaît. Mais il n'est pas inutile de mentionner le

premier argumentaire de l'encyclopédiste parce que cela permet
de comprendre sa position philosophique.

Mingard pose en général qu'un «vrai Philosophe ne
s'en tient pas à des autorités» et qu'il «veut des preuves
de raisonnement»; à propos de la question de «l'existence
d'un Dieu objet de la religion», ce philosophe examinera
donc « impartialement le pour et le contre». Pourtant
l'encyclopédiste ne se lance pas dans cet examen : il se contente d'en



28 Alain Cernuschi

présenter le bilan que sont censés tirer «tous les lecteurs qui
ont lu toutes les pieces du procès » :

Tout lecteur non préoccupé, conviendra que les ouvrages les plus
forts, les mieux travaillés, les plus raisonnés en faveur de ce

système [de l'athéisme], sont bien éloignés d'être des démonstrations

capables de contrebalancer ce que les Clark, les Loke, les

Vollaston, les Leibnitz, les Wolf, les Turretin, les Bossuet, les

Abbadie, les Pascal, et tant d'autres, ont écrit en faveur du théisme.

Bayle a réfuté victorieusement le système de Spinosa, qui est le

même que celui de l'auteur du Système de la Nature. [...] M. de

Voltaire vient en fort peu de mots, de faire sentir le foible de son

système [celui de d'Holbach]. Je crois donc être en droit d'affirmer
qu'il n'existe aucun vrai Philosophe convaincu de la vérité de

l'athéisme. (78b)

Autrement dit, Mingard renvoie son lecteur à... des autorités!
Tout se passe comme s'il estimait que YEncyclopédie n'était
pas le lieu pour entrer dans un examen précis des arguments et

qu'il suffisait d'indiquer les auteurs anglais, allemands, suisses

et français qui font référence en la matière39.

Ce passage a pour fonction essentielle d'expliciter la position

philosophique défendue dans l'article: il s'agit bien de

«théisme», c'est-à-dire d'une croyance en un Dieu unique
fondée sur la raison et la nature, et indépendante de toute

39 Pour les références anglaises, on peut penser que Mingard renvoie à des

textes précis : Samuel Clarke, Demonstration of the Being and Attributes of
God (1705); John Locke et ses trois Lettres sur la tolérance (1689 à 1692);
William Wollaston, The Religion of Nature Delineated (1722), rapidement
traduit en français sous le titre à"Ebauche de la religion naturelle (1726); les

références allemandes et françaises sont plus générales. Le seul Suisse de la

série, le pasteur genevois Jean-Alphonse Turretini, a lui aussi fait une place
à la théologie naturelle dans ses Cogitationes et dissertationes theologicae,
Genève, 1737 (traduit en français par son disciple Jacob Vernet dans son
Traité de la vérité de la religion chrétienne). Bayle discute les thèses de

Spinoza dans les remarques de l'article Spinoza de son Dictionnaire historique

et critique (Ie éd. 1697) mais y revient dans d'autres écrits, comme sa

Continuation des pensées diverses (1705). Pour le texte de Voltaire, voir plus
bas.



Portrait de Gabriel Mingard par Jean Preudhomme, huile sur toile, 1767
(© Musée historique de Lausanne, photo Atelier de numérisation de la Ville de Lausanne)



30 Alain Cernuschi

religion particulière 40. Mingard, en ce sens, se distingue clairement

d'un Nonnotte dont on a vu que la position catholique lui
faisait ranger dans un même camp aussi bien les athées que les

théistes.
C'est bien sûr cette position théiste qui permet à Mingard

d'utiliser Rousseau comme un allié, aux côtés d'autres
écrivains français des Lumières, pour combattre sur le second
terrain annoncé, celui où la conviction de l'athée se fonde

non sur le contenu convaincant de la doctrine mais sur ses

«avantages»:

Mais je suppose qu'au moins les difficultés de Yathée contre
les argumens du Théiste, sont assez fortes pour embarrasser l'esprit
et le laisser en suspens, trouvera-t-on dans le parti de nier l'existence

de Dieu, des avantages réels, supérieurs à ceux que peut
procurer la religion? J'entends des avantages réels pour l'humanité,

des sources effectives d'un bonheur solide pour le particulier
et pour le public, préférables à ce que la croyance d'une Divinité et
d'une Providence assure au sage qui l'embrasse. (78b)

Il est extrêmement significatif que ce soit ce type de questions

- liées au bonheur des hommes sur terre, à la fois comme
individus et comme collectifs - qui, aux yeux de Mingard,
méritent d'être développées dans son article. Et que Rousseau,
sur de tels sujets, lui paraisse un appui efficace.

L'encyclopédiste consacre plus de quatre colonnes à

ce débat qui, une fois encore, est mis en scène de façon
dialogique. Mingard formule cinq questions auxquelles répond
chaque fois une citation, extraite tantôt de Voltaire, de

Rousseau ou de Montesquieu. L'analyse de ce montage de

40 Mingard lui-même définit le théisme ainsi: «On désigne par ce mot le

système théorétique de celui qui croit un Dieu, c'est-à-dire, un Etre suprême,
intelligent, Créateur et Maître de l'univers, qui est pour l'homme un
Souverain de qui il dépend absolument, un Bienfaiteur, à qui il doit tout, un
Législateur, qui lui a donné des loix, un Juge, qui réglera son sort, selon qu'il
se sera rendu digne de son approbation ou de sa désapprobation.» (Art.
Théisme, (R), Philos. Mor. Politique ; EY, XL, 587b-588a).



ROUSSEAUDANS LES ENCYCLOPÉDIES 31

textes est révélateur de ce que l'écriture rousseauiste représente

pour un pasteur théiste engagé sur un tel terrain.
A la première question, qui concerne la compréhension

générale du réel41, répond un extrait de Voltaire réfutant
d'Holbach et soulignant le caractère «désespérant» d'une
vision du monde fondée sur l'idée d'une «nature aveugle»42.
La deuxième question est une variante de la première mais

posée du point de vue de l'être sensible: «Etre sensible, que
devient pour moi la nature sans Dieu?» (79a). Cette fois c'est
la voix, plus lyrique, de Rousseau qui offre une réponse débouchant

très vite sur des questions rhétoriques à forte connotation
existentielle :

"Le spectacle qu'elle m'offre, dit le Citoyen de Geneve, si

vivant, si animé pour ceux qui reconnoissent un Dieu, est mort aux

yeux de Yathée', et dans cette grande harmonie des êtres où tout
parle de Dieu d'une voix si douce, il n'apperçoit qu'un silence
éternel. De combien de douceurs n'est pas privé celui à qui la

religion manque lorsque nous le suivons dans le cours de la vie?
Quel sentiment peut le consoler dans ses peines? Quel spectateur
anime les bonnes actions qu'il fait en secret? Quelle voix peut
parler au fond de son ame? Quel prix peut-il attendre de la vertu?
Comment doit-il envisager la mort?" (79a)

L'extrait est librement tiré de deux lettres de la fin de la Nouvelle

Héloïse, la lettre V (5e partie) de Saint-Preux à Milord
Edouard, lui rapportant les souffrances de Julie face à l'athéisme

de son mari, et la grande lettre VIII (6e partie) dans

laquelle Julie, s'adressant à Saint-Preux, réfléchit sur le bonheur

et sur sa croyance en Dieu.43 Le changement de style par

41 L'athéisme « [m]'éclaire-t-il mieux que le téisme [sic] quand je veux
raisonner en physicien, et me rendre raison de ce qui est?» (78b-79a).
42 EY, IV, 79a. La citation est extraite d'un texte intitulé Dieu. Réponse au
Systeme de la nature. Section II. Article tiré d'un livre intitulé QUESTIONS SUR

l'Encyclopédie, en quelques volumes in-8°, qui n 'a pas encore paru, qui
circule sous différentes formes depuis 1770 (on ne retrouve d'ailleurs pas ces

lignes dans l'article Dieu. Dieux des Questions sur l'Encyclopédie en 1771).
43 OC, II, 591-592 et 700. Ce montage laisse penser que la source directe de



32 Alain Cernuschi

rapport à Voltaire marque aussi un changement de paradigme :

il n'est plus question de raison et d'aveuglement, mais de

conscience et de silence ; plus question de vue intelligente mais
de voix intérieure.

Cette première citation de Rousseau, de plus, a introduit
le thème de la vertu sur lequel porte précisément la troisième
question formulée par Mingard, ouvrant sur une nouvelle citation

du Genevois (que nous abrégeons) :

Etre capable de vertu, appellé à la pratiquer toujours, comment
l'attendre de lui dans toutes les circonstances, s'il n'a Dieu ni pour
législateur ni pour témoin ni pour juge "Un heureux instinct dit le
même Auteur, me porte au bien ; une violente passion s'éleve ; elle
a sa source dans ce même instinct, que ferai-je pour me dérober
au mal vers lequel elle m'entraine? [...] Ne sait-on pas que les

affections désordonnées corrompent le jugement ainsi que la

volonté, et que la conscience s'altère? L'oubli de toute religion
conduit bientôt à l'oubli de tous les devoirs de l'homme." (79ab)

Il s'agit cette fois d'un montage combinant un passage tiré de la
lettre XVIII (3e partie) de La Nouvelle Héloïse44 et une phrase
célèbre (la dernière du paragraphe de Mingard) extraite du
Livre IV d'Emile45. Ici, la force de l'écriture rousseauiste pour
Mingard semble résider dans l'analyse psychologique subjec-
tivée du combat entre la vertu et la passion. Le collage final
opère une généralisation qui prépare l'étape suivante.

Le thème de la morale individuelle, dominant jusqu'ici,
conduit à celui de la vie en société et de ce qui peut la régler.
C'est la quatrième question de Mingard, qui amène la plus

Mingard n'est sans doute pas le roman de Rousseau mais un texte intermédiaire.

Nous reviendrons plus loin sur cette question.
44 C'est la longue lettre de Julie à Saint-Preux lui racontant son mariage
(OC, III, 357-358 pour l'extrait exploité) ; Mingard modifie certains passages :

«source» remplace «racine» et «pour me dérober au mal vers lequel elle
m'entraine» remplace «pour la détruire».
45 Plus précisément, des pages qui introduisent la «Profession de foi du
Vicaire savoyard» dans lesquelles l'interlocuteur du Vicaire se présente dans

une sorte de confession rapportée entre guillemets (OC, IV, 561).



Rousseaudans les Encyclopédies 33

longue citation rousseauiste de l'article (que nous abrégeons
aussi) :

Appellé à vivre en société, et à procurer le bien de mes semblables

avec lesquels je forme un corps, trouverai-je dans l'athéisme
la source du bonheur public le plus grand

"Bayle a très-bien prouvé dit J. J. Rousseau, que le fanatisme
est plus pernicieux que l'athéisme de spéculation, et cela est

incontestable; mais ce qu'il n'a eu garde de dire, et qui n'est pas
moins vrai, c'est que le fanatisme quoique sanguinaire et cruel, est

pourtant une passion grande et forte qui éleve le cœur de l'homme,
qui lui fait mépriser la mort, qui lui donne un ressort prodigieux
et qu'il ne faut que mieux diriger pour en tirer les plus sublimes

vertus; au lieu que l'irréligion, attache à la vie, effémine, avilit les

ames, concentre toutes les passions dans la bassesse de l'intérêt
particulier, dans l'abjection du moi humain, et sappe ainsi à petit
bruit les vrais fondemens de toute société; [...] L'indifférence
philosophique ressemble à la tranquilité de l'Etat sous le despotisme:

c'est la tranquillité de la mort, elle est plus destructive que
la guerre même". (79b-80a)

Cette citation provient d'une note développée que Rousseau,
toujours dans le Livre IV d'Emile, accroche à un passage où le

Vicaire savoyard renvoie dos-à-dos le dogmatisme religieux et

l'assurance tranchante des philosophes qui s'y opposent46. On
voit que Mingard exploite ici une autre veine de l'écriture
rousseauiste, non plus le style de la sensibilité, qui trouvait si bien à

s'exprimer dans la voix féminine de Julie, mais celui plus mâle
et incisif de sa prose argumentative, ici lié au thème général des

« fondements de toute société ».
Ce changement de ton amène presque naturellement la

nouvelle voix que Mingard sollicite sur le même thème du

«bonheur des peuples»: celle de Montesquieu. Les formules
élogieuses qui l'introduisent montrent que le développement
atteint là son point à la fois central et culminant :

46 OC, IV, 632-633.



34 Alain Cernuschi

Le génie le plus profond, et le plus capable de juger de ce qui
peut faire le bonheur des peuples, l'illustre Montesquieu n'a pas
jugé plus favorablement des instances de l'athéisme sur la félicité
publique et privée des hommes. "La religion, suivant cet homme
estimable est toujours le meilleur garant que l'on puisse avoir des

mœurs et de la probité des hommes. Un prince qui aime la religion
et qui la craint, c'est un lion qui cède à la main qui le flatte ou à la
voix qui l'appaise. [...]" (80a)

Mingard emprunte ici au Livre XXIV de L'Esprit des lois où,
traitant du rapport des lois avec la religion, Montesquieu
discute le même paradoxe de Bayle dont Rousseau était parti
dans la citation précédente. Pour notre propos, il est intéressant
de noter que le pasteur encyclopédiste a préféré recourir à cet
auteur-là pour la section la plus politique du passage.

Le sommet atteint, la réflexion va redescendre par pallier, en

retrouvant, dans l'ordre inverse, les deux autres écrivains déjà
sollicités. Une question purement rhétorique introduit ce qu'on
pourrait appeler la péroraison dramatisée du passage :

Que deviendraient ces philosophes mêmes qui travaillent à

anéantir toute religion, s'ils venoient à l'arracher du cœur des

humains, s'ils rompoient ce frein sous lequel ils prétendent que les

peuples gémissent. Ah plutôt, empruntant les paroles de J. J. Rousseau,

crions à ceux qui sont encore assez heureux pour connoître et

respecter un Dieu témoin, Juge et Rémunérateur de leurs actions :

"Fuyez ceux qui, sous prétexte d'expliquer la nature, et de détruire
la superstition, sement dans les cœurs des hommes de désolantes

doctrines; et dont le scepticisme apparent est une fois plus affir-
matif et plus dogmatique que le ton décidé de leurs adversaires.
Sous le hautain prétexte qu'eux seuls sont éclairés, vrais, de bonne

foi, ils nous soumettent impérieusement à leurs décisions
tranchantes, et prétendent nous donner pour les vrais principes des

choses, les inintelligibles systèmes qu'ils ont bâtis dans leur
imagination. [...]" (80ab)

L'extrait cité, qui se prolonge encore sur plusieurs lignes de
YEncyclopédie, appartient précisément à la péroraison de la



Rousseaudans les Encyclopédies 35

«Profession de foi du Vicaire savoyard»47. Relevons de plus
que, cette fois, l'encyclopédiste mêle sa propre voix à celle de

Rousseau pour apostropher les croyants qui seraient tentés

par la philosophie sceptique des athées : c'est bien sur la force
persuasive de la prose rousseauiste qu'il compte ici.

La dernière étape de ce long développement retourne à

Voltaire. Du coup, le ton est plus rationnel ; on passe du cri au

sage conseil :

D'après des réflexions aussi sérieuses, on ne saurait donner aux
athées spéculatifs et dogmatiques, un conseil plus sage que celui

que M. De Voltaire vient de donner à l'Auteur du Système de la
Nature. "J'ai une chose très-importante à vous dire. Je suis
persuadé que vous êtes dans une grande erreur, mais je suis également
convaincu que vous vous trompez en honnête homme : vous voulez
qu'on soit vertueux même sans Dieu. Cette dispute philosophique
ne sera qu'entre vous, et quelques philosophes répandus dans

l'Europe. Le reste de la terre n'en entendra pas parler. Le peuple
ne nous lit point. [...]" (80b-81 a)

Avec cette citation, qui se poursuit sur une colonne, Mingard
revient à la Réponse au "Systeme de la nature" d'où il était
parti48.

Deux leçons générales se dégagent de notre examen détaillé.
1. Pour l'encyclopédiste théiste qu'est Mingard, Rousseau

s'inscrit clairement parmi les grandes voix philosophiques des

Lumières, avec Montesquieu et Voltaire, trois écrivains qui lui
servent d'appui aussi bien pour l'argumentation que pour
l'éloquence. 2. Dans cette polyphonie, la spécificité de Rousseau

pour Mingard est à chercher dans une écriture qui sait
donner une expressivité sensible à la pensée réflexive, une
écriture qui implique subjectivement le lecteur et qui dramatise
les questions, une écriture qui échauffe et élève ainsi la pensée.

47 OC, IV, 632, avec quelques variantes. Mingard ajoute en particulier la
formule «et de détruire la superstition».
48 Voir note 42. Mingard procède à quelques coupes. Cette fois, le passage
se retrouve dans la «Section quatrième» de l'article Dieu. Dieux des Questions

sur / 'Encyclopédie, par des amateurs (vol. IV, s.l., 1771, p. 301-303).



36 Alain Cernuschi

On a là, au fond, la version positive de l'image du dangereux
dialecticien apparue avec Nonnotte : il s'agit bien toujours
d'une maîtrise argumentative associée à un style persuasif49.

Un héros des Lumières persécuté
La mention explicite de Rousseau dans YEncyclopédie

d'Yverdon présente encore un troisième avatar. L'article
INTOLÉRANCE, Morale, paru sans marque d'auteur dans le
IVe tome du Supplément en janvier 1776, contient une adresse

directe à 1'«éloquent Rousseau»; ses démêlés avec la Vénérable

Classe des pasteurs neuchâtelois servent d'exemple
moderne à l'idée générale que la persécution pour hérésie cache

en fait un rapport de force50 :

Si les ministres de Neufchâtel, accusateurs de M. Rousseau,
fussent nés athéniens ou juifs, ils eussent donc à titre de forts,
également poursuivi Socrate ou Jesus. O éloquent Rousseau, que la
faveur du grand prince qui vous protege contre de tels fanatiques,
vous venge bien de leur insulte Vous n'eûtes point à rougir de
l'estime de ces stupides: elle eût prouvé quelqu'analogie entre leurs
idées et les vôtres ; elle eût taché vos talens. Vous fûtes persécuté
au nom de la Divinité, mais non par elle. (EY, Suppl., IV, 55ab)

Le rapprochement avec Socrate et Jésus, tout exagéré qu'il soit,
n'a rien d'ironique, de sorte que Rousseau apparaît ici comme
la figure hyperbolique du philosophe des Lumières persécuté.
Le renversement est donc exact et total par rapport aux attaques
artificieuses de Nonnotte également relayées par YEncyclopédie
d'Yverdon.

Mais le contexte qui amène cette apostrophe à Rousseau

jette une lumière encore plus surprenante sur l'extrême disparité

des textes réunis dans l'édition de De Felice.

49 L'art de Rousseau écrivain fait d'ailleurs l'objet de mentions élogieuses
dans quelques articles d'Yverdon, comme ProsopopÉe, (R), Belles-Lettres
(XXXV, 446ab) ou Force, (R), Beaux-Arts {Suppl., III, 557b).
50 On lit en effet au début de la partie de cet article intitulée «Intolérance
religieuse»: «Cette espece d'intolérance est la plus dangereuse. L'amour du

pouvoir en est le motif, & la religion le prétexte » (53b).



Rousseaudans les Encyclopédies 37

Pour bien cerner l'intolérance religieuse, l'auteur du texte a

d'abord opposé deux visions de l'incrédulité. D'un côté, celle
des religieux (prudemment incarnés par des représentants non
chrétiens) : «Aux yeux d'un muphti comme à ceux d'un bonze,
un incrédule est un impie que doit frapper le feu du ciel ; [...]»
(53b). De l'autre côté, celle du «sage»;

Cependant aux yeux du sage, ce même incrédule est un homme

qui ne croit pas au conte de ma mere l'oie. Mais que manque-t-il à

ce conte pour être une religion Rien, sinon qu'un grand nombre
de gens en soutiennent la vérité. (54a)

A bien la lire, cette phrase est proprement ahurissante dans une
Encyclopédie protestante puisqu'elle suggère que toute religion
repose sur une croyance collective en un récit - fut-il parfaitement

fictif, comme les contes de Perrault! L'article est donc
aussi aux antipodes de l'argumentaire philosophico-religieux
développé par Mingard contre la « secte des athées
Philosophes». Et ce parfum d'athéisme est encore plus net dans le

paragraphe qui précède directement l'adresse à Rousseau, où
l'on repère une formule qui sent le soufre :

Faut-il que par la fureur de leur intolérance, les prêtres
catholiques méritent encore ce nom [de race de vipères, donné par
Jésus aux Pharisiens]? A quel titre persécutent-ils un hérétique? Il
ne pense pas, diront-ils, comme nous. Mais vouloir réunir tous les

hommes précisément dans la même croyance, c'est prétendre qu'ils
ayent tous les mêmes yeux et la même physionomie: c'est
un souhait contre nature. L'hérésie est un nom que le puissant
donne à des opinions communément vraies, mais contradictoires
aux siennes. L'hérésie est locale, comme l'orthodoxie. L'hérétique
est un homme de la secte non-dominante dans la nation où il vit.
Cet homme moins protégé, et par conséquent plus foible[,] peut-
être [sic, pour «peut être»] impunément insulté. (55a)

On a bien lu: «L'hérésie est locale, comme l'orthodoxie »!
Autrement dit, les questions de croyance se résument à des

rapports de force localisés et toute « orthodoxie », toute doctrine

religieuse tenue pour vraie (y compris la doctrine chrétienne,



38 Alain Cernuschi

par conséquent) n'est qu'une croyance dominante, une
«opinion» qui a régionalement réussi.

Il est évident qu'aucun encyclopédiste d'Yverdon n'aurait
pu rédiger un tel texte. Il convient dès lors de se demander d'où
il a été tiré. La recherche de l'œuvre compilée révèle le laxisme
qui préside au choix des sources dans la confection des articles
d'Yverdon (laxisme au sens premier du terme : "tendance
marquée à la conciliation d'éléments opposés"). Il s'avère
en effet que l'article INTOLÉRANCE est directement recopié du
récent ouvrage de Claude-Adrien Helvétius (1715-1771) De
l'Homme, de ses facultés intellectuelles, et de son éducation,

paru en Hollande en 1772: un ouvrage où une pensée radicalement

sensualiste conduit l'auteur à développer des thèses

proches d'un matérialisme athée. Un premier livre d'Helvétius,
De l'Esprit, paru en 1758, avait d'ailleurs été condamné par
le Parlement de Paris et mis à l'index par le pape (l'auteur,
prudent, ne publia pas le second, qui parut de façon posthume).

Entre Nonnotte et Helvétius, l'écart ne peut guère être plus
béant

Comment, dès lors, comprendre de telles disparates entre
des articles d'une même Encyclopédiel

Résumons d'abord ce que nos analyses ont montré: aux

yeux de De Feiice et de ses collaborateurs, pour dénoncer
l'intolérance un ouvrage matérialiste fait l'affaire; pour dénoncer

l'antichristianisme un ouvrage catholique fait l'affaire; et

pour dénoncer l'athéisme un ouvrage de Rousseau fait l'affaire.
Cela signifie que YEncyclopédie d'Yverdon n'est en rien une
machine de guerre partisane mais procède d'un pragmatisme
accommodant. Plus précisément, les combats pour des Lumières

tempérées s'y font au cas par cas et avec les armes de tous
les camps. L'habit d'Arlequin qui en résulte montre bien qu'il
serait vain de chercher dans cette œuvre l'expression cohérente
d'une doctrine.

En fait, la leçon est double. La bigarrure et les discordances
de YEncyclopédie d'Yverdon témoignent bien sûr d'abord
d'une méthode de travail adaptée au genre du dictionnaire



Rousseaudans les Encyclopédies 39

encyclopédique (multiplicité des contributeurs et place importante

de la compilation) et au rythme de production voulu par
l'éditeur, entraînant l'absence d'un contrôle rédactionnel global
qui permettrait l'unification des contenus. On peut comprendre
maintenant que cette méthode est parfaitement cohérente avec
le pragmatisme dont nous venons de parler.

L'intérêt d'un tel texte pour l'enquête que nous menons ici
réside précisément dans ces deux caractéristiques qui font qu'il
enregistre, à travers la diversité de ses sources et l'indépendance

de ses contributions, la grande variété d'attitudes que
l'œuvre de Rousseau pouvait susciter dans les années 1770.

Qu'il soit apparu ici tour à tour comme un ennemi à abattre, un
allié de choix ou un héros à encenser renvoie au fait que, par
son positionnement philosophique singulier, en particulier
vis-à-vis des questions religieuses, Rousseau est une figure
complexe des Lumières, suscitant des réactions partagées et
modulées dans tous les camps.

Tel est le bilan relatif à la présence explicite de Rousseau
dans les colonnes d'Yverdon. Une seconde enquête reste à

mener, sur la présence éventuelle des œuvres de Rousseau par
compilation masquée. Or, cette enquête, on va le voir, fait
ressortir la bigarrure du texte de façon plus accentuée encore.

II. Présence implicite d'un penseur novateur

Lorsqu'on cherche si les œuvres de Rousseau ont été

exploitées anonymement dans YEncyclopédie d'Yverdon, il
apparaît assez rapidement que le Genevois fait bien partie des

«véritables sources» dont les encyclopédistes romands tirent
profit. De plus, la masse textuelle concernée par cette nouvelle
enquête est beaucoup plus importante que la quarantaine d'articles

envisagés jusqu'ici.
Il faut d'abord mentionner que YEncyclopédie d'Yverdon

fait un usage massif du Dictionnaire de musique de Rousseau,

paru deux ans avant le début de l'entreprise. Refonte largement



40 Alain Cernuschi

augmentée des articles que le Genevois avait rédigés pour
YEncyclopédie parisienne, ce Dictionnaire permettait à bon

compte aux compilateurs-encyclopédistes yverdonnois de
présenter une version renouvelée de ce corpus : 437 articles en sont
directement repris, soit la moitié des entrées du Dictionnaire de

Rousseau.51

Ces reprises, toutefois, ne marquent pas vraiment un choix
engagé de la part des encyclopédistes romands puisque d'une
part la matière concernée n'était pas idéologiquement exposée
(même si les querelles musicales ont souvent eu, dans la France
du XVIIIe siècle, l'allure de véritables guerres d'idées, elles
n'étaient pas perçues avec la même acuité dans le reste
de l'Europe) et que, d'autre part, il n'y avait pas de sources
concurrentes. Du moins au début de l'entreprise. Car on
relèvera que, dès que le dictionnaire des beaux-arts de Sulzer,
dont nous avons déjà parlé, paraît en allemand, De Felice en
fait traduire un ensemble d'articles, parmi lesquels se trouvent
des textes relatifs à la musique, comme : INSTRUMENTALE, (N),
Musique, Beaux-Arts ; SYMPHONIE, (R), Musique ; ou encore
VARIATIONS, (R), Musique — des textes qui élargissent l'horizon

de référence musical de YEncyclopédie d'Yverdon, avec,
notamment, des mentions précises à certaines œuvres de Jean-
Sébastien Bach (ce sont même les premières faites en français à

ce compositeur).
Il n'en reste pas moins que, malgré ces quelques références

occasionnelles, la pensée musicale de Rousseau demeure
globalement dominante dans les volumes édités par De Felice, même
si les lecteurs ne s'en aperçoivent pas, les textes compilés
n'étant pas référencés.

51 Pour une analyse de ce dossier, on me permettra de renvoyer à l'étude que
j'ai publiée dans un ouvrage d'hommage à Jacques Proust: «La compilation
encyclopédique. Exemple du traitement du Dictionnaire de musique de Rousseau

par YEncyclopédie d'Yverdon», in Lectures de Jacques Proust, textes
rassemblés par Muriel Brot et Santé A. Viselli, [Montpellier], Presses universitaires

de la Méditerranée, 2008, pp. 103-147.



Rousseau dans les Encyclopédies 41

Ce qui surprendra sans doute plus, c'est que la pensée

politique de Rousseau est elle aussi très présente dans les
volumes d'Yverdon, par le même biais et selon les mêmes
modalités.

Compilation directe du Contrat social
L'un des domaines de spécialisation de De Felice est le droit

politique. On a mentionné, dans l'introduction de cette étude,
son édition de référence des écrits de Burlamaqui et son rôle
dans la diffusion des idées de Beccaria et de Verri, au cours
des années 1760. Dans YEncyclopédie d'Yverdon qu'il édite
la décennie suivante, il prend en charge personnellement la
confection des articles portant sur le Droit, le Droit naturel, le

Droit des gens, la Politique et la Jurisprudence52.
Or, parmi les sources qu'il compile pour composer ces

articles, le Contrat social de Rousseau est sollicité à plus d'une
reprise. Les emprunts directs sont même importants puisque pas
moins de vingt-deux chapitres de l'œuvre (sur quarante-huit)
sont recopiés dans une dizaine d'articles ou d'additions de
YEncyclopédie d'Yverdon, en particulier dans: GOUVERNEMENT,

(R), Droit Polit.55, qui reprend les onze premiers
chapitres du Livre III du Contrat-, dans les articles
LÉGISLATEUR, (R), Polit., Législation, (R), Gramm. & Politiq. et

PEUPLE, le, Gouvern. politiq.54, qui tirent parti de la seconde

partie du Livre II; et dans VOLONTÉ générale, (N), Droit
Polit.55, article qui reproduit le célèbre premier chapitre du

Livre IV «Que la volonté générale est indestructible» et par
lequel De Felice introduit cette notion dans la nomenclature du

52 Sur les 854 articles de VEncyclopédie d'Yverdon qui portent la marque
de De Felice, 378 appartiennent à ces domaines de connaissance, soit trois
fois plus que pour ses deux autres domaines de prédilection que sont la

philosophie et la morale d'un côté (119 articles), les sciences
physicomathématiques de l'autre (104 articles).
53 EY, XXII, 73b-86b.
54 Successivement : XXV, 809a-810b, 821 b-822b et XXXIII, 278b-282a.
55 XLII, 545a-546a.



42 Alain Cernuschi

•m il>* f'firrtw it fwrttt

Portrait gravé de De Felice parfois inséré dans VEncyclopédie d'Yverdon (BVY)



Rousseaudans les Encyclopédies 43

dictionnaire encyclopédique. Le tableau n°2 des Annexes donne

une vue d'ensemble des emprunts faits au Contrat social dans
YEncyclopédie d'Yverdon.

Il convient toutefois de noter que cette œuvre de Rousseau
n'est pas la source principale dont se sert De Felice. L'éditeur
privilégie plus souvent le Droit de la nature et des gens de

Pufendorf traduit par Jean Barbeyrac, les Principes du droit de
la nature et des gens de Burlamaqui, le Droit des gens d'Emer
de Vattel, enfin Des corps politiques et de leurs gouvernemens
de Jean-Charles de Lavie. La présence de Rousseau dans cet
ensemble n'est au reste pas anormale puisque la pensée
politique du Genevois s'inscrit clairement à l'intérieur des théories

propres à l'école du droit naturel56, par rapport à laquelle,
cependant, il développe des thèses souvent plus radicales.

Il faudrait un spécialiste des théories politiques du temps
pour mener une analyse serrée des choix opérés par De Felice
entre ces sources en fonction des sujets des articles. Globalement,

on constate que les aspects les plus radicaux du Contrat
social ne sont jamais retenus par l'éditeur d'Yverdon. C'est le

cas par exemple de la question de la souveraineté. Rousseau

développe ce sujet dans le Livre I et au début du Livre II,
en défendant l'idée que la souveraineté est inaliénable et
indivisible57. De Felice laisse de côté ces chapitres et, pour
composer son article SOUVERAINETÉ, procède à un montage
d'extraits tirés de Vattel, Burlamaqui et Lavie58; il contient une
section intitulée «Souveraineté divisée» (XXXIX, 145a) qui
s'oppose à l'idée d'indivisibilité. De Felice ajoute quelques

56 D'ailleurs, Elie Bertrand, dans l'article Morale, (R), après avoir fait
l'historique de l'émergence de la théorie du droit naturel avec Grotius,
Hobbes et Pufendorf, cite «l'auteur du Contrat social», parmi la «multitude
d'écrivains [...] ensuite entrés dans cette carrière » (EY, XXIX, 325b).
57 Contrat social, Livre II, chap. 1 et 2. Sur cette spécificité de Rousseau par
rapport à l'école du droit naturel, voir Robert Derathé, Jean-Jacques Rousseau

et la science politique de son temps, Paris, Vrin, 1988, chap. V, p. 248ss.
58 Souveraineté, (R), Droit Polit. {EY, XXXIX, et 139a-147b). Voir aussi

l'article Souverain, (R), Droit Nat. et Polit, (ibid., 131a-139a), combinant
Vattel et Burlamaqui.



44 Alain Cernuschi

renvois à la fin, en particulier à ALIÉNATION pour la question
de «Yinaliénabilité de la souveraineté» (147b); et l'article en

question, qui porte aussi sa marque, reproduit Pufendorf et

Vattel et développe des thèses moins extrêmes que celles de

Rousseau. Les exemples pourraient être multipliés. Ainsi, le

sujet délicat de la religion civile, abordé par Rousseau dans

l'avant-dernier chapitre du Contrat, est-il présenté dans les

volumes d'Yverdon à travers un extrait du Droit des gens
de Vattel. La notion même de pacte social, quant à elle, dont
Rousseau donne une définition si exigeante au chapitre 6 du

Livre 1, semble constituer une sorte de tache aveugle dans
YEncyclopédie d'Yverdon qui, sous PACTE SOCIAL59 se contente
de renvoyer à SOCIÉTÉ civile, une entrée absente

Malgré le tri opéré par De Felice, la reprise de près de la

moitié du contenu du Contrat social dans son Encyclopédie
constitue un des plus surprenants vecteurs de diffusion (masquée)

des idées politiques de Rousseau. Cette présence est
d'autant plus étonnante qu'il semble que l'éditeur n'accordait
pas grand prix à l'œuvre de Rousseau. C'est du moins ce qui
transparaît de ce passage d'une lettre adressée à Pietro Verri, de

Milan, en 1767 :

tout tolérant que je suis, je n'aurais pas manqué de brûler Voltaire
depuis longtemps et d'enfermer dans une maison de fous Rousseau.

Le premier parce qu'il n'a pas raisonné, il a raillé, et il a eu

précisément en vue de vomir les blasphèmes les plus horribles
contre la divinité, le sachant et le voulant. Le second, parce qu'il
ne pèche que par ignorance. Ayant manqué de faire ses études de

bonne heure, malgré son talent d'écrire, et sa mémoire, il n'a pas

pu parvenir à penser systématiquement. Le Contrat social nous fait
voir à chaque page qu'il ne connaît pas les premiers principes du
droit.60

59 EY, XXXI, 651b.
60 Lettre du 18 juin 1767, publiée par Clorinda Donato sous le n°VI dans

«The Letters of Fortunata Bartolomeo De Felice to Pietro Verri», Modem
Language Notes, n° 107, 1992, p. 74-111.



Rousseaudans les Encyclopédies 45

De Felice a-t-il changé d'avis en travaillant aux articles de son
Encyclopédie ou se montre-t-il simplement plus souple lorsqu'il
devient compilateur? Impossible de le savoir...

Du moment que le Contrat social fait partie des sources
compilées de l'édition d'Yverdon, on peut se demander si les

autres grandes œuvres philosophiques de Rousseau y ont aussi
été exploitées. Commençons l'investigation par Emile, que
Rousseau tenait pour son maître ouvrage, la somme de toute sa

pensée.

Compilation indirecte «/'Emile
L'enquête électronique menée dans VEncyclopédie d'Yverdon

à partir à'Emile apporte des résultats apparemment comparables

à ceux obtenus pour le Contrat social mais certaines
particularités invitent à la prudence interprétative.

Ce qui est comparable est le fait qu'une dizaine d'articles,
parfois importants, de l'édition d'Yverdon reproduisent des

passages d'Emile extraits de tous les Livres du traité de Rousseau.

Le tableau n° 3 des Annexes donne le détail de ces reprises ;

on y relève notamment une longue addition non signée à

l'article ENFANCE, Médecine et une addition signée (D. F.) à

l'article Fille (N), Droit naturel ; ou encore un extrait tiré de la
«Profession de foi du Vicaire savoyard» dans une addition à

l'article Evangile, (N), Théol., également sous la marque de

De Felice.
Ce dernier emprunt ne manque pas de piquant lorsqu'on se

souvient que De Felice n'a pas hésité, par ailleurs, à convoquer
subrepticement Nonnotte pour lutter contre ces pages subversives

du Livre IV d'Emile Mais le passage ici retenu est en fait
le célèbre éloge des Evangiles qui, au cœur des doutes que le

Vicaire développe, éclaire soudain sa religiosité d'un jour tout
différent, empreint du sentiment du sacré : «Je vous avoue aussi

que la majesté des Ecritures m'étonne, la sainteté de l'Evangile
parle à mon cœur. Voyez les livres des Philosophes avec toute
leur pompe: qu'ils sont petits près de celui-là! Se peut-il qu'un
livre à la fois si sublime et si sage soit l'ouvrage des hommes?»,



46 Alain Cernuschi

passage qui contient la fameuse formule: «Oui, si la vie et la
mort de Socrate sont d'un sage, la vie et la mort de Jesus sont
d'un Dieu.»61

Partons de cette reprise pour mettre en évidence maintenant
quelques différences dans le traitement des sources par rapport
à la compilation du Contrat social. On remarque d'abord un
travail attentif de retouches au début et à la fin du passage : la
formule subjective («Je vous avoue que...») est supprimée, de

même que les dernières lignes où le Vicaire évoquait les
invraisemblances des Evangiles62. Ensuite et surtout, ce passage
tiré à'Emile est introduit par un paragraphe, également de

Rousseau mais tiré d'une autre œuvre, ses Observations [...]
sur la Réponse qui a été faite à son Discours (texte aussi
nommé Réponse à Stanislas, lié à la réception du Premier
Discours), avec, une nouvelle fois, une adaptation du début :

*Cévangile n'a besoin que d'être médité pour porter dans

l'ame l'amour de son auteur, et la volonté d'accomplir ses

préceptes. Jamais la vertu n'a parlé un si doux langage ; jamais la

plus profonde sagesse ne s'est exprimée avec tant d'énergie et de

simplicité. On n'en quitte point la lecture sans se sentir meilleur
qu'auparavant. (EY, XVII, 537b; l'astérisque signale qu'il s'agit
d'une addition)63

De tels indices d'un véritable travail de marqueterie sur les

textes de Rousseau se multiplient lorsqu'on regarde de près les

grands articles d'Yverdon tirés d'Emile. Comme le tableau en

annexe le fait voir, l'addition à ENFANCE n'exploite pas moins
de neuf passages différents du traité, extraits des trois premiers

61 OC, IV, 625-626.
62 «Avec tout cela ce même Evangile est plein de choses incroyables, de

choses qui répugnent à la raison et qu'il est impossible à tout homme sensé de

concevoir ni d'admettre! [...]» (627) - développement absent de l'article
Evangile.
63 Cf. avec Observations..., OC, III, 48-49. Le texte de Rousseau commençait

ainsi : «Ce divin Livre, le seul nécessaire à un Chrétien, & le plus utile de

tous à quiconque même ne le serait pas, n'a besoin que d'être médité

pour... ».



Rousseaudans les Encyclopédies 47

Livres, et les recombine dans un ordre spécifique. Des constats
analogues peuvent être faits pour les additions à Fille (sept

passages différents extraits du Livre V et recomposés), à PITIÉ

(cinq passages du Livre IV combinés avec des extraits tirés du
Second Discours), et à MÉCHANCETÉ (deux passages des Livres
I et IV), ou encore pour l'extrait de l'article SOCIÉTÉ CONJUGALE,

(N), Morale, fondé sur trois passages successifs du
Livre V d'Emile et complétés d'un long extrait provenant de

La Nouvelle Héloïse (2e partie, lettre II). Au total, ce sont
trente-trois extraits différents d'Emile qui se trouvent découpés
et recomposés pour nourrir les dix articles concernés de

l'Encyclopédie d'Yverdon, dans lesquels, on l'a vu, ils se trouvent parfois
agencés avec des extraits tirés d'autres textes de Rousseau.

Ces données supposent un travail de lecture long et attentif
d'Emile, la plume à la main, puis la réunion des extraits
sélectionnés en fonction de thèmes communs. Le contraste est

important par rapport au travail accompli sur le Contrat social,
qui procède d'un simple "copié-collé". Ajoutons que cet
ouvrage-ci, assez bref et divisé en courts chapitres munis chacun
d'un titre, se prêtait bien à l'opération alors qu'Emile est un
texte extrêmement long et sans découpage précis64. De sorte

que le travail de compilation que nous venons de mettre en
évidence paraît tout à fait incompatible avec le rythme effréné
de fabrication de l'Encyclopédie d'Yverdon.

Ces doutes incitent à approfondir l'enquête érudite. En fait,
nous nous trouvons devant un cas où une source très visible

parce que très connue (une œuvre de Rousseau) peut en cacher

une autre, un intermédiaire plus discret. En effet, pour Emile
(comme pour d'autres textes encore de Rousseau, nous allons le

voir), il apparaît que les encyclopédistes d'Yverdon se sont tout
simplement servi d'un de ces "digests" que nous avions déjà
évoqués dans notre première étude autour de \'Encyclopédie

64 Dans les Œuvres complètes de la Pléiade, le Contrat social occupe
120 pages et Emile 628 pages.



48 Alain Cernuschi

parisienne65: Les Pensées de J. J. Rousseau composées par
Joseph de Laporte en 1763.

Cet ouvrage de compilation exploitait toutes les œuvres
publiées de Rousseau à cette date dont Laporte avait précisément

sélectionné, en fonction de sujets généraux, des extraits
qu'il recomposait ensuite pour former les différentes sections
de son ouvrage, ordonnées thématiquement : quatre-vingt-six au
total, depuis «Dieu» et «Evangile» jusqu'à «Pensées diverses»,

en passant par «Religion», «Pitié», «Caractères», «Théâtre»,
«Filles», etc. Ce découpage en sections faisait de l'ouvrage de

Laporte un texte en quelque sorte prêt à l'emploi encyclopédique.

Et de fait, ce sont exactement les sections «Enfants»
ou «Filles» qui se voient reproduites dans les additions aux
articles ENFANCE et FILLES dont nous avons déjà parlé. De
même pour tous les autres articles où se retrouvent des passages
d'Emile.

On peut aussi revenir à Mingard et aux citations de Rousseau

qu'il insère dans son article ATHÉE puisque, on s'en
souvient, elles présentent les mêmes caractéristiques de retouches

par rapport à l'original et de combinaison d'extraits
différents. La confrontation avec l'ouvrage de Laporte révèle
très vite que le pasteur lausannois, à son tour, n'est pas allé
chercher plus loin : sa première citation, issue de deux lettres de

La Nouvelle Héloïse, résulte d'un collage opéré par Mingard
entre le début de la section «Athéisme. Fanatisme» des

Pensées et un extrait de la section «Religion», deux sections

qui se suivent dans l'ouvrage de Laporte66; dans sa deuxième
citation, Mingard suit Laporte pour le montage (section
«Religion») mais les modifications sont de lui67; pour la
troisième, la plus longue des citations tirées de Rousseau,

Mingard revient à la section «Athéisme. Fanatisme» de

65 BAJJR n° 68, p. 29.
66 Les Pensées de J. J. Rousseau, citoyen de Genève, Amsterdam, 1763, p. 8

à 10 et 10 à 14.
67 Voir note 44.



Rousseaudans les Encyclopédies 49

Laporte; enfin, la dernière, qui lui sert de péroraison dramatisée,

se trouve également dans la section «Religion», à la suite
directe du passage qu'il a utilisé pour sa deuxième citation.
Mingard se réfère donc à Rousseau en général, sans savoir de

quels textes proviennent les extraits qu'il met en œuvre.

Présence dispersée de Rousseau
Une dernière enquête reste dès lors à conduire. Au lieu de

partir des œuvres de Rousseau pour voir si elles sont compilées
dans YEncyclopédie d'Yverdon, il est plus pertinent de partir
directement du compendium de Laporte pour chercher si

d'autres sections encore de son livre ont été sollicitées par les

encyclopédistes romands.
Le résultat, dont le détail figure dans le tableau n°4 des

Annexes, est éloquent : les Pensées de J. J. Rousseau ont fourni
au total la matière de 25 articles nouveaux ou refaits (soit 14 de

plus par rapport à ceux que nous avions déjà repérés). La prose
de Rousseau court ainsi dans un ensemble non négligeable
d'entrées encyclopédiques, mais de façon anonyme puisque,
rappelons-le, à l'exception de Mingard qui rapporte entre
guillemets et nomme l'auteur, tous les matériaux issus de Laporte
sont reproduits sans mention de source.

Cet anonymat n'empêche pas que la série d'articles
alimentés par Rousseau via Laporte éclaire aussi une certaine

réception de l'écrivain par les encyclopédistes d'Yverdon,
puisque notre enquête permet de reconstituer les choix qu'ils
ont opérés à l'intérieur des 86 sections des Pensées. On relève

en particulier que ne sont quasi pas exploitées les rubriques de

Laporte qui renvoient à la psychologie (Amour, Amour propre,
Goût, Idées, Imagination, Passions, Sentiments), aux questions
sociales et économiques (Duel, Excès de vin, Honneur,
Hypocrisie, Luxe, Médecin, Richesse, Suicide) ou encore à la
théorie anthropologique propre à Rousseau (Différence de

l'homme policé et de l'homme sauvage, Homme, Homme civil,
Homme sauvage, Liberté). D'autres thématiques sont partiellement

utilisées : ce qui ressortit à l'éducation (Enfants, Etude et



50 Alain Cernuschi

Voyages sont reproduits, mais pas Adolescence, Devoir des

mères, Devoir des pères et Education) ou à la femme (Coquetterie

et Filles alimentent deux articles, mais pas Chasteté ou
Femme). Les rubriques liées à la religion sont quasi toutes
exploitées, sauf Dieu. De même, celles liées à la vie en société

(Assemblées de danse, Conversation. Politesse, Maîtres,
Domestiques), sauf Théâtre.

Evidemment, les rares sections que Laporte consacre au
droit et aux idées politiques de Rousseau (comme Gouvernement,

Législateur ou Peuple) sont laissées de côté, mais c'est
parce que De Felice, pour de tels sujets, se passe d'intermédiaire.

On notera toutefois que les sections Amour de la patrie
et Institutions sociales nourrissent trois articles différents: c'est
qu'elles ne proviennent pas du Contrat social mais du Discours
sur l'économie politique ou à'Emile.

Pour caractériser les centres de gravité des textes retenus, il
est aussi possible de considérer les champs de connaissance

auxquels appartiennent les articles qu'ils alimentent. On s'aperçoit

que la Morale se taille la part du lion. 11 s'agit sans doute
d'abord d'un effet du traitement par morceaux choisis qui
caractérise l'ouvrage de Laporte : en isolant des paragraphes de

valeur générale hors de leur contexte singulier, les Pensées de
J. J. Rousseau donnent une coloration moralisante à quasi tous
les extraits. Il n'empêche que les encyclopédistes d'Yverdon
paraissent affectionner cette perspective.

Considérés de plus haut, ces multiples emprunts au recueil
de Laporte témoignent d'un mode de réception de Rousseau qui
se met en place dès les années 1760: sa présence diffuse et
médiate dans des ouvrages de compilation par reproduction
répétée de morceaux choisis dont l'origine tend à s'effacer. Il
s'agit là d'une propagation indirecte de la pensée de Rousseau

sous forme d'idées générales mais qui permet de repérer la part
de ses œuvres qui rencontrait alors une sorte d'assentiment non
conflictuel.



Rousseaudans les Encyclopédies 51

De ce point de vue, YEncyclopédie d'Yverdon n'est qu'un
relais parmi beaucoup d'autres. Un seul exemple pour s'en
persuader: les paragraphes qu'elle reproduit dans l'article
TALENT (N), Mor., tirés de Laporte qui les extrayait de La
Nouvelle Héloïse, se retrouvent également dans d'autres compilations

du même type, comme L'Esprit de Julie, ou Extrait de
La Nouvelle Héloïse, par Formey (1763) ou, plus tardivement,
Le Véritable Esprit de J. J. Rousseau par Sabatier de Castres

(1804), mais aussi, sous forme cette fois anonyme, dans

Le Code de l'Humanité, un grand dictionnaire de législation
universelle que De Felice édite à la suite de YEncyclopédie
d'Yverdon en recyclant une partie de ses articles (T. XIII,
1778), dans le Dictionnaire universel des sciences morale,
économique, politique et diplomatique de Robinet (T. 30, 1783) ou
dans la Bibliothèque universelle des dames (T. 16, 1790).

Ce mode de diffusion des idées de Rousseau, standardisées

sous forme de morceaux choisis, renvoie à une réception molle
et consensuelle qui s'oppose à la réception critique liée à des

enjeux philosophiques précis et suscitant débats ou polémiques.
VEncyclopédie d'Yverdon, de fait, relaie ces deux types de

circulation des textes et des idées de Rousseau.

Conclusions

Le bilan d'ensemble de cette longue étude peut se décliner
sur plusieurs registres.

En premier lieu, on mesure un changement important par
rapport à la première enquête sur YEncyclopédie de Diderot
et D'Alembert, qui montrait que Rousseau, dans les années

1750/60, n'avait pas encore acquis le statut d'écrivain
incontournable. VEncyclopédie d'Yverdon permet au contraire de

voir que, dans les années 1770, Rousseau a clairement rejoint le

panthéon des grands écrivains des Lumières, aux côtés de

Voltaire et de Montesquieu (d'une génération plus ancienne).
On peut se demander ensuite jusqu'à quel point le contexte

spécifique de YEncyclopédie d'Yverdon a orienté la réception



52 Alain Cernuschi

des œuvres de Rousseau et l'image de l'écrivain dans les

volumes dirigés par De Felice. On a repéré d'une part que
Berne, en particulier son milieu éclairé patricien qui parrainait
l'éditeur, se défiait de Rousseau (on sait au demeurant que le

gouvernement bernois ne transigea pas au moment de chasser

l'écrivain de l'île de Saint-Pierre); et d'autre part que le
protestantisme générait une sorte de suspicion à l'encontre de

l'écrivain. Mais il est apparu que, par la manière pragmatique
dont elle assume la défense des Lumières et par son mode
même d'élaboration, YEncyclopédie d'Yverdon n'avait rien
d'une entreprise partisane. De sorte qu'on peut la considérer
globalement comme étant plutôt indépendante par rapport à ces

déterminations contextuelles.
C'est d'ailleurs ce qui a fait d'elle un terrain d'investigation

fructueux; à double titre, même. Grâce à ces caractéristiques,
elle nous a d'abord permis de prendre la mesure du très large
éventail des réceptions possibles de Rousseau dans les années

1770: aux extrêmes, soit l'ennemi pernicieux contre lequel
toutes les armes de la polémique sont autorisées, soit la figure
idéalisée du philosophe persécuté; et, entre les deux, les

diverses positions d'auteur de référence plus ou moins valorisé.
On relèvera toutefois que ces portraits contrastés ont quasi
toujours émergé à propos de questions liées à la religion. Il y a

là, sans aucun doute, un point de cristallisation caractéristique
d'une encyclopédie à substrat protestant - dont ce serait, au
fond, le seul effet significatif que notre enquête ait fait
apparaître. Car si la défense de la religion chrétienne constitue bien
un axe préférentiel pour les encyclopédistes romands, la grande
latitude laissée à leurs interventions a rendu possibles des

positionnements variés : on a vu d'un côté De Felice, via Nonnotte,
enclin à défendre les aspects surnaturels d'une religion révélée
et s'opposer, par conséquent, au Rousseau du Vicaire savoyard
et des Lettres écrites de la montagne ; on a vu, de l'autre, un
Mingard nettement théiste qui, par conséquent, n'a pas hésité à

convoquer l'éloquence de Rousseau dans son propre combat
contre l'athéisme.



Rousseaudans les Encyclopédies 53

h'Encyclopédie d'Yverdon s'est révélée un terrain d'investigation

fructueux sur un autre registre encore en nous
permettant de comprendre les modalités très différentes selon

lesquelles les textes et les idées de Rousseau circulaient dans

ces années-là, depuis le débat explicite, fondé sur des citations,
jusqu'à la diffusion implicite et "consensualisée" de morceaux
choisis sans cesse reproduits, en passant par la compilation
directe qui, bien que non référencée, donne cependant à lire de

façon immédiate des pages de Rousseau. Par opposition à

YEncyclopédie parisienne, où quasi toutes les œuvres de Rousseau

étaient citées explicitement, si ce n'est discutées, l'édition
d'Yverdon présente, elle, une sorte de sédimentation variable :

on vient de le souligner, la citation explicite y est pour ainsi
dire réservée aux œuvres incluant des discussions sur la

religion; à l'inverse, des textes comme le Second Discours, la

Lettre à D'Alembert sur les spectacles ou La Nouvelle Héloïse

n'y sont présents que de façon sourde à travers les montages
thématiques conçus par Laporte. Il est enfin intéressant de

relever que, sur la strate intermédiaire des reprises directes
mais masquées, le seul ouvrage de Rousseau immédiatement
compilé dans YEncyclopédie d'Yverdon, à côté du Dictionnaire
de musique, soit le Contrat social. Cette dernière donnée
renvoie à la réception personnelle de Rousseau par De Felice lui-
même, orientée ici par son intérêt particulier pour le droit
naturel et les questions politiques.

Cela nous conduit à un ultime point: la question de la

position globale de De Felice par rapport à Rousseau. L'ensemble

des données réunies dessine une posture digne d'un Janus

très ambigu : sa correspondance a montré un anti-rousseauiste

tranchant; sa pratique d'éditeur l'a révélé non partisan et loyal ;

son activité d'encyclopédiste, enfin, a manifesté un mélange de

critique et d'appropriation qui semble trahir une sorte de

fascination réticente. Bref, il y a quelque chose de paradoxal
dans cet alliage d'attrait et de répulsion.

Mais cette réception paradoxale renvoie peut-être, en
dernière analyse, à ce que Rousseau représentait pour tous ses



54 Alain Cernuschi

contemporains: un écrivain qui ne laisse jamais indifférent, qui
énerve, qui choque, qui soulève d'innombrables polémiques
mais, en même temps, qui séduit, qui captive l'attention, qui
développe des idées stimulantes et poussant à la réflexion,
enfin - et peut-être surtout - qui donne une expression inimitable

à certaines des grandes aspirations de son temps en

plaçant la sensibilité au cœur de son écriture. En tous les cas,
chacune de ces facettes transparaît dans la bigarrure de
YEncyclopédie d'Yverdon.

Alain Cernuschi
Université de Lausanne



Rousseau dans les Encyclopédies 55

ANNEXES

1. Liste des 37 articles de l'Encyclopédie d'Yverdon mentionnant
Rousseau

Rousseau y apparaît soit par son nom (entrées que nous signalons par
une étoile : *), soit par une locution le désignant explicitement, soit par
le titre d'une de ses œuvres.

27 d'entre eux paraissent dans la série régulière (vol. 1 à 42, de sept.
1770 à mai 1775):

ACADÉMICIENS, (R), Histoire de la philosophie ancienne
AHOLA et AHOLIBA, (N), Théol.

ATHÉE, (R), Hist, de la Philosophie
BASSE FONDAMENTALE, (R), Musique
CANEVAS
COMÉDIE, Belles-Lettres

DEFAUT, (N), Gram. Méthaphys. [s/c] Morale
DIVORCE, (R), Droit Nat., Philos. Mor., Religion, Politique
ELMENHORT, Henri, (N), Hist. Litt.
GENEVE, (R), Géogr. Hist, et Polit.
GENRE, Musiq.
LANGUE, Gramm.

MIRACLE, (R), Théol.

MORALE, (R)
NOM, Métaph. Gramm.

NOTES, (R), Musiq.
OPÉRA COMIQUE, (R), Belles-Lettres
PEINES DE L'ENFER, éternité des, (R), Théol.
PROSOPOPÉE, (R), Belles-Lettres

PUDEUR, Morale
RICHESSE, Phil. Mor.
SAINT-PIERRE, Charles Irenée de Costel, (N), Hist. Litt.
SATURNALES, Mythol. Littér. Médaill. Antiquit. rom.
SOLÉCISME, (R), Gramm.
TEMPÉRANCE, Morale
VALTRAVERS, (N), Géog. Mod.
UNITÉ DE MÉLODIE, (N), Musiq.



56 Alain Cernuschi

9 articles figurent dans le Supplément de Y Encyclopédie d'Yverdon
(vol. 1 à 6, de juillet 1775 à mai 1776) :

*ABAUZIT, (R), Hist. Litt.
*BEAUX-ARTS, (R)
*FORCE, (R)
GRIFFET, Henri, (N), Hist. Litt.
INTOLÉRANCE, Morale
MUSIQUE, s.f. Mathém. et Beaux-Arts
RUSSIE, Géog. mod.

QUERELLES LITTÉRAIRES, (N), Litt.
SPECTACLES, (N), Invent, ancien, et mod.

On trouve enfin une mention à Rousseau dans le volume des Planches
contenant la section relative à la musique (vol. VIII, de 1779) :

*Explications des Planches de MUSIQUE (Planche F, fig. 1 ; Pl. J,

fig. 3 et fig. 9)



Rousseau dans les Encyclopédies 57

2. Plan du Contrat social et chapitres recopiés dans VEncyclopédie
d'Yverdon

Contrat social Encyclopédie d'Yverdon
1-1. Sujet de ce premier livre

I-2. Des premières sociétés

1-3. Du droit du plus fort - Droit du plus fort (N) Polit. (XIV, 579ab) D.F.

1-4. De l'esclavage -* add. à Esclavage, Droit nat., Religion,
Morale (XVII, 41a-43a)

D.F.

1-5. Qu'il faut toujours remonter à une

première convention

1-6. Du pacte social

1-7. Du souverain
1-8. De l'état civil -+ Etat civil (R) Droit Politique (XVII, 324b-

325a)

D.F.

1-9. Du domaine réel

11-1. Que la souveraineté est

inaliénable

II-2. Que la souveraineté est indivisible

II-3. Si la volonté générale peut errer
II-4. Des bornes du pouvoir souverain

li-5. Du droit de vie et de mort

li-6. De la loi

II-7. Du législateur * Législateur (R) Polit. 1e partie (XXV,

809a-810b)

D.F.

11-8. Du peuple
-» add. à Peuple, le, Gouvern. politiq.

(XXXIII, 278b-282a)
D.F.11-9. Suite

11-10. Suite
11-11. Des divers systèmes de

législation
-» Législation (R) Gramm, et Politiq. (XXV,
821 b-822b)

D.F.

11-12. Division des lois

111-1. Du gouvernement en général

-» Gouvernement (R) Droit Polit. (XXII,

73b-86b)
D.F.

III-2. Du principe qui constitue les
diverses formes de gouvernement
III-3. Division des gouvernements
III-4. De la démocratie
III-5. De l'aristocratie
III-6. De la monarchie
III-7. Des gouvernements mixtes
III-8. Que toute forme de

gouvernement n'est pas propre à

tout pays
III-9. Des signes d'un bon

gouvernement
111-10. De l'abus du gouv.et de sa

pente à dégénérer
111-11. De la mort du corps politique



58 Alain Cernuschi

lli-12. Comment se maintient l'autorité
souveraine
111-13. Suite
111-14. Suite

111-15. Des députés ou représentants + extr. de Député (R) Hist. Mod. et Droit
Polit. (XIII, 506b-508b)

ns

111-16. Que l'institution du gouv. n'est

point un contrat
111-17. De l'institution du gouvernement
111-18. Moyens de prévenir les

usurpations du gouv.
IV-1. Que la volonté générale est
indestructible

- Volonté générale (N) Droit Polit. (XLII,

545a-546a)

D.F.

IV-2. Des suffrages
IV-3. Des élections

IV-4. Des comices romains
IV-5. Du tribunat -* Tribunat (N) Droit Polit. (Suppl. VI,

455b-456b)

ns

IV-6. De la dictature

IV-7. De la censure
IV-8. De la religion civile

IV-9. Conclusion



Rousseaudans les Encyclopédies 59

3. Passages A''Emile que l'on retrouve dans l'Encyclopédie
d'Yverdon

E

m

i
1

e

OC, IV Encyclopédie d'Yverdon marque

1 249 art. Institutions sociales (N), Mor. Ns XXIV, 661b-

284-286 add. à Enfance, Médecine Ns XVI,134a-
288 add. à Méchanceté et Méchant, Morale Ns XXVIII, 30b-31a

287-290 add. à Enfance, Médecine Ns Suite
II 299

311 Dépendance (N), Morale D.F. XIII, 465ab

321 add. à Enfance, Médecine Ns Suite

342-344 (avec sauts) 1

369-370 T

III 426,427-428 1

436 (1 phr.) 1

475

IV 504 11 extr. add. à Pitié, Morale Ns XXXIII, 692a

508

511-512 1

514-515 1

548

597 add. à Méchanceté et Méchant, Morale Ns Suite

625-626 (Prof.foi) extr. add. Evangile (N), Théo!. D.F. XVII, 537b-

645-648 add. à Signe, Métaphys. Ns XXXVIII, 558a-

V 700-701 11 add. à Fille (N) Droit naturel et Morale D.F. XIX, 248a-

709

709-710

715

716-717 1

720 extr. Société conjugale (N) Morale Ns XXXVIII, 695b-

738 add. à Fille (N) Droit naturel et Morale D.F. Suite

745 1

766-767 extr. Société conjugale (N) Morale Ns Suite

767-768

768-769

827 add. à Voyage, Education Ns XLII, 575a-

828-831



60 Alain Cernuschi

4. Sections des Pensées de J. J. Rousseau (Laporte) utilisées dans
VEncyclopédie d'Yverdon

(les sections sont présentées par ordre alphabétique ; le chiffre qui suit
indique la page où elles commencent dans l'ouvrage de Laporte)

Pensées de Rousseau Encyclopédie d'Yverdon

Accent 180

Adolescence 318

Amants 73

Ami, Amitié 75

Amour 61

Amour de la Patrie 56 -> Amour de la patrie (N) Droit naturel signé
D.F. (Il, 426ab)
-> début de l'add. à Patrie, Gouvern. polit.,
sous-titre : Amour de la patrie (XXXII, 501b),

signée D.F. et qui continue avec Emer de

Vattel, Droit des gens (1,11)

Amour propre, A. de soi-

même 59

Assemblées de Danse

188

Danse (N), Morale ns (XII, 717a-718a) +

1"phrase

Athéisme, Fanatisme 7 -> Athée (R), Hist, de la Philosophie
Autre portrait d'Emile 337

Bonheur 32

Campagne 205 -> Campagne (N) Œcon. Rust, [à partir du

2e §l (VII, 181b-182b)

Caractères 89 -> CARACTERE (R) Morale signé D.F. (VII,

465a-466b) (depuis le 2e §)

Chasteté, pureté, pudeur
48

Conscience 18

Conversation, Politesse,
Art de tenir Maison 192

§§ 1-3 -> add. à Conversation, Entretien,
Gramm. (XI, 302b-303a)

Coquetterie 94 -> add. à Coquetterie, Galanterie Langue
Franç. ns (XI, 354b-355a)

Coups du sort 97 -> Coups du sort (N) Morale ns (XII, 74b-

75a)



Rousseaudans les Encyclopédies 61

Dépendance 116 Dépendance (N) Morale D.F. (XIII, 465ab)
Dessein 191 -> 1er § de l'add. ns à Dessein, Art de Peinture

(XIII, 557ab)

Devoir des Mères 285

Devoir des Pères 291

Dieu 1

Différence de l'homme

policé & de l'homme

sauvage 246

Duel 131

Education 293

Enfants 299 -> add ns à Enfance, Médecine (XVI, 134a-

138a)

Etude 147 -> 1 ° partie de l'add. à Etude, Arts et

Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)
Etude de l'Homme 232 -> 4° partie de l'add. à Etude, Arts et

Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)
Etude des sciences 151 -> 3° partie de l'add. à Etude, Arts et

Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)
Etude du monde 149 -> 2° partie de l'add. à Etude, Arts et

Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)

Evangile 3 -> add. signée DF à Evangile (N) Théol. G.M.

(XVII, 537b-538b)
Excès du vin 136

Femme 253

Filles 265 -> add. à Fille (N) Droit Naturel et Morale D.F.

(XIX, 248a-249b)
Foiblesse de l'Homme

236

Goût 166

Gouvernement 106

Grandeur de l'Homme
235

Histoire 210

Homme 225

Homme civil 243

Homme sauvage 239

Honneur 47



62 Alain Cernuschi

Hypocrisie 88

Idées 178

Imagination 170

Institutions sociales 99 -> Institutions sociales (N) Mor. ns (XXIV,
661 b-662a)

L'Homme comparé à

l'animal 249

Législateur 111

Liberté 115

Liberté de l'Homme 233

Loi 113

Luxe 117

Maîtres, Domestiques
198

-> add. ns à Domestique (XIV, 354b-356a)

Maladies 138

Méchanceté, Méchant 86 -> add. à Méchanceté, Méchant, Morale, ns

(XXVIII, 30b-31a)

Médecine, Médecins 139

Mendiants 122 -> Mendiant, Œcon. polit. Ajoutez à cet art. ns

(Sup. IV, 344b-345b) [NHl

Moralité de nos actions

20

Mort 145

Musique 183

Nature, Habitude 82

Oraison, Dévotion,
Dévots 14

les 3 derniers §§ -> addit. à Dévotion Morale

signée D.F. (XIII, 647a)

Passions 24

Pensées diverses 379

Pensées morales 361

Peuple 101

Pitié 51 -> add. à Pitié Morale, ns (XXXIII, 692a)
Portrait & caractère

d'Emile 327

Portrait & caractère de

Sophie 345

Religion 9 -> Athée (R), Hist, de la Philosophie

Riches, Richesses 121



Rousseaudans les Encyclopédies 63

Roi, Royaume 109

Sagesse humaine 237

Sciences & Arts 152

Sentiment 80

Signes 173 add. à Signe, Métaphys. ns (XXXVIII, 558a-

559a)

Société conjugale 272 Société conjugale (N), Morale, ns

(XXXVIII, 695b-698b)

Suicide 127

Tableau du lever du Soleil

208

Talent 162 -» art. Talent (N), Mor. ns (XL, 114a-115a)

Théâtre 181

Vertu 41

Vice 84

Voyages 214 -> add. ns à Voyage, Education (XLII, 575a-

577a)


	Entre "l'incrédule Genevois" et l'"éloquent" Jean-Jacques : images de Rousseau dans les encyclopédies des Lumières (suite)

