Zeitschrift: Bulletin de I'Association Jean-Jacques Rousseau
Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2016)

Heft: 69

Artikel: Entre "l'incrédule Genevois" et I"éloquent” Jean-Jacques : images de
Rousseau dans les encyclopédies des Lumiéres (suite)

Autor: Cernuschi, Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1084254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1084254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENTRE «L’INCREDULE GENEVOIS» ET
L’«ELOQUENT» JEAN-JACQUES
IMAGES DE ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES
DES LUMIERES

(suite)

[I. L’HABIT D’ ARLEQUIN YVERDONNOIS

Pour aborder le second volet de notre enquéte sur I’image de
Rousseau telle qu’elle apparait dans les Encyclopédies des
Lumiéres, il est inutile d’expliquer a nouveau ce qui en définit
la perspective et la méthode de travail, exposées au début du
premier volet de cette étude’. En guise d’introduction, nous
suivrons un chemin un peu détourné qui nous permettra
d’approcher I’Encyclopédie dite d’Yverdon a travers son pro-
moteur, F. B. De Felice, et de situer le paysage intellectuel et
culturel dans lequel a émergé le projet de refondre 1’Ency-
clopédie: un contexte trés différent du milieu parisien des
philosophes et dont nous aurons a mesurer I’incidence sur la
fagon dont Rousseau et ses ceuvres sont présentés et discutés.

Un éditeur aux multiples visages

Brossons d’abord rapidement le parcours de Fortunato
Bartolomeo De Felice (1723-1789) avant son installation a
Yverdon. Né a Rome, de formation scientifique, il commence
une carriere académique a Naples ou, lié au milieu éclairé de
Galiani et Genovesi, il se profile déja comme un médiateur

' Voir le Bulletin AJJR n° 68 (abrégé BAJJR), paru en 2009. Le texte du
présent article reprend et développe une conférence donnée dans le cadre de
I’ Assemblée générale de I’ Association Rousseau du 4 mai 2013.



4 ALAIN CERNUSCHI

culturel par ses traductions italiennes de textes philosophiques
et scientifiques frangais. A la suite d’une aventure sentimentale
rocambolesque, De Felice, condamné par 1’Eglise (il était alors
fréere mineur réformé), fuit I’Italie et trouve refuge a Berne en
1757; il y bénéficie de la protection de Haller. Il se convertit
rapidement au protestantisme et se lance dans une activité de
journaliste en concevant et rédigeant deux périodiques orientés
vers I’échange des connaissances entre 1’Italie, la Suisse et le
reste de I’Europe?; il est aussi, avec son ami Vincent Bernard
Tscharner, le cofondateur de la Société typographique de Berne.
Fin 1759, apres avoir regu ses lettres de naturalité du Conseil
de Neuchatel, il épouse une Neuchateloise vivant a Berne,
Catherine Wavre.

Echouant a reprendre une carriere académique en Suisse (en
1761, il postule a la chaire de philosophie de 1’Académie de
Lausanne mais n’est pas retenu), De Felice, d’entente avec ses
protecteurs bernois, s’installe a Yverdon en 1762 pour y fonder,
en plus d’un pensionnat qu’il dirigera longtemps, une maison
d’édition d’ou il publiera notamment, pendant dix ans, les
Mémoires de la jeune et dynamique Société¢ économique de
Berne® (dont Elie Bertrand dirigeait 1’antenne yverdonnoise
depuis 1761). De 1762 a 1789, en tant qu’éditeur et imprimeur,
De Felice déploie une énergie peu commune pour diffuser les
idées éclairées de son siecle, en procurant notamment une édi-
tion de référence des travaux de Jean-Jacques Burlamaqui, ou
la traduction francaise des Pensées sur le bonheur de Pietro
Verri et du Traité des délits et des peines de Cesare Beccaria
(sous 1’adresse fictive de « Philadelphie »), et en menant a bien
une refonte compléte de 1’ Encyclopédie.*

2 1l s’agit de I’Estratto della Letteratura Europea (1758-1766) et de
I’ Excerptum totius Italicae nec non Helveticae literaturae (1758-1762).

3 Fondée en 1759, présidée par Haller, elle est la premiére association de ce
genre en Europe.

4 Sur la vie de De Felice et son imprimerie, I’ouvrage de Jean-Pierre Perret,
Les Imprimeries d’Yverdon au XVII et au XVIII® siecle (Lausanne, 1945,
partic. p. 80-247 et 388-433) reste une référence essentielle. Sur sa conversion



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 5

Comme De Felice est arrivé a Yverdon en 1762, on pourrait
se demander si Rousseau 1’a rencontré lorsque, fuyant la France
a la suite de la condamnation d’Emile, il y a trouvé un refuge
provisoire chez son ami Roguin entre le 14 juin et le 9 juillet,
avant de rejoindre Maotiers pour trois ans. Le Journal helvétique
de juillet 1762 permet de répondre par la négative. Grace a ce
numéro, qui annonce l’ouverture du pensionnat de De Felice,
nous pouvons en effet situer assez précisément la date a
laquelle celui-ci s’est installé a Yverdon: « M. le Professeur DE
FELICE [...] se propose d’aller ouvrir cette Pension sur la fin
de ce Mois»°. Il n’est donc pas arrivé a Yverdon avant la fin
juillet et, par conséquent, a manqué Rousseau de quelques
semaines.

Mais s’ils ne se sont pas croisé€s en 1762, les deux hommes
auront, trois ans plus tard, 1’occasion d’un échange é€pistolaire.
Devenu éditeur, De Felice va chercher a exploiter les liens
yverdonnois de Rousseau pour décrocher une bonne affaire de
contrefagon®. Le lundi 4 mars 1765, il écrit 2 Roguin: «On me
mande [c est-a-dire : on me fait savoir] de Berne que M. Rous-
seau a fait imprimer encore un livre intitulé des Princes. Si j’en

au protestantisme, des études récentes ont apporté des éclairages précieux, en
particulier: Stefano Ferrari, «La conversione “filosofica™ di Fortunato Barto-
lomeo De Felice », in G. Cantarutti et al. (éd.), /lluminismo e Protestantesimo,
Milan, 2010, p.87-105. Sur I’Encyclopédie d’Yverdon, voir I’important
recueil d’études: J.-D. Candaux et al. (éd.), L 'Encyclopédie d’Yverdon et sa
résonance européenne. Contextes, contenus, continuités, Geneve, Slatkine,
2005 (coll. Travaux sur la Suisse des Lumiéres n° 7). Une bibliographie tenue
a jour des travaux sur De Felice et ses productions éditoriales est accessible
sur le site de I’Université de Lausanne : http://www.unil.ch/defelice.

> «Avis», Journal helvétique, juillet 1762, p. 109.

6 «Je suis un grand contrefaiseur de livres». déclare-t-il dans une lettre a
Formey du 21 septembre 1766. Comme les nombreuses autres maisons d’édi-
tion qui se multiplient au XVIII® siécle tout au long de la frontiere frangaise,
De Felice, a coté de ses projets éditoriaux originaux, intervient sur le marché
lucratif de la contrefagon. C’est ainsi par exemple qu’il procure une édition
des (Fuvres du chancelier d’Aguesseau, en 24 vol. in-12, de 1763 a 1771,
ou, en 1764, les Instructions pour les jeunes dames de Mme Le Prince de
Beaumont.




6 ALAIN CERNUSCHI

avois un exempl[aire] je le ferois tout de suite imprimer, et
onme le conseille méme depuis Berne.»’ Pour montrer sur
quel papier et avec quels caracteres d’imprimerie il travaille,
il joint a sa lettre un exemplaire du Bacha de Bude, une petite
ceuvre de Victor Gingins de Moiry qu’il vient de publier.
Roguin (dans une lettre aujourd’hui perdue) répond a De Felice
qu’il n’a jamais entendu parler du livre de Rousseau en ques-
tion mais qu’il transmet la lettre et la brochure a 1’écrivain —
ce qu’il fait le 7 mars, en demandant a son ami de répondre
directement a 1’éditeur®. Rousseau écrit a De Felice la semaine
suivante :

Je n’ai point fait, Monsieur, I’ouvrage intitulé des Princes; je ne
I’ai point vu; je doute méme qu’il existe. Je comprends aisé-
ment de quelle fabrique vient cette invention comme beaucoup
d’autres, et je trouve que mes ennemis se rendent bien justice en
m’attaquant avec des armes si dignes d’eux. Comme je n’ai jamais
désavoué aucun ouvrage qui fut de moi, j’ai aquis le droit d’étre
cru sur ceux que je déclare n’en pas étre. Je vous prie, Monsieur,
de recevoir et de publier cette déclaration en faveur de la vérité, et
d’un homme qui n’a qu’elle pour sa défense. °

Le méme jour, il écrit a DuPeyrou pour lui expliquer 1’affaire:
«J’ai d’abord [c’est-a-dire: tout de suite] senti les soins
officieux de I’ami Bertrand [...]. [De Felice] est livré a des
gens qui ne m’aiment pas»'’. Rousseau soupgonne donc Elie
Bertrand d’avoir diffusé, pour le compromettre, cette rumeur
d’un nouvel ouvrage potenticllement séditieux sorti de

7 Toute la correspondance de De Felice, active et passive, a récemment fait

I’objet d’une édition scientifique (grace au Fonds national suisse de la recher-
che scientifique, qui a soutenu le projet déposé par le signataire de cet article).
Cette édition menée a bien par Léonard Burnand est libremement accessible
sur http://www.unil.ch/defelice. Toutes nos citations de lettres de ou a De
Felice renvoient a cette source (sous I’abréviation siteDF). La présente lettre a
Roguin figure aussi dans la CC (Leigh, n°® 4094, vol. XXIV).

8 CC,n°4110.

9 Lettre du 14 mars 1765. SiteDF ; v. aussi CC, n° 4143 ou ET, XXI, n° 1389.

10 CC,n° 4141/ ET, XXI, n° 1387.




ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 7

SLetre S i?:;" gaum,az.; a &/{ Yr 27 S

A 1 ohers L> 12« e ro ,yﬁ

?& » ok /&wsf’m &fm _,ﬁ%’é'm;awwf ;,""&Mﬂﬁyﬂ ’
i e taale’ ?@&&@mﬁ'ﬁ 3 ; jﬂ ne ['ms Jpri e prec § J
Geute rremes qut L 4/\-»&%-»‘?&* w»:—/wum&;
ﬂa‘;/z’mnl— &f?mﬂ? b/"}"‘:f““ trl e .. colte
invenlier coneme .ﬂftlauaw.,/v R ﬁ»‘f
;%“W‘" G ot 2ose 241 1 it éﬂ‘ Co Pt rne Fetus
é“wm £t m’xﬂﬁmm avee Kaw v e,
/'/("’ ﬂz'jm: P rasesr (o132 rme /¢ hfx.«“);cmaf.—;
levav e micicen o s v 7;“(74«- De e,
w}i*‘ wir Lo Puove. 77 eues poree Jite ceetse
Y Lo }t Feclare 7 ‘ert foa by '% s sts e,
fHo o tucer * Do wtwveorr £c Ze /ui&sﬁlﬂ Py

” #
2etlanation e ~favewr L. la vemile , 2= .

Pin homeme gii wm qutelle poiv e

?‘mg%

Copie autographe de la lettre de Rousseau a De Felice du 14 mars 1765
(Bibliotheque de Genéve, Archives de la Société Jean-Jacques Rousseau, Ms. R. 30/2,
d’apres Leigh)

sa plume (la réputation de Rousseau et le titre colporté sem-
blaient suffire a faire craindre le pire — /e pire du point de vue
des pouvoirs en place, évidemment); de plus, soupgonnant
De Felice d’étre dans le camp de ses ennemis, il doute s’il
publiera le démenti demandé.



8 ALAIN CERNUSCHI

Or, cette affaire permet de mesurer la loyauté de I’éditeur
d’Yverdon, qui imprime d’emblée la lettre de Rousseau.
Roguin informe en effet celui-ci, le mardi 19 mars déja, qu’il a
pu distribuer la feuille imprimée ''. De surcroit, De Felice fait
paraitre cette lettre dans des périodiques: on la retrouve par
exemple dans le Journal des Sg¢avans de juillet 1765 (p. 572) 2.
C’est peut-étre d’ailleurs cette loyauté qui lui permettra de
jouer un rble quelques mois plus tard, au moment ou se
multiplient les écrits des alliés et des ennemis de Rousseau
dans I’affaire qui oppose I’écrivain a la Classe des pasteurs;
mais, comme le reléve Jean-Pierre Perret, De Felice — qui
imprime pour les deux camps'* — agit avant tout «en homme
d’affaires, et non en partisan. » '

L’épisode est intéressant a double titre. D’abord, il laisse
soupcgonner dans le milieu bernois, méme éclairé, une crainte a
I’encontre de Rousseau, per¢u comme subversif. Mais il montre
aussi que De Felice, en tant qu’éditeur soucieux de ses affaires,
n’est pas inféodé¢ a un parti.

Pourtant, sa position philosophique ne fait pas de doute,
ainsi qu’en témoigne sa correspondance de la méme période.

I CC, n° 4164.

12 Pour une présentation plus large et plus compléte de cette affaire du
prétendu ouvrage de Rousseau, voir Frédéric S. Eigeldinger, “Des pierres
dans mon jardin". Les années neuchateloises de J.J. Rousseau et la crise de
1765, Champion-Slatkine, Paris-Genéve, 1992, p. 197-200.

I3 Ainsi publie-t-il le texte de DuPeyrou intitulé Lettre a Monsieur ***
relative a Monsieur J. J. Rousseau (primitivement parue en 63 pages en juin
1765 sous I’adresse fictive de Goa [Lyon?]) dans des éditions progres-
sivement augmentées : successivement 198, 242 et 434 pages. Mais il publie
¢galement des textes non favorables a Rousseau, comme les Remarques d'un
ministre de [’Evangile, sur la troisiéme des Lettres écrites de la montagne
([Yverdon], 1765, 160 p.) du pasteur neuchatelois Jacob Bergeon.

14 Les Imprimeries d'Yverdon..., p. 173. DuPeyrou dira 4 Rousseau le 3
octobre 1765 a propos de De Felice: «j’ay tout lieu d’etre content de sa
discretion et fidélité dans toute cette affaire » (CC, n°4695). Pour toutes les
précisions possibles sur ce conflit qui précipita le départ de Rousseau, on se
reportera au maitre ouvrage de F.S. Eigeldinger: “Des pierres dans mon
Jjardin”.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 9

Lorsque 1’éditeur d’Yverdon écrit sa premicre lettre a Jean-
Henri-Samuel Formey, le 21 mai 1765, on le voit adopter une
attitude trés tranchée a 1’encontre de Rousseau et des philo-
sophes frangais en général. De Felice entre en contact avec
cet ancien pasteur devenu secrétaire perpétuel de 1’Académie
royale des sciences et belles-lettres de Berlin parce qu’il envi-
sage de réimprimer son ouvrage Le Philosophe chrétien'.
L’éditeur déclare a Formey: «Je crois que je ne saurois jamais
assez répandre cet ouvrage dans un siecle ou tous les Rousseau,
les Voltaire et autres auteurs de cette lie sont si répandus.» '
C’est évidemment 1’auteur de la «Profession de foi du Vicaire
savoyard » qui est avant tout visé ici. On voit que De Felice se
situe clairement du c6té des philosophes protestants, soucieux
de concilier la raison scientifique avec la foi, et combattant par
conséquent toute remise en question de la religion chrétienne. !’

Cette position est sans doute 1’une des motivations prin-
cipales qui vont pousser 1’éditeur d’Yverdon a proposer une
refonte totale de I’Encyclopédie parisienne — projet qu’il éla-
bore a la fin des années 1760. Il est en tous les cas significatif
que I’entreprise s’appuie sur des collaborateurs essentiellement
protestants (et les plus proches sont souvent pasteurs'®) et

15 Paru en 4 volumes entre 1750 et 1756, 4 Leyde et 4 Lausanne.

16 Lettre du 21 mai 1765 (siteDF).

I7 La position exprimée dans cette premiére lettre & Formey ne doit pas étre
réduite a un simple argument commercial car les liens de De Felice avec le
pasteur berlinois vont trés vite devenir plus étroits et amicaux et leur abon-
dante correspondance (101 lettres conservées) atteste d’une réelle affinité
intellectuelle sur ces questions.

18 Ainsi Gabriel Mingard, auteur d’articles importants de théologie, mais
aussi de philosophie, de psychologie, de logique ou de morale ; Elie Bertrand,
qui signe les articles RELIGION ou REVELATION, et une contribution essentielle
sous CONSCIENCE, liberté de, mais qui offre aussi d’abondants articles de
morale et d’histoire naturelle; Jacques Deleuze, qui fournit plus d’un millier
d’articles de botanique; Formey lui-méme, dont la contribution reste plus
difficile a cerner, ses interventions n’étant pas signées. Parmi les autres contri-
buteurs importants, signalons trois Bernois: Albrecht von Haller, a qui
I’Encyclopédie d’Yverdon est dédiée, son fils Gottlieb Emanuel, et Vincent
Bernard Tscharner.



10 ALAIN CERNUSCHI

que son aire de diffusion coincide avec 1I’Europe protestante
du temps (Suisse, Hollande, Allemagne, Europe du Nord). Le
«Systéme figuré des connaissances humaines» qui ouvre le
premier volume affiche également, par rapport a la version
parisienne, un recentrement du religieux au cceur des savoirs '°,

Il est des lors intéressant de se demander comment les écrits
de Rousseau vont étre traités dans les quarante-huit volumes
d’articles de I’ Encyclopédie d’Yverdon?°.

Avant d’engager cette enquéte, il convient de souligner un
écart avec celle menée sur I’édition parisienne de 1’Encyclo-
pédie. Cet écart est 1ié aux années de parution des deux séries,
qui correspondent a des moments bien distincts de la carriere de
I’écrivain. L’édition de Diderot et D’Alembert sort de presse
entre 1751 et 1765; des lors, suivre la présence de Rousseau
dans les volumes successifs de cette Encyclopédie a permis de
voir émerger progressivement 1’image d’un nouvel auteur dont
le style fascinait mais dont les idées divisaient. En revanche,
enquéter sur la présence de Rousseau dans 1’Encyclopédie
d’Yverdon, entre 1770 et 1776, revient cette fois a mesurer,
dans des volumes représentatifs des Lumiéres protestantes,
la réception d’un écrivain reconnu et discuté a [’échelle
européenne, dont toutes les ceuvres parues de son vivant étaient
désormais connues.

19 Sur cet aspect précis, on me permettra de renvoyer a mon étude: «La

place du religieux dans le systtme des connaissances de |’Encyclopédie
d’Yverdony, in L’ Encyclopédie d Yverdon et sa résonance européenne, p. 143-158.
20 Comme pour I’enquéte sur I’édition parisienne, cette recherche a pu
bénéficier d’une édition électronique: De Felice, Encyclopédie ou Diction-
naire universel raisonné des connaissances humaines, Yverdon, 1770-1780,
éd. par Claude Blum, édition électronique intégrale, Yverdon, Fondation De
Felice / Paris, Champion électronique, 2003, 1 DVD-ROM. Elle est actuelle-
ment accessible en ligne dans les bibliothéques abonnées, chez 1’éditeur
Classiques Garnier Numérique.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 11

Une refonte aux multiples sources
Dans la « Préface» de son Encyclopédie, De Felice explique
la facon dont il a travaillé avec son équipe :

Notre plan est celui de I’Encyclopédie de Paris, qui fait en quelque
sorte la base de notre ouvrage. Nous avons taché d’abord de mettre
plus de liaison entre les articles qui appartiennent a la méme
science [...]. Nous avons suppléé autant qu’il nous a été possible
au nombre immense d’articles essentiels qui y manquoient, & nous
en avons retranchés [sic] ceux qui de I’aveu général de toute
I’Europe éclairée étoient inutiles; tels que les articles purement
Nationnaux, qui n’intéressent point les autres Nations: ceux des
Langues étrangeres, qui n’ont pas ét¢ adoptés par la Frangoise.
Nous avons abrégé ceux qui étoient d’une longueur révoltante;
principalement lorsque nous avons jugé que cette immense lon-
gueur n’étoit pas proportionnée a leur utilité. Nous avons refait a
neuf la plus grande partie de ceux qui s’y trouvoient déja; soit
parce qu’ils étoient bons pour le tems qu’ils parurent, mais
qu’aujourd’hui on pouvoit les faire meilleurs; soit parce qu’ils
étoient mauvais dans leur origine. (EY, I, xij)

Autrement dit, I’édition d’Yverdon part du corpus parisien mais
le refond profondément : les reprises d’articles sont partielles et
peuvent faire I’objet de coupures et de corrections; d’autres
articles sont remplacés, par souci d’amélioration ou d’actuali-
sation ; enfin, certains d’entre eux sont purement et simplement
supprimés. Par ailleurs de nouvelles entrées sont introduites —
ce qui amplifie la nomenclature encyclopédique. Ce travail
éditorial est typographiquement signalé tout au long des
volumes : les additions a des articles repris sont introduites par
un astérisque; les articles parisiens récrits sont indexés d’un
(R) et les entrées nouvelles d’un (N). Ce travail de refonte a été
mené avec une telle rapidité (42 volumes in-quarto paraissent
entre 1770 et 1775) que De Felice n’a pas eu le temps d’inté-
grer tous les matériaux que ses collaborateurs réunissaient;
c’est pourquoi il publie encore, dans la foulée, six volumes de
Supplément, qui ajoutent une série d’articles nouveaux ou



12 ALAIN CERNUSCHI

refaits dans lesquels, nous le verrons, De Felice saisit aussi
I’occasion d’exploiter des ouvrages parus entre-temps.

Dans sa Préface, I’éditeur précise que les apports nouveaux
de son édition proviennent soit de collaborateurs chargés de tel
ou tel domaine de connaissance, soit de compilation pure et
simple; il s’explique d’ailleurs a ce sujet, cherchant a prévenir
I’accusation de plagiat:

Le grand Art [...] d’un Auteur de Dictionnaire Philosophique,
consiste a s’approcher, autant qu’il peut, de la maniere de penser la
plus regue par les personnes éclairées, par les Auteurs qui ont
consacré avec le plus de succes leur tems & leurs talens a la
découverte des vérités, dont le tableau doit faire le sujet du
Dictionnaire. [...] la connoissance des véritables sources fait le
fond principal d’un Auteur d’un Dictionnaire [...].

Prétendre que le rédacteur d’un tel Dictionnaire soit en tout
original, ne donne que du neuf & tire tout de son fonds, ce seroit
ignorer que le mérite essentiel d’un tel Ouvrage est de ne rien
contenir que de vrai & de bon, de présenter sur chaque objet, non
les idées particulieres de I’Auteur, mais ce qu’on sait de plus
certain, ou ce qu’on a pens¢ de mieux. [...]

Mais voici qui est plus sérieux. Le compilateur ne se couvre-t-il
pas de la honte du plagiat? Il seroit bien injuste de 1’accuser d’un
crime qu’un aveu préalable doit anéantir, & qui du reste, quand il
seroit réel, ne feroit que tourner au profit du Lecteur. Que lui
importe en effet, que la lumiere qu’on lui présente soit empruntée,
si elle est pure ? (EY, 1, xiv, X et Xi)

Ces précautions liminaires s’expliquent par le fait que I’Ency-
clopédie d’Yverdon, lorsqu’elle “emprunte” a des ouvrages
imprimes, n’indique jamais sa source. Notre présente enquéte
autour de Rousseau nous permettra d’ailleurs de comprendre
I’une des raisons de cette discrétion.

Ce mode de fabrication de 1I’Encyclopédie d’Yverdon fait
que Rousseau pourra y étre mentionné et commenté soit dans
des articles repris de I’Encyclopédie de Diderot et D’ Alembert



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 13

%ENCYCLOPEDIE
DIC'TIONNAIRE

UNIVERSEL RAISONNE
G 5 AR

ONNOISSANCES HUMAINES.

Mis en ordre par M. D FeLiceE.

E tencbris tantis tam clarum tollere lumen
Quis potuit? LUCRET.

T O M E

______

Page de titre du premier volume de 1’ Encyclopédie dite d’Yverdon (BPUN)



14 ALAIN CERNUSCHI

comme dans PUDEUR, Morale; soit dans des articles refaits,
comme dans MIRACLE (R), Théol. soit enfin dans des articles
nouveaux, comme dans VALTRAVERS (N), Géog. Mod. On
trouvera en annexe le tableau complet des trente-sept articles
concernes, dont nous allons chercher a comprendre ce qu’ils
nous apprennent relativement a I’image de Rousseau dans
1I’édition de De Felice (partie I). Mais nous nous poserons aussi
la question de savoir si les ceuvres de Rousseau ont été
directement compilées pour fournir des matériaux a certains
articles ; autrement dit, si Rousseau fait partie des «véritables
sources » exploitées par De Felice, celles dont «la lumiere» est
«pure » (partie II).

I. Dialogue explicite avec un auteur “explosif”

Signalons d’abord que huit articles sont directement repris
de I’édition parisienne (sur les vingt-deux de cette édition qui
se référaient a Rousseau). C’est ainsi par exemple que 1’on
retrouve dans les volumes d’Yverdon les discussions du
grammairien Beauzée sur les theses de I’origine des langues
développées par Rousseau dans le second Discours?' ou
certaines citations que Jaucourt ou Naigeon tiraient de la Lettre
a D’Alembert ou de La Nouvelle Héloise pour enrichir leurs
articles??, mais que disparaissent les réflexions critiques de
Diderot sur la thése du Second Discours* ou d’autres citations

21 Articles LANGUE, Gramm. (EY, XXV, 617a-648a) et NoMm, Métaph.
Gramm. (EY, XXX, 445a-452a). Pour le contenu de cette discussion, voir
BAJJR n° 68, p. 20-22. Le fait que Beauzée défende une perspective respec-
tueuse de la Bible quant & I’origine des langues n’est sans doute pas étranger
au maintien de ses articles dans I’édition d”Yverdon.

22 Dans les articles PUDEUR, Morale (EY, XXXV, 532a-533a), RICHESSE,
Phil. Mor. (XXXVII, 8b-19a), SATURNALES, Mythol. [...] (XXXVII, 639b-
642a) ou TEMPERANCE, Morale (XL, 362b-363b). Précisons que 1’édition
d’Yverdon efface aussi les marques et signatures des collaborateurs parisiens
dont elle reprend les articles. Pour le détail de ces citations, voir BAJJR n° 68,
p. 24-27 et 32.

2 Dans HOBBISME, ou PHILOSOPHIE D’'HOBBES, article supprimé.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 15

que Jaucourt ou Vinfrais tiraient du roman de Rousseau ou
d’Emile®*. Toutefois, la suppression ou le maintien de ces
articles est beaucoup plus lié a leur contenu global qu’aux
mentions occasionnelles qui y sont faites & Rousseau?. Cette
partie-la du corpus ne se préte donc pas bien a une analyse
centrée sur la réception de 1’écrivain par les encyclopédistes
d’Yverdon, au contraire des articles refaits ou nouveaux, sur
lesquels nous nous concentrons désormais.

Ces articles n’ont d’ailleurs pas tous le méme intérét sur ce
plan-la. La notice VALTRAVERS, (N), Géog. Mod., par exemple,
— qui porte la marque (H.) de Gottlieb Emanuel von Haller,
contributeur de 800 articles sur la Suisse depuis le volume V —
a tout au plus une valeur témoin. Ce texte offre en une colonne
une synthése sur cette «chatellenie de la principauté de Neuf-
chatel », ses habitants, ses industries, ses curiosités, son histoire
et son administration. Il met en avant deux figures individuelles :
«Ferdinand Berthoud, ce célebre inventeur des montres mari-
nes, et associ¢ de 1’académie royale des sciences de Paris»
comme natif de Couvet; et, & propos de Motiers, Haller signale:
«Jean Jacques Rousseau y a demeuré quelque tems, jusqu’a ce
que ses déméles avec le ministre du lieu et avec la classe 1’en
firent sortir», remarque immédiatement suivie de celle-ci: «A
St. Sulpy on prétend montrer des ruines d’une tour batie par
Jules César » 2. Bref, ici Rousseau n’est qu’une curiosité parmi
d’autres, désormais attachée a I’image de cette région neucha-
teloise.

Pour notre enquéte, les articles propres a 1’édition d’Yver-
don qui nous intéresseront le plus sont ceux qui donnent a
lire des réactions par rapport aux ceuvres de 1’écrivain. Et

24 Dans les articles PARIS, SYMETRIE des plantations ou VENERIE, par exem-
ple (supprimés ou remplacés).

2511 est toutefois amusant de signaler que De Felice, qui reprend in extenso
I’ample article ENCYCLOPEDIE de Diderot (EY, XVI, 85a-126a), s’applique a
effacer les deux interpellations explicites et amicales que 1’éditeur parisien
adressait a Rousseau (voir BAJJR n° 68, p. 14-15).

26 EY, XLI, 679ab.



16 ALAIN CERNUSCHI

précisément, un certain nombre de théses provocatrices de
Rousseau sont directement discutées dans cette Encyclopédie,
et le plus souvent contestées et combattues.

Ainsi sa critique des sciences et des arts, qui remonte au
Premier Discours de 1751, suscite-t-elle une réaction a la fois
ferme et amicale dans 1’article BEAUX-ARTS (R) du deuxieme
volume du Supplément d’Y verdon (paru en septembre 1775):

Et toi, meilleur Diogene des Grecs modernes, Rousseau digne par
tant d’endroits d’estime & d’admiration, commence par restituer
aux muses tout ce dont tu leur es redevable, avant que de faire
des plaintes si ameres contr’elles & de les attaquer si vivement.
Alors certainement tu ne te feras écouter de personne. Ton cceur
dont le fond est si noble, si généreux, est contre 1’ordinaire la
dupe de ton esprit: les illusions de celui-ci font méconnoitre a
’autre les obligations qu’il a aux productions, aux chefs-d’ceuvre
de ces arts qu’il voudroit bannir. (EY, Suppl., 11, 251b-252a)

Cet article non signé est en fait une traduction tirée du diction-
naire des beaux-arts que Johann Georg Sulzer (1720-1779),
Zurichois de famille piétiste établi a Berlin, venait de publier
sous le titre de Allgemeine Theorie der Schinen Kiinste®'. 11 est
¢vident que ce ne sont pas ces quelques lignes sur Rousseau
qui ont déterminé la présence de I’article BEAUX-ARTS dans
I’Encyclopédie d’Yverdon ou il occupe prés de 25 pages.
Toutefois, le ton amical de cette apostrophe suggeére une
proximité intellectuelle entre I’auteur et Rousseau dont I’ori-
gine éclaire aussi I’intérét de De Felice pour I’ceuvre de Sulzer.

27 Voici ’original de I’extrait. «Und du besserer Diogenes unter den neuern
Griechen, verehrungs- und bewundrungswiirdiger Rousseau, hittest den
Musen erst alles zuriikke geben sollen, was du ihnen schuldig bist, ehe du
deine offentliche Anklage gegen sie vorbrachtest. Dann wiirde sie gewiss
niemanden geréhrt haben. Dein sonst grosses Herz fiihlte nicht, wie viel du
denen zu danken hast, die du des Landes verweisen wolltest. » (art. KUNSTE,
ScHONE KUNSTE, vol. 11, Leipzig, 1775, p. 60b). L’ouvrage est consultable
en ligne sur le site des collections digitales de 1’Université Heinrich Heine
de Diisseldorf, a la page: http://digital.ub.uni-duesseldorf.de/ihd/content/
titleinfo/ 1745726 (consultée le 7 mars 2016).




ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 17

Elisabeth Décultot note que, pour Sulzer, «I’art n’est que
I’instrument du bien» et que «le beau [...] doit conduire a
la vertu»; elle cite en le traduisant ce passage de [’article
KENNER: «Je ne peux absolument pas me représenter quelle
valeur pourrait avoir un livre qui ne guide pas son lecteur vers
le bien» en relevant que Sulzer y «paraphras[e] Rousseau dans
La Nouvelle Héloise»*®. Nul doute que cette orientation mora-
liste est I’une des raisons qui explique que I’éditeur d’Yverdon
s’empresse de faire traduire de nombreux articles de Sulzer
pour les intégrer dans son Encyclopédie alors déja en cours, a
laquelle ils apportent aussi, nous en reparlerons plus loin, un
évident élargissement des références culturelles et artistiques. %

Sur le plan des arts, il n’y a donc pas de réels désaccords
entre I’entreprise de De Felice et Rousseau. Les vrais combats
de I’Encyclopédie d’Yverdon contre Rousseau concernent les
questions religieuses, qui donnent lieu cette fois a des attaques
frontales et développées.

28 Elisabeth Décultot, «Eléments d’une histoire interculturelle de 1’esthé-
tique. L’exemple de la Théorie geénérale des beaux-arts de Johann
Georg Sulzer», Revue germanique internationale, n°10, 1998, p. 151-152,
consultable en ligne a ’adresse : https://rgi.revues.org/691. C’est dans la lettre
XVIII de la deuxiéme partie du roman de Rousseau, qu’on lit sous la plume
de Julie: «Je n’ai point, pour moi, d’autre maniere de juger de mes Lectures
que de sonder les dispositions ou elles laissent mon ame, et j’imagine a peine
quelle sorte de bonté peut avoir un livre qui ne porte point ses lecteurs au
bien.» (OC, 11, 261).

2% Voir a ce propos notre étude sur « Le dictionnaire des beaux-arts de Sulzer
dans I’ Encyclopédie d’Yverdon » incluse dans 1’article co-signé avec Léonard
Burnand: «Circulation de matériaux entre 1’ Encyclopédie d’Yverdon et quel-
ques dictionnaires spécialis€s», Dix-huitieme siecle, n° 38 (“Dictionnaires
en Europe” / dir. Marie Leca-Tsiomis), 2006, p. 253-267. A compléter avec:
«Les encyclopédies des Lumiéres comme génératrices d’une circulation des
connaissances par dessus les frontieres», in Heidi Eisenhut, Anett Liitteken,
Carsten Zelle (éd.), Furopa in der Schweiz. Grenziiberschreitender Kultur-
austausch im 18. Jahrhundert (3. Trogener Bibliotheksgesprich, Trogen,
10.- 13. Juni 2009), Géttingen, Wallstein, 2013, p. 41-57.




18 ALAIN CERNUSCHI

Le dangereux dialecticien

Dans la «Profession de foi du Vicaire savoyard» incluse
dans le quatrieme Livre d’Emile, Rousseau s’en était pris aux
croyances religieuses irrationnelles ; sa discussion au sujet des
miracles accomplis par le Christ avait d’ailleurs été 1’une des
causes principales de la condamnation de 1’ouvrage et de
I’auteur en 1762. Rousseau y était revenu de fagon encore plus
détaillée dans les deuxieme et troisieme Lettres écrites de la
montagne, rédigées a Motiers en 1763-64.

Dans I’article MIRACLE, (R), Théol. de 1’Encyclopédie
d’Yverdon, un texte non signé mais extrémement long
(32 pages) paru dans le vingt-huitieme volume en novembre
1773, on trouve une réfutation développée des théses provo-
cantes de Rousseau. A vrai dire, 1’auteur d’Emile se voit
englobé dans 1’ensemble des «incrédules [qui] font des raison-
nemens a perte de vue, par lesquels ils tichent de surprendre et
d’embarrasser » sur cette matiére si «importan[te]». En voici la
liste : « Spinosa, le déiste Genevois, I’lhomme du Dictionnaire *°,
les deux forcenés auteurs du Christianisme dévoilé et du Mili-
taire philosophe»?'; ils sont présentés comme «ceux qui ont
attaqué la doctrine des miracles avec le plus de méchanceté et
de fureur» ¥,

30 C’est-a-dire successivement Rousseau et Voltaire (auteur du Dictionnaire
philosophique, paru anonymement en 1764).

31 Le Christianisme dévoilé, ou Examen des principes et des effets de la
religion chrétienne, paru sous le nom de «feu M. Boulanger» en 1766, est de
la plume du baron d’Holbach (qui affirmera encore plus clairement son maté-
rialisme dans le Systéme de la nature de 1770); Le Militaire philosophe, paru
anonymement en 1768, a été congu par Jacques-André Naigeon et le baron
d’Holbach a partir d’'un manuscrit déiste de Robert Challe (Difficultés sur la
religion proposées au pére Malebranche, rédigées entre 1710 et 1720 et qui
circulaient clandestinement depuis) dont ils font un texte athée et matérialiste.
Sur la littérature clandestine, voir ’article correspondant d’Antony McKenna
dans le Dictionnaire européen des Lumieres, Paris, PUF, 1997 et sa biblio-
graphie.

32 EY, XXVIII, 762ab.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 19

Ce regroupement est un coup de force puisqu’il amalgame
partisans d’une religion rationnelle (les trois premiers) et pen-
seurs radicalement matérialistes (les deux derniers).

Il est assez piquant de constater que, pour riposter aux
arguments de ces écrivains, 1’article de I’Encyclopédie d’Yver-
don suit un procédé stylistique trés proche du dialogisme que
Rousseau avait adopté dans la «Profession de foi du Vicaire
savoyard»: ici, 1l s’agit d’un «entretien [...] entre un sage
théologien et un jeune éleve des nouveaux philosophes» (EY,
XXVIII, 762b). Toute la suite de 1’article se présente comme
une alternance de prises de parole entre ces deux personnages.
Voici un exemple ou un extrait de Rousseau se trouve cité :

Le théologien. [...] Que penser d’'un homme qui vous redit cent
fois, malgré les textes les plus clairs & les plus expressifs, que les
miracles de Jesus Christ n’ont point été¢ opérés, ni donnés comme
une preuve de sa mission? Je ne vous en citerai qu’un seul: S. Jean
fait demander par deux de ses disciples a Jesus-Christ, s’il est
I’Envoyé de Dieu, ou s’il faut en attendre un autre ; & Jesus Christ
ne donne d’autre preuve de sa mission que ses miracles. Allez dire
a Jean, répond-il, ce que vous avez entendu & ce que vous avez vu.
Les aveugles voyent, les boiteux marchent, les lépreux sont puri-
fiés, les sourds entendent, les morts ressuscitent. Matth. XI. Que
répondra a ce texte Jean Jacques Rousseau ?

Le philosophe. Vos observations, monsieur, méritent qu’on y
fasse attention; mais elles ne font pas une réponse directe aux
difficultés; & c’est ce que je demande maintenant. Voici donc la
premiere de ces difficultés, laquelle on peut regarder comme fon-
damentale. “Un miracle, dit M. Rousseau, est une exception aux
loix de la nature; pour en juger, il faut connoitre ces loix, et pour
en juger surement il faut les connoitre toutes. Ainsi celui qui
prononce qu’un tel ou tel acte est un miracle, déclare qu’il connoit
toutes les loix de la nature, et qu’il sait que cet acte en est une
exception. Mais quel est ce mortel qui connoit toutes les loix de la
nature ? Newton ne se vantoit pas de les connoitre. Un homme
sage, témoin d’un fait inoui, peut attester qu’il a vu ce fait, et on
peut le croire. Mais il n’affirmera jamais que ce fait, quelque



20 ALAIN CERNUSCHI

étonnant qu’il puisse étre, soit un miracle. Car comment peut-il le
savoir?” 3

Le théologien. 11 ne sera pas difficile de vous faire voir que les
fondemens sur lesquels a bati votre philosophe, sont bien ruineux ;
et pour cela, il faut que vous me fassiez la grace de répondre a
quelques questions que je vais vous proposer. Ne conviendrez vous
pas, monsieur, que les loix de la nature ont été faites par un Etre
infiniment sage et infiniment éclairé ?

Le philosophe. 11 n’est pas nécessaire de faire une pareille ques-
tion, parce que c’est 1a une chose dont on ne s’est pas encore avisé
de douter.

Le théologien. Si ces loix sont faites par un Etre infiniment sage
et infiniment éclairé, elles ne peuvent pas étre contradictoires les
unes aux autres, ni se détruire les unes les autres.

Le philosophe. Si elles se contredisoient, & se détruisoient

les unes les autres, elles ne porteroient plus le caractere de cette
sagesse infinie. [...] (EY, XXVIII, 765a-766a)

De 1a, le théologien conduit le jeune philosophe a admettre
qu’il n’est pas nécessaire de connaitre toutes les lois de la
nature pour juger d’un miracle puisque celles que I’on connait
doivent étre nécessairement cohérentes avec celles que 1’on ne
connait pas encore, et qu’il doit des lors «sentir tout le ridicule
[du] principe du philosophe Genevois ».

Mais, dans cet article, la riposte ne reléve pas toujours du
raisonnement — flit-il faible. Le théologien s’en prend aussi
au ton de Rousseau, notamment lorsqu’il parle des miracles
d’Elie et de Josué qu’il «veut faire regarder comme des jeux
d’enfans»: «peut-on n’étre pas indigné de 1’indécence avec
laquelle il parle de faits aussi graves que ceux qui sont
rapportés dans 1’écriture, et du ridicule qu’il entreprend de
répandre sur ce qui ne doit étre traité qu’avec circonspection et
respect?» (767b). Ce méme type d’argument d’autorité se
répete sur plusieurs colonnes.

33 Extrait de la troisiéme des Lettres écrites de la Montagne (OC, 111, 738).



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 21

La faiblesse de I’argumentaire ressort encore mieux lorsque
le jeune philosophe met en avant ce qu’il présente comme la
thése la plus forte de Rousseau:

Le philosophe. [...] Vous conviendrez, je pense, que c’est sur
le discernement des vrais et des faux miracles, que M. Rousseau
est le plus redoutable, et que sa métaphysique et ses raisonnemens
sur ce point, sont trés-capables d’embarrasser. C’est donc sur ce
point que je serai bien aise que vous ayez encore la bonté de vous
expliquer.

Le théologien. Non-seulement je ne refuse pas de vous enten-
dre, mais je suis charmé que vous me fournissiez I’occasion de
vous démontrer combien la doctrine de Rousseau est opposée au
bon sens, et a la vérité.

Le philosophe. Voici donc comment il procéde: “Accordons,
dit-il, qu’il y a de vrais miracles, de quoi nous serviront-ils, s’il y a
aussi de faux miracles desquels il est impossible de les discerner.
Et faites bien attention que je n’appelle pas ici faux miracles, un
miracle qui n’est pas réel, mais un acte bien réellement surnaturel,
fait pour soutenir une fausse doctrine. Comme le mot de miracle en
ce sens peut blesser les oreilles pieuses, employons un autre mot,
et donnons-lui le nom de prestiges. Mais souvenons-nous qu’il
est impossible aux sens humains de discerner un prestige d’un
miracle.”

Le théologien. Et comment prouve-t-il que ce discernement est
impossible ?

Le philosophe. Le voici. “La méme autorité qui atteste les mira-
cles, atteste aussi les prestiges; et cette autorité prouve encore que
I’apparence des prestiges ne differe en rien de celle des miracles.
Comment donc distinguer les uns des autres; et que peut prouver
le miracle, si celui qui le voit ne peut discerner par aucune marque
assurée si c’est I’ceuvre de Dieu, ou I’ceuvre du démon? Quand
Aaron jetta sa verge devant Pharaon, et qu’elle fut changée
en serpent, les magiciens jetterent aussi les leurs, et elles furent
changées en serpens. Soit que ce changement fit réel, comme il
est dit dans I’écriture, soit qu’il n’y elt de réel que le miracle
d’Aaron, comme le disent quelques théologiens, il n’importe ; cette
apparence étoit réellement la méme. Or les hommes ne pouvant
juger des miracles que par les sens, si la sensation est la méme, la



22 ALAIN CERNUSCHI

différence réelle qu’ils ne peuvent appercevoir n’est rien pour eux.
Ainsi le signe comme signe ne prouve pas plus d’un c6té que de
I’autre, et le prophéte en ceci n’a pas plus d’avantage que le
magicien.” (769ab)

Or, pour riposter a cet argument également tiré des Lefttres
écrites de la montagne*, le théologien va devoir se référer au
«pouvoir naturel des démons» dont il fait admettre 1’existence
au philosophe et dont il détaille, dans un ample développement,
les surprenantes puissances — comme «le pouvoir de mouvoir,
¢branler, transporter les corps » (770b).

Un tel exposé surprend dans une Encyclopédie protestante et
forme un contraste frappant avec des articles explicitement
assumés par les contributeurs de 1’ouvrage. Il suffit par exem-
ple de lire I’article EXORCISME, (R), Théol. & Hist. Ecclés.,
rédigé par le pasteur et philosophe Gabriel Mingard (£Y, XVIII,
41b-46a), pour mesurer la distance critique que les encyclo-
pédistes d’Yverdon mettent en place contre des croyances
qu’ils considérent comme superstitieuses.

Comme I’article MIRACLE, lui, est anonyme, [’étrange
teneur de certains de ses arguments incite le lecteur d’aujour-
d’hui a chercher sa source. Et la surprise n’est pas mince
lorsqu’on la reconstitue, puisqu’il s’agit d’un ouvrage radicale-
ment catholique. Toutes les pages de |’article MIRACLE sous
forme de dialogue sont en effet purement et simplement
recopiées du Dictionnaire philosophique de la religion du
jésuite Claude-Frangois Nonnotte (I’une des bétes noires
de Voltaire)®®, paru en 1772, soit a4 peine une année avant
ce volume de I’Encyclopédie d’Yverdon. Cette facon qu’a
De Felice d’aller puiser a toutes les sources, méme catholiques,

#.0C, 111, 744-745.

35 Le Dictionnaire de Nonnotte est avant tout une réfutation du Dictionnaire
philosophique de Voltaire. Mais le jésuite avait déja attaqué Voltaire et son
Essai sur les meeurs dans un Examen critique ou Réfutation du livre des
meeurs, en 1762.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 23

est sans doute I’une des raisons pour lesquelles il s’abstient de
mentionner les références de ses articles compilés.

D’ailleurs, la méme ceuvre de Nonnotte alimente encore
I’article PEINES DE L’ENFER, éternité des, (R), Théol. qui — c¢’est
presque un comble! — porte la marque (D.F.) de 1’éditeur lui-
méme°. Dans cet article, les réflexions de Rousseau sur Dieu
et la religion se trouvent également réfutées. L auteur y adopte
a nouveau un dispositif dialogique, mais a la fois plus direct et
moins explicite que dans I’article MIRACLE :

Réponse aux objections des incrédules. |...]

II. Ne me demandez pas si les tourmens des méchans seront
éternels; je 1’ignore, et je n’ai point la vaine curiosité d’éclaircir
des questions inutiles. Que m’importe ce que deviendront les
méchans ? Je prends peu d’intérét a leur sort. Toutefois j’ai peine
a croire qu’ils soient condamnés a des tourmens sans fin. Si la
supréme justice se venge, elle se venge dés cette vie. Vous et vos
erreurs, 0 nations, étes ses ministres. Elle emploie les maux que
vous faites, a punir les crimes qui les ont attirés. C’est dans vos
ceeurs insatiables, rongés d’envie, d’avarice, d’ambition, qu’au sein
de vos fausses prospérités, les passions vengeresses punissent vos
forfaits. Qu’est-il besoin d’aller chercher ’enfer dans ’autre vie?
I1 est dés celle-ci dans le ceeur des méchans. (EY, XXXII, 636ab)

On aura reconnu dans ce paragraphe une citation extraite de la
«Profession de foi du Vicaire savoyard »*’. Mais rien ici ne la
signale comme telle. Seule la suite de |’article avertit qu’il
s’agit d’une des «objections des incrédules » contre le dogme
de I’éternité des peines :

Mais ce pauvre philosophe ne peut pas passer d’une page a une
autre sans se contredire de la maniere la plus expresse. “Que
m’importe ce que deviendront les méchans, dit-il ici, je prends peu
d’intérét a leur sort”. Tournez le feuillet, il vous dira: “Si les maux

36 Une étude systématique des articles portant la marque de 1’éditeur fait voir
qu’elle recouvre quasi toujours un travail de compilation dont De Felice
indique ainsi qu’il en assume la responsabilité en tant que contributeur (voir
encore note 52).

3 0C, 1V, 591-592.



24 ALAIN CERNUSCHI

des méchans doivent finir, je t’en loue, 6 Etre clément et bon! Le
méchant n’est-il pas mon frere ? Combien de fois ai-je été tenté de
lui ressembler ? Qu’il soit heureux, ainsi que moi; son bonheur ne
fera qu’ajouter au mien”. (636b)

Le dialogue polémique s’engage ici avec toute la mauvaise foi
possible puisque Nonnotte, s’il cite une phrase qui se trouve
effectivement peu aprés le passage en question, omet inten-
tionnellement le développement ou elle s’insére et qui éclaire
I’écart entre un paragraphe et [’autre. Dans le second passage,
«le Vicaire » de Rousseau oppose en fait 1’état des hommes sur
terre — €tres incarnés soumis a des «besoins périssables» et a
des «désirs insensés», ou les «passions» conduisent aux
«crimes» — a 1’état de «purs esprits», ou I’ame désincarnée
n’est plus susceptible de «perversité». De sorte que, si 1’on
postule I’immortalité de I’ame, les « méchants », dans 1’au-dela,
devraient perdre toute «malignité». Des lors, le Vicaire pose
cette question: «quiconque cesse d’étre méchant peut-il étre
a jamais misérable ?». Aucune contradiction, donc, entre un
passage et 1’autre! Qui plus est, le Vicaire se garde bien de
répondre a une interrogation qui touche aux volontés de Dieu:

O Etre clément et bon! quels que soient tes decrets, je les adore ; si
tu punis les méchans, j’anéantis ma foible raison devant ta justice.
Mais si les remords de ces infortunés doivent s’éteindre avec le
tems, si leurs maux doivent finir, et si la méme paix nous attend
tous également un jour, je t’en lotie. Le méchant n’est-il pas mon
frére ? Combien de fois j’ai été tenté de lui ressembler ? Que déli-
vré de sa misére il perde aussi la malignité qui I’accompagne, qu’il
soit heureux ainsi que moi; loin d’exciter ma jalousie, son bonheur
ne fera qu’ajoiter au mien. (OC, IV, p. 592)

On le sait, dans le combat polémique tous les moyens
sont bons : il suffisait a Nonnotte d’extraire un fragment
de son contexte pour faire croire a 1’écrit d’un « pauvre
philosophe » .

3% Si Rousseau n’est pas explicitement mentionné jusqu’ici, son nom appa-

rait tout de suite apres, dans la suite du méme développement.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 25

En ponctuant cet article de sa signature, 1’éditeur de 1’ Ency-
clopédie d’Yverdon assume donc ce discours de réfutation tout
en dissimulant sa source catholique. Il est amusant de mettre en
regard de ces “emprunts” masqués cette phrase que De Felice
adressait a Formey dans une lettre du 19 novembre 1769, a
propos de la parution récente d’un livre de 1’abbé Sigorgne, qui
reprenait le titre que le Berlinois protestant avait donné a I’une
de ses grandes publications personnelles dont nous avons déja
parlé: «Il a paru au mois de septembre un autre Philosophe
chrétien a Lyon, en 1 vol. 12° ou l’auteur traite de la vérité
de la religion chrétienne : mais 1’ouvrage est catholique, et par
conséquence tres mauvais.» On peut en conclure que, pour De
Felice, lorsqu’il s’agit, a travers I’Encyclopédie qu’il édite, de
combattre ceux qui remettent en question les fondements de la
religion chrétienne, toutes les armes sont bonnes, méme celles
qui sont tirées des « mauvais» ouvrages catholiques !

Du point de vue de I’image qu’on se faisait de Rousseau
dans ces années-l1a, les articles tirés de Nonnotte apportent
un élément supplémentaire intéressant. Lorsque, a I’entrée
MIRACLE, le dialogue entre le théologien et le jeune philosophe
passe au Dictionnaire philosophique de Voltaire, on releve
cette comparaison tres révélatrice avec le Genevois :

Le philosophe. Je serai bien aise, si vous le trouvez bon, que
nous discutions encore quelques points du Dictionnaire philo-
sophique, sur la certitude et la vérité des miracles communément
reconnus parmi les chrétiens. Nous ne trouverons pas ici la
Dialectique de Rousseau; cet écrivain n’en est pas capable [...].
(773b)

Se battre contre Rousseau serait donc affronter un ennemi
autrement redoutable que 1’érudit et ironique Voltaire. Derricre
la «Dialectique » ici attribuée a Rousseau, ce qui se profile sans
doute est I’image d’un penseur habile et retors dans sa maitrise
de I’argumentation, sachant défendre la religion tout en pour-
fendant les croyances non rationnelles censées la fonder.



26 ALAIN CERNUSCHI

Mais cette image que répercute 1’Encyclopédie d’Yverdon
n’est pas la seule car la référence aux ceuvres de Rousseau n’y
est pas toujours offensive.

Un auteur de référence, voire un allié utile

De fagon rapide ou développée, on repere en effet dans
I’Encyclopédie d’Yverdon des renvois a Rousseau ou des cita-
tions extraites de ses textes qui témoignent d’un tout autre
regard. Mentionnons d’abord une référence ponctuelle, qui ne
manque d’ailleurs pas de sel si 1’on se rappelle ce que Rousseau
pensait de son auteur, «l’ami Bertrand» dont il parlait a
DuPeyrou en 1765. Elie Bertrand signe un article DEFAUT, (N),
Gram. Métaphys. Morale qu’il ponctue de conseils de lecture
relatifs a des questions d’éducation. La référence au Genevois
vient en premier. Mais on constate qu’elle est en quelque sorte
contrebalancée par d’autres références qui culminent avec la
figure de Formey, plus proche des encyclopédistes romands et
plus conforme globalement a leur orientation philosophique :

J’en dis autant des défauts de 1’ame [Bertrand évoquait juste
avant, a propos des défauts du corps, le risque de précautions
prises par des parents trop zélés «pour éviter certains défauts » et
qui, en fait, «en enfant[ent] d’autres»]. L’éducation pourroit sou-
vent les prévenir et les corriger, comme une mauvaise éducation ou
le manque de soins, et une éducation négligée les font naitre. Une
personne intelligente pourra recueillir sur cet objet important,
d’excellents préceptes et d’utiles précautions dans I’Emile de
M. J. J. Rousseau, comme dans I’ouvrage ironique de Crousaz, sur
I’Education des enfans, dans le livre plus sérieux de Locke, sur le
méme sujet, enfin dans le traité de 1’Education morale de M.
Formey, couronné [...] par I’académie de Harlem. (£Y, XIII, 158a)

Mais c’est dans le domaine religieux que le contraste est le
plus frappant.

L’Encyclopédie d’Yverdon compte de nombreux articles qui
luttent contre 1’athéisme. En premier lieu, ATHEE, (R), Hist. de
la Philosophie, un texte développé sur pres de trente pages dans
le tome IV, d’avril 1771. L’article, signé (G.M.), la marque de



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 27

Gabriel Mingard, aborde successivement trois questions:
«1°. qui sont ceux que I’on peut avec justice nommer athées ?
2°. s’il peut y avoir, et s’il y a eu en effet dans le monde, des
athées? 3°. si un athée, est par sa seule qualité d’athée, un sujet
criminel contre lequel les loix civiles doivent sévir ?» (IV, 59a).
C’est dans la deuxieme section que 1’on trouve plusieurs réfé-
rences @ Rousseau. Aprés un long exposé historique, Mingard y
introduit une distinction entre deux types d’athéisme: par
croyance, c’est-a-dire 1ié a des habitudes de pensée ou a
des influences, bref: non réflexif; par conviction, c’est-a-dire
fondé sur une pesée des arguments aboutissant a «la vue ou
[au] sentiment de la force des preuves, supérieure a celle des
objections que I’on y oppose» (IV, 77ab). Si la critique des
athées par croyance ne demande qu’un paragraphe, le combat
contre «la secte des athées Philosophes» (77b) entraine Min-
gard dans un important développement ou Rousseau va
apparaitre comme un alli¢ de choix.

Mingard, tres méthodique, procede encore une fois en deux
temps, selon une nouvelle distinction ainsi formulée :

Il n’est que deux sources d’ou peut naitre la conviction: la vue
claire de la vérité d’une doctrine; et, en cas d’incertitude sur le
coté ou se trouve décidement la vérité, les grands avantages
dont elle est réellement le principe par opposition a tout autre.
(78a, ponctuation modifiée)

Rousseau n’interviendra que dans le second temps — ce qui,
on le verra, est significatif de I’importance spécifique que Min-
gard lui reconnait. Mais il n’est pas inutile de mentionner le
premier argumentaire de 1’encyclopédiste parce que cela permet
de comprendre sa position philosophique.

Mingard pose en général qu’un «vrai Philosophe ne
s’en tient pas a des autorités» et qu’il «veut des preuves
de raisonnement»; a propos de la question de «I’existence
d’un Dieu objet de la religion», ce philosophe examinera
donc «impartialement le pour et le contre». Pourtant I’ency-
clopédiste ne se lance pas dans cet examen: il se contente d’en



28 ALAIN CERNUSCHI

présenter le bilan que sont censés tirer «tous les lecteurs qui
ont lu toutes les pieces du proces »:

Tout lecteur non préoccupé, conviendra que les ouvrages les plus
forts, les mieux travaillés, les plus raisonnés en faveur de ce
systéme [de I’athéisme], sont bien €loignés d’étre des démons-
trations capables de contrebalancer ce que les Clark, les Loke, les
Vollaston, les Leibnitz, les Wolf, les Turretin, les Bossuet, les
Abbadie, les Pascal, et tant d’autres, ont écrit en faveur du théisme.
Bayle a refuté victorieusement le systéme de Spinosa, qui est le
méme que celui de 'auteur du Systéme de la Nature. [...] M. de
Voltaire vient en fort peu de mots, de faire sentir le foible de son
systéme [celui de d’Holbach]. Je crois donc étre en droit d’affirmer
qu’il n’existe aucun vrai Philosophe convaincu de la vérité de
’athéisme. (78b)

Autrement dit, Mingard renvoie son lecteur a... des autorités !
Tout se passe comme s’il estimait que I’Encyclopédie n’était
pas le lieu pour entrer dans un examen précis des arguments et
qu’il suffisait d’indiquer les auteurs anglais, allemands, suisses
et frangais qui font référence en la matiére *°.

Ce passage a pour fonction essentielle d’expliciter la posi-
tion philosophique défendue dans I’article: il s’agit bien de
«théisme », c’est-a-dire d’une croyance en un Dieu unique
fondée sur la raison et la nature, et indépendante de toute

3 Pour les références anglaises, on peut penser que Mingard renvoie a des

textes précis: Samuel Clarke, Demonstration of the Being and Attributes of
God (1705); John Locke et ses trois Lettres sur la tolérance (1689 a 1692);
William Wollaston, The Religion of Nature Delineated (1722), rapidement
traduit en frangais sous le titre d’Ebauche de la religion naturelle (1726); les
références allemandes et francaises sont plus générales. Le seul Suisse de la
série, le pasteur genevois Jean-Alphonse Turretini, a lui aussi fait une place
a la théologie naturelle dans ses Cogitationes et dissertationes theologicae,
Genéve, 1737 (traduit en francais par son disciple Jacob Vernet dans son
Traité de la veérité de la religion chrétienne). Bayle discute les theses de
Spinoza dans les remarques de I’article SPINOZA de son Dictionnaire histo-
rique et critique (1° éd. 1697) mais y revient dans d’autres écrits, comme sa
Continuation des pensées diverses (1705). Pour le texte de Voltaire, voir plus
bas.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 29

Portrait de Gabriel Mingard par Jean Preudhomme, huile sur toile, 1767
(© Musée historique de Lausanne, photo Atelier de numérisation de la Ville de Lausanne)



30 ALAIN CERNUSCHI

religion particuliére *°. Mingard, en ce sens, se distingue claire-
ment d’un Nonnotte dont on a vu que la position catholique lui
faisait ranger dans un méme camp aussi bien les athées que les
théistes.

C’est bien slr cette position théiste qui permet a Mingard
d’utiliser Rousseau comme un allié, aux cotés d’autres écri-
vains francais des Lumieres, pour combattre sur le second
terrain annoncé, celui ou la conviction de 1’athée se fonde
non sur le contenu convaincant de la doctrine mais sur ses
«avantages »:

Mais je suppose qu’au moins les difficultés de 1’athée contre
les argumens du Théiste, sont assez fortes pour embarrasser 1’esprit
et le laisser en suspens, trouvera-t-on dans le parti de nier I’exis-
tence de Dieu, des avantages réels, supé€rieurs a ceux que peut
procurer la religion? J’entends des avantages réels pour 1’huma-
nité, des sources effectives d’un bonheur solide pour le particulier
et pour le public, préférables a ce que la croyance d’une Divinité et
d’une Providence assure au sage qui I’embrasse. (78b)

Il est extrémement significatif que ce soit ce type de ques-
tions — liées au bonheur des hommes sur terre, a la fois comme
individus et comme collectifs — qui, aux yeux de Mingard,
méritent d’étre développées dans son article. Et que Rousseau,
sur de tels sujets, lui paraisse un appui efficace.

L’encyclopédiste consacre plus de quatre colonnes a
ce débat qui, une fois encore, est mis en scéne de facon
dialogique. Mingard formule cinq questions auxquelles répond
chaque fois une citation, extraite tant6t de Voltaire, de
Rousseau ou de Montesquieu. L’analyse de ce montage de

40 Mingard lui-méme définit le théisme ainsi: «On désigne par ce mot le
systéme théorétique de celui qui croit un Dieu, ¢’est-a-dire, un Etre supréme,
intelligent, Créateur et Maitre de 1’univers, qui est pour I’homme un Sou-
verain de qui il dépend absolument, un Bienfaiteur, a qui il doit tout, un
Législateur, qui lui a donné des loix, un Juge, qui reglera son sort, selon qu’il
se sera rendu digne de son approbation ou de sa désapprobation.» (Art.
THEISME, (R), Philos. Mor. Politique ; EY, XL, 587b-588a).



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 31

textes est révélateur de ce que I’écriture rousseauiste représente
pour un pasteur théiste engagé sur un tel terrain.

A la premiere question, qui concerne la compréhension
générale du réel*, répond un extrait de Voltaire réfutant
d’Holbach et soulignant le caracteére « désespérant» d’une
vision du monde fondée sur 1’idée d’une «nature aveugle»*.
La deuxieme question est une variante de la premiere mais
posée du point de vue de 1’étre sensible: «Etre sensible, que
devient pour moi la nature sans Dieu?» (79a). Cette fois c’est
la voix, plus lyrique, de Rousseau qui offre une réponse débou-
chant tres vite sur des questions rhétoriques a forte connotation
existentielle :

“Le spectacle qu’elle m’offre, dit le Citoyen de Geneve, si
vivant, si animé pour ceux qui reconnoissent un Dieu, est mort aux
yeux de l’athée; et dans cette grande harmonie des étres ou tout
parle de Dieu d’une voix si douce, il n’appergoit qu’un silence
éternel. De combien de douceurs n’est pas privé celui a qui la
religion manque lorsque nous le suivons dans le cours de la vie?
Quel sentiment peut le consoler dans ses peines? Quel spectateur
anime les bonnes actions qu’il fait en secret? Quelle voix peut
parler au fond de son ame ? Quel prix peut-il attendre de la vertu?
Comment doit-il envisager la mort ?”” (79a)

L’extrait est librement tiré de deux lettres de la fin de la Nou-
velle Héloise, la lettre V (5° partie) de Saint-Preux a Milord
Edouard, lui rapportant les souffrances de Julie face a 1’athé-
isme de son mari, et la grande lettre VIII (6° partie) dans
laquelle Julie, s’adressant a Saint-Preux, réfléchit sur le bon-
heur et sur sa croyance en Dieu.* Le changement de style par

4 L’athéisme «[m]’éclaire-t-il mieux que le téisme [sic] quand je veux
raisonner en physicien, et me rendre raison de ce qui est ?» (78b-79a).

42 EY, IV, 79a. La citation est extraite d’un texte intitulé Dieu. Réponse au
Systeme de la nature. Section I1. Article tiré d’un livre intitulé QUESTIONS SUR
L’ENCYCLOPEDIE, en quelques volumes in-8°, qui n’a pas encore paru, qui
circule sous différentes formes depuis 1770 (on ne retrouve d’ailleurs pas ces
lignes dans I’article DIEU. DIEUX des Questions sur I'Encyclopédie en 1771).
B 0C, 11, 591-592 et 700. Ce montage laisse penser que la source directe de



32 ALAIN CERNUSCHI

rapport a Voltaire marque aussi un changement de paradigme :
il n’est plus question de raison et d’aveuglement, mais de
conscience et de silence; plus question de vue intelligente mais
de voix intérieure.

Cette premiere citation de Rousseau, de plus, a introduit
le théme de la vertu sur lequel porte précis€ément la troisiéme
question formulée par Mingard, ouvrant sur une nouvelle cita-
tion du Genevois (que nous abrégeons) :

Etre capable de vertu, appellé a la pratiquer toujours, comment
I’attendre de lui dans toutes les circonstances, s’il n’a Dieu ni pour
législateur ni pour témoin ni pour juge ? “Un heureux instinct dit le
méme Auteur, me porte au bien; une violente passion s’éleve ; elle
a sa source dans ce méme instinct, que ferai-je pour me dérober
au mal vers lequel elle m’entraine? [...] Ne sait-on pas que les
affections désordonnées corrompent le jugement ainsi que la
volonté, et que la conscience s’altére? L’oubli de toute religion
conduit bientot a I’oubli de tous les devoirs de I’homme.” (79ab)

Il s’agit cette fois d’un montage combinant un passage tiré de la
lettre XVIII (3¢ partie) de La Nouvelle Héloise** et une phrase
célebre (la derniere du paragraphe de Mingard) extraite du
Livre IV d’Emile®. Ici, la force de I’écriture rousseauiste pour
Mingard semble résider dans I’analyse psychologique subjec-
tivée du combat entre la vertu et la passion. Le collage final
opeére une généralisation qui prépare 1’étape suivante.

Le theme de la morale individuelle, dominant jusqu’ici,
conduit a celui de la vie en société et de ce qui peut la régler.
C’est la quatrieme question de Mingard, qui amene la plus

Mingard n’est sans doute pas le roman de Rousseau mais un texte intermé-
diaire. Nous reviendrons plus loin sur cette question.

4 (C’est la longue lettre de Julie a Saint-Preux lui racontant son mariage
(OC, 111, 357-358 pour I’extrait exploité) ; Mingard modifie certains passages :
«source» remplace «racine» et «pour me dérober au mal vers lequel elle
m’entraine » remplace «pour la détruire ».

4 Plus précisément, des pages qui introduisent la «Profession de foi du
Vicaire savoyard » dans lesquelles I’interlocuteur du Vicaire se présente dans
une sorte de confession rapportée entre guillemets (OC, IV, 561).



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 33

longue citation rousseauiste de 1’article (que nous abrégeons
aussi):

Appell€ a vivre en societé, et a procurer le bien de mes sembla-
bles avec lesquels je forme un corps, trouverai-je dans I’athéisme
la source du bonheur public le plus grand ?

“Bayle a tres-bien prouvé dit J. J. Rousseau, que le fanatisme
est plus pernicieux que ’athéisme de spéculation, et cela est
incontestable ; mais ce qu’il n’a eu garde de dire, et qui n’est pas
moins vrai, c¢’est que le fanatisme quoique sanguinaire et cruel, est
pourtant une passion grande et forte qui éleve le cceur de ’homme,
qui lui fait mépriser la mort, qui lui donne un ressort prodigieux
et qu’il ne faut que mieux diriger pour en tirer les plus sublimes
vertus ; au lieu que I’irréligion, attache a la vie, effémine, avilit les
ames, concentre toutes les passions dans la bassesse de I’intérét
particulier, dans I’abjection du moi humain, et sappe ainsi a petit
bruit les vrais fondemens de toute societé; [...] L’indifférence
philosophique ressemble a la tranquilité¢ de I’Etat sous le despo-
tisme: c’est la tranquillité de la mort, elle est plus destructive que
la guerre méme”. (79b-80a)

Cette citation provient d’une note développée que Rousseau,
toujours dans le Livre IV d’Emile, accroche a un passage ou le
Vicaire savoyard renvoie dos-a-dos le dogmatisme religieux et
I’assurance tranchante des philosophes qui s’y opposent*¢. On
voit que Mingard exploite ici une autre veine de 1’écriture rous-
seauiste, non plus le style de la sensibilité, qui trouvait si bien a
s’exprimer dans la voix féminine de Julie, mais celui plus méle
et incisif de sa prose argumentative, ici lié¢ au théme général des
«fondements de toute société ».

Ce changement de ton amene presque naturellement la
nouvelle voix que Mingard sollicite sur le méme théme du
«bonheur des peuples»: celle de Montesquieu. Les formules
élogieuses qui I’introduisent montrent que le développement
atteint 1a son point a la fois central et culminant :

4 0C, 1V, 632-633.



34 ALAIN CERNUSCHI

Le génie le plus profond, et le plus capable de juger de ce qui
peut faire le bonheur des peuples, I’illustre Montesquieu n’a pas
jugé plus favorablement des instances de 1’athéisme sur la félicité
publique et privée des hommes. “La religion, suivant cet homme
estimable est toujours le meilleur garant que 1’on puisse avoir des
meeurs et de la probité des hommes. Un prince qui aime la religion
et qui la craint, c’est un lion qui céde a la main qui le flatte ou a la
voix qui I’appaise. [...]” (80a)

Mingard emprunte ici au Livre XXIV de L 'Esprit des lois ou,
traitant du rapport des lois avec la religion, Montesquieu
discute le méme paradoxe de Bayle dont Rousseau était parti
dans la citation précédente. Pour notre propos, il est intéressant
de noter que le pasteur encyclopédiste a préféré recourir a cet
auteur-la pour la section la plus politique du passage.

Le sommet atteint, la réflexion va redescendre par pallier, en
retrouvant, dans ’ordre inverse, les deux autres écrivains déja
sollicités. Une question purement rhétorique introduit ce qu’on
pourrait appeler la péroraison dramatisée du passage :

Que deviendroient ces philosophes mémes qui travaillent a
anéantir toute religion, s’ils venoient a I’arracher du cceur des
humains, s’ils rompoient ce frein sous lequel ils prétendent que les
peuples gémissent. Ah plutdt, empruntant les paroles de J. J. Rous-
seau, crions a ceux qui sont encore assez heureux pour connoitre et
respecter un Dieu témoin, Juge et Rémunerateur de leurs actions:
“Fuyez ceux qui, sous prétexte d’expliquer la nature, et de détruire
la superstition, sement dans les coeurs des hommes de désolantes
doctrines ; et dont le scepticisme apparent est une fois plus affir-
matif et plus dogmatique que le ton décidé de leurs adversaires.
Sous le hautain prétexte qu’eux seuls sont éclairés, vrais, de bonne
foi, ils nous soumettent impérieusement a leurs décisions tran-
chantes, et prétendent nous donner pour les vrais principes des
choses, les inintelligibles systémes qu’ils ont batis dans leur
imagination. [...]” (80ab)

L’extrait cité, qui se prolonge encore sur plusieurs lignes de
I’Encyclopédie, appartient précisément a la péroraison de la



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 39

«Profession de foi du Vicaire savoyard»*’. Relevons de plus
que, cette fois, I’encyclopédiste méle sa propre voix a celle de
Rousseau pour apostropher les croyants qui seraient tentés
par la philosophie sceptique des athées: c’est bien sur la force
persuasive de la prose rousseauiste qu’il compte ici.

La derniére étape de ce long développement retourne a
Voltaire. Du coup, le ton est plus rationnel ; on passe du cri au
sage conseil :

D’apres des réflexions aussi sérieuses, on ne sauroit donner aux
athées spéculatifs et dogmatiques, un conseil plus sage que celui
que M. De Voltaire vient de donner a I’Auteur du Systéme de la
Nature. “J’ai une chose tres-importante a vous dire. Je suis per-
suadé que vous €tes dans une grande erreur, mais je suis également
convaincu que vous vous trompez en honnéte homme : vous voulez
qu’on soit vertueux méme sans Dieu. Cette dispute philosophique
ne sera qu’entre vous, et quelques philosophes répandus dans
I’Europe. Le reste de la terre n’en entendra pas parler. Le peuple
ne nous lit point. [...]” (80b-81a)

Avec cette citation, qui se poursuit sur une colonne, Mingard
revient a la Réponse au “Systeme de la nature” d’ou il était
parti 3.

Deux legons générales se dégagent de notre examen détaillé.
1. Pour l’encyclopédiste théiste qu’est Mingard, Rousseau
s’inscrit clairement parmi les grandes voix philosophiques des
Lumic¢res, avec Montesquieu et Voltaire, trois écrivains qui lui
servent d’appui aussi bien pour l’argumentation que pour
I’éloquence. 2. Dans cette polyphonie, la spécificité de Rous-
seau pour Mingard est a chercher dans une écriture qui sait
donner une expressivité sensible a la pensée réflexive, une
écriture qui implique subjectivement le lecteur et qui dramatise
les questions, une écriture qui échauffe et éleve ainsi la pensée.

40C, 1V, 632, avec quelques variantes. Mingard ajoute en particulier la
formule «et de détruire la superstition ».

4 Voir note 42. Mingard procéde a quelques coupes. Cette fois, le passage
se retrouve dans la «Section quatriéme» de I’article DIEU. DIEUX des Ques-
tions sur I 'Encyclopédie, par des amateurs (vol. 1V, s.l., 1771, p. 301-303).



36 ALAIN CERNUSCHI

On a la, au fond, la version positive de I’image du dangereux
dialecticien apparue avec Nonnotte: il s’agit bien toujours
d’une maitrise argumentative associ€e a un style persuasif®.

Un héros des Lumiéres persécuté

La mention explicite de Rousseau dans 1’Encyclopédie
d’Yverdon présente encore un troisieme avatar. L’article
INTOLERANCE, Morale, paru sans marque d’auteur dans le
IV¢ tome du Supplément en janvier 1776, contient une adresse
directe a 1’«éloquent Rousseau»; ses démélés avec la Véngé-
rable Classe des pasteurs neuchatelois servent d’exemple
moderne a 1’idée générale que la persécution pour hérésie cache
en fait un rapport de force *°:

Si les ministres de Neufchatel, accusateurs de M. Rousseau,
fussent nés athéniens ou juifs, ils eussent donc a titre de forts, éga-
lement poursuivi Socrate ou Jesus. O! éloquent Rousseau, que la
faveur du grand prince qui vous protege contre de tels fanatiques,
vous venge bien de leur insulte! Vous n’elites point a rougir de
I’estime de ces stupides: elle et prouvé quelqu’analogie entre leurs
idées et les votres; elle elit taché vos talens. Vous futes persécuté
au nom de la Divinité, mais non par elle. (E'Y, Suppl., IV, 55ab)

Le rapprochement avec Socrate et Jésus, tout exagéré qu’il soit,
n’a rien d’ironique, de sorte que Rousseau apparait ici comme
la figure hyperbolique du philosophe des Lumiéres persécuté.
Le renversement est donc exact et total par rapport aux attaques
artificieuses de Nonnotte également relayées par I’ Encyclopédie
d’Yverdon.

Mais le contexte qui amene cette apostrophe a Rousseau
jette une lumiere encore plus surprenante sur 1’extréme dispa-
rité¢ des textes réunis dans I’édition de De Felice.

49 L’art de Rousseau écrivain fait d’ailleurs ’objet de mentions élogieuses

dans quelques articles d’Yverdon, comme PROSOPOPEE, (R), Belles-Lettres
(XXXV, 446ab) ou FORCE, (R), Beaux-Arts (Suppl., 111, 557b).

50 On lit en effet au début de la partie de cet article intitulée «Intolérance
religieuse»: «Cette espece d’intolérance est la plus dangereuse. L’amour du
pouvoir en est le motif, & la religion le prétexte » (53b).



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 37

Pour bien cerner I’intolérance religieuse, I’auteur du texte a
d’abord opposé deux visions de I’incrédulité. D’un coté, celle
des religieux (prudemment incarnés par des représentants non
chrétiens) : « Aux yeux d’un muphti comme a ceux d’un bonze,
un incrédule est un impie que doit frapper le feu du ciel; [...]»
(53b). De I’autre coté, celle du «sage»:

Cependant aux yeux du sage, ce méme incrédule est un homme
qui ne croit pas au conte de ma mere 1’oie. Mais que manque-t-il a
ce conte pour étre une religion? Rien, sinon qu’un grand nombre
de gens en soutiennent la vérité. (54a)

A bien la lire, cette phrase est proprement ahurissante dans une
Encyclopédie protestante puisqu’elle suggere que toute religion
repose sur une croyance collective en un récit — ft-il parfaite-
ment fictif, comme les contes de Perrault! L’article est donc
aussi aux antipodes de I’argumentaire philosophico-religieux
développé par Mingard contre la « secte des athées Philo-
sophes». Et ce parfum d’athéisme est encore plus net dans le
paragraphe qui précede directement 1’adresse a Rousseau, ou
I’on repere une formule qui sent le soufre :

Faut-il que par la fureur de leur intolérance, les prétres
catholiques méritent encore ce nom [de race de vipéres, donné par
Jésus aux Pharisiens]? A quel titre persécutent-ils un hérétique ? 1l
ne pense pas, diront-ils, comme nous. Mais vouloir réunir tous les
hommes précisément dans la méme croyance, c¢’est prétendre qu’ils
ayent tous les mémes yeux et la méme physionomie: c’est
un souhait contre nature. L’hérésie est un nom que le puissant
donne a des opinions communément vraies, mais contradictoires
aux siennes. L’hérésie est locale, comme 1’orthodoxie. L hérétique
est un homme de la secte non-dominante dans la nation ou il vit.
Cet homme moins protégé, et par conséquent plus foible[,] peut-
étre [sic, pour «peut étre »] impunément insulté. (55a)

On a bien lu: «L’hérésie est locale, comme [’orthodoxie»»!
Autrement dit, les questions de croyance se résument a des
rapports de force localisés et toute « orthodoxie », toute doctrine
religieuse tenue pour vraie (y compris la doctrine chrétienne,



38 ALAIN CERNUSCHI

par conséquent) n’est qu’une croyance dominante, une «opi-
nion» qui a régionalement réussi.

Il est évident qu’aucun encyclopédiste d’Yverdon n’aurait
pu rédiger un tel texte. Il convient dés lors de se demander d’ou
il a été tiré. La recherche de I’ceuvre compilée révele le laxisme
qui préside au choix des sources dans la confection des articles
d’Yverdon (/axisme au sens premier du terme : “tendance
marquée a la conciliation d’éléments opposés™). 1l s’avere
en effet que ’article INTOLERANCE est directement recopié du
récent ouvrage de Claude-Adrien Helvétius (1715-1771) De
[’Homme, de ses facultés intellectuelles, et de son éducation,
paru en Hollande en 1772 : un ouvrage ou une pensée radica-
lement sensualiste conduit 1’auteur a développer des théses
proches d’un matérialisme athée. Un premier livre d’Helvétius,
De [’Esprit, paru en 1758, avait d’ailleurs été condamné par
le Parlement de Paris et mis a I’index par le pape (I’auteur,
prudent, ne publia pas le second, qui parut de fagon posthume).

Entre Nonnotte et Helvétius, 1’écart ne peut guére étre plus
béant !

Comment, des lors, comprendre de telles disparates entre
des articles d’une méme Encyclopédie?

Résumons d’abord ce que nos analyses ont montré: aux
yeux de De Felice et de ses collaborateurs, pour dénoncer
I’intolérance un ouvrage matérialiste fait I’affaire ; pour dénon-
cer I’antichristianisme un ouvrage catholique fait 1’affaire; et
pour dénoncer 1’athéisme un ouvrage de Rousseau fait 1’affaire.
Cela signifie que 1I’Encyclopédie d’Yverdon n’est en rien une
machine de guerre partisane mais procede d’un pragmatisme
accommodant. Plus précisément, les combats pour des Lumie-
res tempérées s’y font au cas par cas et avec les armes de tous
les camps. L habit d’Arlequin qui en résulte montre bien qu’il
serait vain de chercher dans cette ceuvre 1’expression cohérente
d’une doctrine.

En fait, la lecon est double. La bigarrure et les discordances
de I’Encyclopédie d’Yverdon témoignent bien sir d’abord
d’une méthode de travail adaptée au genre du dictionnaire



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 39

encyclopédique (multiplicité des contributeurs et place impor-
tante de la compilation) et au rythme de production voulu par
I’éditeur, entrainant I’absence d’un contrdle rédactionnel global
qui permettrait I’unification des contenus. On peut comprendre
maintenant que cette méthode est parfaitement cohérente avec
le pragmatisme dont nous venons de parler.

L’intérét d’un tel texte pour I’enquéte que nous menons ici
réside précis€ément dans ces deux caractéristiques qui font qu’il
enregistre, a travers la diversité de ses sources et 1’indépen-
dance de ses contributions, la grande variété d’attitudes que
I’ceuvre de Rousseau pouvait susciter dans les années 1770.
Qu’il soit apparu ici tour a tour comme un ennemi a abattre, un
allié de choix ou un héros a encenser renvoie au fait que, par
son positionnement philosophique singulier, en particulier
vis-a-vis des questions religieuses, Rousseau est une figure
complexe des Lumicres, suscitant des réactions partagées et
modulées dans tous les camps.

Tel est le bilan relatif a la présence explicite de Rousseau
dans les colonnes d’Yverdon. Une seconde enquéte reste a
mener, sur la présence éventuelle des ceuvres de Rousseau par
compilation masquée. Or, cette enquéte, on va le voir, fait
ressortir la bigarrure du texte de facon plus accentuée encore.

II. Présence implicite d’un penseur novateur

Lorsqu’on cherche si les ceuvres de Rousseau ont été
exploitées anonymement dans 1’Encyclopédie d’Yverdon, il
apparait assez rapidement que le Genevois fait bien partie des
«véritables sources» dont les encyclopédistes romands tirent
profit. De plus, la masse textuelle concernée par cette nouvelle
enquéte est beaucoup plus importante que la quarantaine d’arti-
cles envisagés jusqu’ici.

Il faut d’abord mentionner que I’Encyclopédie d’Yverdon
fait un usage massif du Dictionnaire de musique de Rousseau,
paru deux ans avant le début de 1’entreprise. Refonte largement



40 ALAIN CERNUSCHI

augmentée des articles que le Genevois avait rédigés pour
I’Encyclopédie parisienne, ce Dictionnaire permettait a bon
compte aux compilateurs-encyclopédistes yverdonnois de pré-
senter une version renouvelée de ce corpus: 437 articles en sont
directement repris, soit la moitié des entrées du Dictionnaire de
Rousseau. *!

Ces reprises, toutefois, ne marquent pas vraiment un choix
engagé de la part des encyclopédistes romands puisque d’une
part la matiere concernée n’était pas idéologiquement exposée
(méme si les querelles musicales ont souvent eu, dans la France
du XVIII® siecle, 1’allure de véritables guerres d’idées, elles
n’étaient pas pergues avec la méme acuité dans le reste
de I’Europe) et que, d’autre part, il n’y avait pas de sources
concurrentes. Du moins au début de 1’entreprise. Car on
relévera que, des que le dictionnaire des beaux-arts de Sulzer,
dont nous avons déja parlé, parait en allemand, De Felice en
fait traduire un ensemble d’articles, parmi lesquels se trouvent
des textes relatifs a la musique, comme : INSTRUMENTALE, (N),
Musique, Beaux-Arts; SYMPHONIE, (R), Musique; ou encore
VARIATIONS, (R), Musique — des textes qui élargissent 1’hori-
zon de référence musical de I’Encyclopédie d’Yverdon, avec,
notamment, des mentions précises a certaines ceuvres de Jean-
Sébastien Bach (ce sont méme les premieres faites en francais a
ce compositeur).

Il n’en reste pas moins que, malgré ces quelques références
occasionnelles, la pensée musicale de Rousseau demeure globa-
lement dominante dans les volumes édités par De Felice, méme
si les lecteurs ne s’en apergoivent pas, les textes compilés
n’étant pas référenceés.

1" Pour une analyse de ce dossier, on me permettra de renvoyer a I’étude que

J’ai publiée dans un ouvrage d’hommage a Jacques Proust: «La compilation
encyclopédique. Exemple du traitement du Dictionnaire de musique de Rous-
seau par I’Encyclopédie d’Yverdon», in Lectures de Jacques Proust, textes
rassemblés par Muriel Brot et Sante A. Viselli, [Montpellier], Presses univer-
sitaires de la Méditerranée, 2008, pp. 103-147.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 41

Ce qui surprendra sans doute plus, c’est que la pensée
politique de Rousseau est elle aussi trés présente dans les
volumes d’Yverdon, par le méme biais et selon les mémes
modalités.

Compilation directe du Contrat social

L’un des domaines de spécialisation de De Felice est le droit
politique. On a mentionné, dans I’introduction de cette étude,
son édition de référence des écrits de Burlamaqui et son réle
dans la diffusion des idées de Beccaria et de Verri, au cours
des années 1760. Dans 1’Encyclopédie d’Yverdon qu’il édite
la décennie suivante, il prend en charge personnellement la
confection des articles portant sur le Droit, le Droit naturel, le
Droit des gens, la Politique et la Jurisprudence .

Or, parmi les sources qu’il compile pour composer ces
articles, le Contrat social de Rousseau est sollicité a plus d’une
reprise. Les emprunts directs sont méme importants puisque pas
moins de vingt-deux chapitres de 1’ceuvre (sur quarante-huit)
sont recopié¢s dans une dizaine d’articles ou d’additions de
I’Encyclopédie d’Yverdon, en particulier dans: GOUVERNE-
MENT, (R), Droit Polit.>*, qui reprend les onze premiers
chapitres du Livre III du Contrat; dans les articles LEGIS-
LATEUR, (R), Polit., LEGISLATION, (R), Gramm. & Politig. et
PEUPLE, le, Gouvern. politiq.>*, qui tirent parti de la seconde
partie du Livre II; et dans VOLONTE générale, (N), Droit
Polit. >, article qui reproduit le célébre premier chapitre du
Livre IV «Que la volonté générale est indestructible » et par
lequel De Felice introduit cette notion dans la nomenclature du

32 Sur les 854 articles de 1I’Encyclopédie d’Yverdon qui portent la marque
de De Felice, 378 appartiennent a ces domaines de connaissance, soit trois
fois plus que pour ses deux autres domaines de prédilection que sont la
philosophie et la morale d’un coté (119 articles), les sciences physico-
mathématiques de I’autre (104 articles).

3 EY, XXII, 73b-86b.

4 Successivement : XXV, 809a-810b, 821b-822b et XXXIII, 278b-282a.

35 XLII, 545a-546a.



42 ALAIN CERNUSCHI

.fglﬁa? wn e vor & {Tmortalit’.
[y orebat Qhayg. of Deovt: Fies
Cavolws nx Favicn |

Portrait gravé de De Felice parfois inséré dans 1’ Encyclopédie d’Yverdon (BVY)



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 43

dictionnaire encyclopédique. Le tableau n°2 des Annexes donne
une vue d’ensemble des emprunts faits au Contrat social dans
I’ Encyclopédie d’Yverdon.

Il convient toutefois de noter que cette ceuvre de Rousseau
n’est pas la source principale dont se sert De Felice. L’éditeur
privilégie plus souvent le Droit de la nature et des gens de
Pufendorf traduit par Jean Barbeyrac, les Principes du droit de
la nature et des gens de Burlamaqui, le Droit des gens d’Emer
de Vattel, enfin Des corps politiques et de leurs gouvernemens
de Jean-Charles de Lavie. La présence de Rousseau dans cet
ensemble n’est au reste pas anormale puisque la pensée poli-
tique du Genevois s’inscrit clairement a 1’intérieur des théories
propres a I’école du droit naturel®®, par rapport a laquelle,
cependant, il développe des théses souvent plus radicales.

Il faudrait un spécialiste des théories politiques du temps
pour mener une analyse serrée des choix opérés par De Felice
entre ces sources en fonction des sujets des articles. Globale-
ment, on constate que les aspects les plus radicaux du Contrat
social ne sont jamais retenus par 1’éditeur d’Yverdon. C’est le
cas par exemple de la question de la souveraineté. Rousseau
développe ce sujet dans le Livre I et au début du Livre II,
en défendant I’idée que la souveraineté¢ est inaliénable et
indivisible>’. De Felice laisse de coté ces chapitres et, pour
composer son article SOUVERAINETE, procéde a un montage
d’extraits tirés de Vattel, Burlamaqui et Lavie®; il contient une
section intitulée «Souveraineté divisée» (XXXIX, 145a) qui
s’oppose a I’idée d’indivisibilité. De Felice ajoute quelques

6 Drailleurs, Elie Bertrand, dans I’article MORALE, (R), aprés avoir fait
I’historique de I’émergence de la théorie du droit naturel avec Grotius,
Hobbes et Pufendorf, cite «1’auteur du Contrat social », parmi la «multitude
d’écrivains [...] ensuite entrés dans cette carriere » (EY, XXIX, 325b).

57 Contrat social, Livre 11, chap. 1 et 2. Sur cette spécificité de Rousseau par
rapport a I’école du droit naturel, voir Robert Derathé, Jean-Jacques Rous-
seau et la science politique de son temps, Paris, Vrin, 1988, chap. V, p. 248ss.
8 SOUVERAINETE, (R), Droit Polit. (EY, XXXIX, et 139a-147b). Voir aussi
I’article SOUVERAIN, (R), Droit Nat. et Polit. (ibid., 131a-139a), combinant
Vattel et Burlamaqui.



- ALAIN CERNUSCHI

renvois a la fin, en particulier & ALIENATION pour la question
de «linaliénabilité de la souveraineté» (147b); et I’article en
question, qui porte aussi sa marque, reproduit Pufendorf et
Vattel et développe des theses moins extrémes que celles de
Rousseau. Les exemples pourraient €tre multipliés. Ainsi, le
sujet délicat de la religion civile, abordé par Rousseau dans
I’avant-dernier chapitre du Contrat, est-il présenté dans les
volumes d’Yverdon a travers un extrait du Droit des gens
de Vattel. La notion méme de pacte social, quant a elle, dont
Rousseau donne une définition si exigeante au chapitre 6 du
Livre I, semble constituer une sorte de tache aveugle dans
I’ Encyclopédie d’Yverdon qui, sous PACTE SOCIAL>® se contente
de renvoyer a SOCIETE civile, une entrée absente !

Malgré le tri opéré par De Felice, la reprise de pres de la
moiti¢ du contenu du Contrat social dans son Encyclopédie
constitue un des plus surprenants vecteurs de diffusion (mas-
quée) des idées politiques de Rousseau. Cette présence est
d’autant plus étonnante qu’il semble que I’éditeur n’accordait
pas grand prix a I’ceuvre de Rousseau. C’est du moins ce qui
transparait de ce passage d’une lettre adressée a Pietro Verri, de
Milan, en 1767 :

tout tolérant que je suis, je n’aurais pas manqué de briler Voltaire
depuis longtemps et d’enfermer dans une maison de fous Rous-
seau. Le premier parce qu’il n’a pas raisonné, il a raillé, et il a eu
précisément en vue de vomir les blaspheémes les plus horribles
contre la divinité, le sachant et le voulant. Le second, parce qu’il
ne péche que par ignorance. Ayant manqué de faire ses études de
bonne heure, malgré son talent d’écrire, et sa mémoire, il n’a pas
pu parvenir a penser systématiquement. Le Contrat social nous fait
voir a chaque page qu’il ne connait pas les premiers principes du
droit.

9 EY, XXXI, 651b.

60 Lettre du 18 juin 1767, publiée par Clorinda Donato sous le n° VI dans
«The Letters of Fortunato Bartolomeo De Felice to Pietro Verri», Modern
Language Notes, n° 107, 1992, p. 74-111.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 45

De Felice a-t-il changé d’avis en travaillant aux articles de son
Encyclopédie ou se montre-t-il simplement plus souple lorsqu’il
devient compilateur ? Impossible de le savoir...

Du moment que le Contrat social fait partie des sources
compilées de I’édition d’Yverdon, on peut se demander si les
autres grandes ceuvres philosophiques de Rousseau y ont aussi
été exploitées. Commengons I’investigation par Emile, que
Rousseau tenait pour son maitre ouvrage, la somme de toute sa
pensée.

Compilation indirecte d’ Emile

L’enquéte électronique menée dans 1’Encyclopédie d’Yver-
don a partir d’Emile apporte des résultats apparemment compa-
rables a ceux obtenus pour le Contrat social mais certaines
particularités invitent a la prudence interprétative.

Ce qui est comparable est le fait qu’une dizaine d’articles,
parfois importants, de 1’édition d’Yverdon reproduisent des
passages d’Emile extraits de tous les Livres du traité de Rous-
seau. Le tableau n°3 des Annexes donne le détail de ces reprises;
on y reléve notamment une longue addition non signée a
I’article ENFANCE, Médecine et une addition signée (D. F.) a
I’article FILLE (N), Droit naturel ; ou encore un extrait tiré de la
«Profession de foi du Vicaire savoyard» dans une addition a
I’article EVANGILE, (N), Théol., également sous la marque de
De Felice.

Ce dernier emprunt ne manque pas de piquant lorsqu’on se
souvient que De Felice n’a pas hésité, par ailleurs, a convoquer
subrepticement Nonnotte pour lutter contre ces pages subver-
sives du Livre IV d’Emile! Mais le passage ici retenu est en fait
le célebre éloge des Evangiles qui, au cceur des doutes que le
Vicaire développe, éclaire soudain sa religiosité¢ d’un jour tout
différent, empreint du sentiment du sacré : «Je vous avoue aussi
que la majesté des Ecritures m’étonne, la sainteté de I’Evangile
parle a mon cceur. Voyez les livres des Philosophes avec toute
leur pompe : qu’ils sont petits prés de celui-la! Se peut-il qu’un
livre a la fois si sublime et si sage soit I’ouvrage des hommes ? »,



46 ALAIN CERNUSCHI

passage qui contient la fameuse formule: «Oui, si la vie et la
mort de Socrate sont d’un sage, la vie et la mort de Jesus sont
d’un Dieu. »®!

Partons de cette reprise pour mettre en évidence maintenant
quelques différences dans le traitement des sources par rapport
a la compilation du Contrat social. On remarque d’abord un
travail attentif de retouches au début et a la fin du passage: la
formule subjective («Je vous avoue que... ») est supprimée, de
méme que les derniéres lignes ou le Vicaire évoquait les
invraisemblances des Evangiles ®*. Ensuite et surtout, ce passage
tiré d’Emile est introduit par un paragraphe, également de
Rousseau mais tiré d’une autre ceuvre, ses Observations |...]
sur la Réponse qui a été faite a son Discours (texte aussi
nommé Réponse a Stanislas, 1ié a la réception du Premier
Discours), avec, une nouvelle fois, une adaptation du début :

*L’évangile n’a besoin que d’étre médité pour porter dans
I’ame ’amour de son auteur, et la volonté d’accomplir ses
préceptes. Jamais la vertu n’a parlé un si doux langage ; jamais la
plus profonde sagesse ne s’est exprimée avec tant d’énergie et de
simplicité. On n’en quitte point la lecture sans se sentir meilleur
qu’auparavant. (EY, XVII, 537b; I’astérisque signale qu’il s’agit
d’une addition)®

De tels indices d’un véritable travail de marqueterie sur les
textes de Rousseau se multiplient lorsqu’on regarde de pres les
grands articles d’Yverdon tirés d’Emile. Comme le tableau en
annexe le fait voir, I’addition & ENFANCE n’exploite pas moins
de neuf passages différents du traité, extraits des trois premiers

1 OC, 1V, 625-626.

62 «Avec tout cela ce méme Evangile est plein de choses incroyables, de
choses qui répugnent a la raison et qu’il est impossible a tout homme sensé¢ de
concevoir ni d’admettre! [...]» (627) — développement absent de ’article
EVANGILE.

63 Cf. avec Observations..., OC, 111, 48-49. Le texte de Rousseau commen-
cait ainsi: «Ce divin Livre, le seul nécessaire a un Chrétien, & le plus utile de
tous a quiconque méme ne le seroit pas, n’a besoin que d’étre médité
pour... ».



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 47

Livres, et les recombine dans un ordre spécifique. Des constats
analogues peuvent étre faits pour les additions a FILLE (sept
passages différents extraits du Livre V et recomposés), a PITIE
(cinq passages du Livre IV combinés avec des extraits tirés du
Second Discours), et 8 MECHANCETE (deux passages des Livres
[ et IV), ou encore pour I’extrait de 1’article SOCIETE CONJU-
GALE, (N), Morale, fondé sur trois passages successifs du
Livre V d’Emile et complétés d’un long extrait provenant de
La Nouvelle Héloise (2° partie, lettre II). Au total, ce sont
trente-trois extraits différents d’Emile qui se trouvent découpés
et recomposés pour nourrir les dix articles concernés de 1’ Ency-
clopédie d’Yverdon, dans lesquels, on I’a vu, ils se trouvent parfois
agences avec des extraits tirés d’autres textes de Rousseau.

Ces données supposent un travail de lecture long et attentif
d’Emile, la plume a la main, puis la réunion des extraits
sélectionnés en fonction de themes communs. Le contraste est
important par rapport au travail accompli sur le Contrat social,
qui procede d’un simple “copié-collé”. Ajoutons que cet
ouvrage-ci, assez bref et divisé en courts chapitres munis chacun
d’un titre, se prétait bien a I’opération alors qu’Emile est un
texte extrémement long et sans découpage précis®. De sorte
que le travail de compilation que nous venons de mettre en
évidence parait tout a fait incompatible avec le rythme effréné
de fabrication de I’ Encyclopédie d’Yverdon.

Ces doutes incitent a approfondir I’enquéte érudite. En fait,
nous nous trouvons devant un cas ou une source tres visible
parce que treés connue (une ceuvre de Rousseau) peut en cacher
une autre, un intermédiaire plus discret. En effet, pour Emile
(comme pour d’autres textes encore de Rousseau, nous allons le
voir), il apparait que les encyclopédistes d’Yverdon se sont tout
simplement servi d’un de ces “digests” que nous avions déja
évoqués dans notre premiére étude autour de 1’Encyclopédie

% Dans les Euvres complétes de la Pléiade, le Contrat social occupe

120 pages et Emile 628 pages.



48 ALAIN CERNUSCHI

parisienne ®: Les Pensées de J. J. Rousseau composées par
Joseph de Laporte en 1763.

Cet ouvrage de compilation exploitait toutes les ceuvres
publiées de Rousseau a cette date dont Laporte avait précisé-
ment sélectionné, en fonction de sujets généraux, des extraits
qu’il recomposait ensuite pour former les différentes sections
de son ouvrage, ordonnées thématiquement : quatre-vingt-six au
total, depuis «Dieu» et «Evangile» jusqu’a «Pensées diver-
ses», en passant par «Religion», «Pitié», «Caracteres», « Théatrey,
«Filles», etc. Ce découpage en sections faisait de I’ouvrage de
Laporte un texte en quelque sorte prét a I’emploi encyclo-
pédique. Et de fait, ce sont exactement les sections « Enfants »
ou «Filles» qui se voient reproduites dans les additions aux
articles ENFANCE et FILLES dont nous avons déja parlé. De
meéme pour tous les autres articles ou se retrouvent des passages
d’Emile.

On peut aussi revenir a Mingard et aux citations de Rous-
seau qu’il inseére dans son article ATHEE puisque, on s’en
souvient, elles présentent les mémes caractéristiques de retou-
ches par rapport a l’original et de combinaison d’extraits
différents. La confrontation avec I’ouvrage de Laporte révele
trés vite que le pasteur lausannois, a son tour, n’est pas allé
chercher plus loin: sa premiere citation, issue de deux lettres de
La Nouvelle Héloise, résulte d’un collage opéré par Mingard
entre le début de la section «Athéisme. Fanatisme» des
Pensées et un extrait de la section «Religion», deux sections
qui se suivent dans 1’ouvrage de Laporte ®®; dans sa deuxiéme
citation, Mingard suit Laporte pour le montage (section
«Religion») mais les modifications sont de lui®; pour la
troisieme, la plus longue des citations tirées de Rousseau,
Mingard revient a la section «Athéisme. Fanatisme» de

%  BAJJR n° 68, p. 29.

6 Les Pensées de J. J. Rousseau, citoyen de Genéve, Amsterdam, 1763, p. 8
alOet10a14.

7 Voir note 44.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 49

Laporte ; enfin, la derniere, qui lui sert de péroraison drama-
tisée, se trouve €galement dans la section « Religion», a la suite
directe du passage qu’il a utilisé pour sa deuxiéme citation.
Mingard se référe donc a Rousseau en général, sans savoir de
quels textes proviennent les extraits qu’il met en ceuvre.

Présence dispersée de Rousseau

Une derni¢re enquéte reste des lors a conduire. Au lieu de
partir des ceuvres de Rousseau pour voir si elles sont compilées
dans |’Encyclopédie d’Yverdon, il est plus pertinent de partir
directement du compendium de Laporte pour chercher si
d’autres sections encore de son livre ont été sollicitées par les
encyclopédistes romands.

Le résultat, dont le détail figure dans le tableau n°4 des
Annexes, est €loquent: les Pensées de J. J. Rousseau ont fourni
au total la matiere de 25 articles nouveaux ou refaits (soit 14 de
plus par rapport a ceux que nous avions déja repérés). La prose
de Rousseau court ainsi dans un ensemble non négligeable
d’entrées encyclopédiques, mais de fagon anonyme puisque,
rappelons-le, a ’exception de Mingard qui rapporte entre
guillemets et nomme I’auteur, tous les matériaux issus de Laporte
sont reproduits sans mention de source.

Cet anonymat n’empéche pas que la série d’articles ali-
mentés par Rousseau via Laporte éclaire aussi une certaine
réception de I’écrivain par les encyclopédistes d’Yverdon,
puisque notre enquéte permet de reconstituer les choix qu’ils
ont opérés a I’intérieur des 86 sections des Pensées. On releve
en particulier que ne sont quasi pas exploitées les rubriques de
Laporte qui renvoient a la psychologie (Amour, Amour propre,
Gout, Idées, Imagination, Passions, Sentiments), aux questions
sociales et €économiques (Duel, Excés de vin, Honneur,
Hypocrisie, Luxe, Médecin, Richesse, Suicide) ou encore a la
théorie anthropologique propre a Rousseau (Différence de
I’homme policé et de ’homme sauvage, Homme, Homme civil,
Homme sauvage, Liberté). D’autres thématiques sont partielle-
ment utilisées: ce qui ressortit a I’éducation (Enfants, Etude et



50 ALAIN CERNUSCHI

Voyages sont reproduits, mais pas Adolescence, Devoir des
meres, Devoir des péres et Education) ou a la femme (Coquet-
terie et Filles alimentent deux articles, mais pas Chasteté ou
Femme). Les rubriques liées a la religion sont quasi toutes
exploitées, sauf Dieu. De méme, celles liées a la vie en société
(Assemblées de danse, Conversation. Politesse, Maitres,
Domestiques), sauf Théatre.

Evidemment, les rares sections que Laporte consacre au
droit et aux idées politiques de Rousseau (comme Gouverne-
ment, Législateur ou Peuple) sont laissées de coté, mais c’est
parce que De Felice, pour de tels sujets, se passe d’intermé-
diaire. On notera toutefois que les sections Amour de la patrie
et Institutions sociales nourrissent trois articles différents: c’est
qu’elles ne proviennent pas du Contrat social mais du Discours
sur l’économie politique ou d’Emile.

Pour caractériser les centres de gravité des textes retenus, il
est aussi possible de considérer les champs de connaissance
auxquels appartiennent les articles qu’ils alimentent. On s’aper-
coit que la Morale se taille la part du lion. Il s’agit sans doute
d’abord d’un effet du traitement par morceaux choisis qui
caractérise |’ouvrage de Laporte: en isolant des paragraphes de
valeur générale hors de leur contexte singulier, les Pensées de
J. J. Rousseau donnent une coloration moralisante a quasi tous
les extraits. Il n’empéche que les encyclopédistes d’Yverdon
paraissent affectionner cette perspective.

Considérés de plus haut, ces multiples emprunts au recueil
de Laporte témoignent d’un mode de réception de Rousseau qui
se met en place des les années 1760: sa présence diffuse et
médiate dans des ouvrages de compilation par reproduction
répétée de morceaux choisis dont 1’origine tend a s’effacer. Il
s’agit 1a d’une propagation indirecte de la pensée de Rousseau
sous forme d’idées générales mais qui permet de repérer la part
de ses ceuvres qui rencontrait alors une sorte d’assentiment non
conflictuel.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 21

De ce point de vue, I’Encyclopédie d’Yverdon n’est qu’un
relais parmi beaucoup d’autres. Un seul exemple pour s’en
persuader: les paragraphes qu’elle reproduit dans 1’article
TALENT (N), Mor., tirés de Laporte qui les extrayait de La
Nouvelle Héloise, se retrouvent également dans d’autres compi-
lations du méme type, comme L 'Esprit de Julie, ou Extrait de
La Nouvelle Héloise, par Formey (1763) ou, plus tardivement,
Le Veritable Esprit de J. J. Rousseau par Sabatier de Castres
(1804), mais aussi, sous forme cette fois anonyme, dans
Le Code de I’Humanité, un grand dictionnaire de 1égislation
universelle que De Felice édite a la suite de 1’Encyclopédie
d’Yverdon en recyclant une partie de ses articles (T. XIII,
1778), dans le Dictionnaire universel des sciences morale, éco-
nomique, politique et diplomatique de Robinet (T. 30, 1783) ou
dans la Bibliotheque universelle des dames (T. 16, 1790).

Ce mode de diffusion des i1dées de Rousseau, standardisées
sous forme de morceaux choisis, renvoie a une réception molle
et consensuelle qui s’oppose a la réception critique liée a des
enjeux philosophiques précis et suscitant débats ou polémiques.
L’Encyclopédie d’Yverdon, de fait, relaie ces deux types de
circulation des textes et des idées de Rousseau.

Conclusions

Le bilan d’ensemble de cette longue étude peut se décliner
sur plusieurs registres.

En premier lieu, on mesure un changement important par
rapport a la premiére enquéte sur 1’Encyclopédie de Diderot
et D’Alembert, qui montrait que Rousseau, dans les années
1750/60, n’avait pas encore acquis le statut d’écrivain incon-
tournable. L’Encyclopédie d’Yverdon permet au contraire de
voir que, dans les années 1770, Rousseau a clairement rejoint le
panthéon des grands écrivains des Lumiéres, aux coOtés de
Voltaire et de Montesquieu (d’une génération plus ancienne).

On peut se demander ensuite jusqu’a quel point le contexte
spécifique de 1’Encyclopédie d’Yverdon a orienté la réception



52 ALAIN CERNUSCHI

des ceuvres de Rousseau et I’image de 1’écrivain dans les
volumes dirigés par De Felice. On a repéré d’une part que
Berne, en particulier son milieu éclairé patricien qui parrainait
I’éditeur, se défiait de Rousseau (on sait au demeurant que le
gouvernement bernois ne transigea pas au moment de chasser
I’écrivain de 1I’lle de Saint-Pierre); et d’autre part que le pro-
testantisme générait une sorte de suspicion a |’encontre de
I’écrivain. Mais il est apparu que, par la maniére pragmatique
dont elle assume la défense des Lumieres et par son mode
méme d’élaboration, 1’Encyclopédie d’Yverdon n’avait rien
d’une entreprise partisane. De sorte qu’on peut la considérer
globalement comme étant plut6t indépendante par rapport a ces
déterminations contextuelles.

C’est d’ailleurs ce qui a fait d’elle un terrain d’investigation
fructueux ; a double titre, méme. Grace a ces caractéristiques,
elle nous a d’abord permis de prendre la mesure du trés large
éventail des réceptions possibles de Rousseau dans les années
1770: aux extrémes, soit I’ennemi pernicieux contre lequel
toutes les armes de la polémique sont autorisées, soit la figure
idéalisée du philosophe persécuté; et, entre les deux, les
diverses positions d’auteur de référence plus ou moins valorisé.
On relevera toutefois que ces portraits contrastés ont quasi
toujours émergé a propos de questions liées a la religion. Il y a
la, sans aucun doute, un point de cristallisation caractéristique
d’une encyclopédie a substrat protestant — dont ce serait, au
fond, le seul effet significatif que notre enquéte ait fait appa-
raitre. Car si la défense de la religion chrétienne constitue bien
un axe préférentiel pour les encyclopédistes romands, la grande
latitude laissée a leurs interventions a rendu possibles des posi-
tionnements variés: on a vu d’un coté De Felice, via Nonnotte,
enclin a défendre les aspects surnaturels d’une religion révélée
et s’opposer, par conséquent, au Rousseau du Vicaire savoyard
et des Lettres écrites de la montagne; on a vu, de 1’autre, un
Mingard nettement théiste qui, par conséquent, n’a pas hésité a
convoquer 1’éloquence de Rousseau dans son propre combat
contre 1’athéisme.



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 53

L’Encyclopédie d’Yverdon s’est révélée un terrain d’inves-
tigation fructueux sur un autre registre encore en nous per-
mettant de comprendre les modalités tres différentes selon
lesquelles les textes et les idées de Rousseau circulaient dans
ces années-1a, depuis le débat explicite, fondé sur des citations,
jusqu’a la diffusion implicite et “consensualisée” de morceaux
choisis sans cesse reproduits, en passant par la compilation
directe qui, bien que non référencée, donne cependant a lire de
facon immédiate des pages de Rousseau. Par opposition a
I’Encyclopédie parisienne, ou quasi toutes les ceuvres de Rous-
seau étaient citées explicitement, si ce n’est discutées, 1’édition
d’Yverdon présente, elle, une sorte de sédimentation variable :
on vient de le souligner, la citation explicite y est pour ainsi
dire réservée aux ceuvres incluant des discussions sur la
religion; a ’inverse, des textes comme le Second Discours, la
Lettre a D’Alembert sur les spectacles ou La Nouvelle Héloise
n’y sont présents que de fagon sourde a travers les montages
thématiques congus par Laporte. Il est enfin intéressant de
relever que, sur la strate intermédiaire des reprises directes
mais masquées, le seul ouvrage de Rousseau immédiatement
compilé dans I’ Encyclopédie d’Yverdon, a coté du Dictionnaire
de musique, soit le Contrat social. Cette derniére donnée ren-
voie a la réception personnelle de Rousseau par De Felice lui-
méme, orientée ici par son intérét particulier pour le droit
naturel et les questions politiques.

Cela nous conduit a un ultime point: la question de la
position globale de De Felice par rapport a Rousseau. L’ensem-
ble des données réunies dessine une posture digne d’un Janus
trés ambigu: sa correspondance a montré un anti-rousseauiste
tranchant ; sa pratique d’éditeur 1’a révélé non partisan et loyal ;
son activité d’encyclopédiste, enfin, a manifesté un mélange de
critique et d’appropriation qui semble trahir une sorte de
fascination réticente. Bref, il y a quelque chose de paradoxal
dans cet alliage d’attrait et de répulsion.

Mais cette réception paradoxale renvoie peut-étre, en der-
niere analyse, a ce que Rousseau représentait pour tous ses



54 ALAIN CERNUSCHI

contemporains : un €crivain qui ne laisse jamais indifférent, qui
énerve, qui choque, qui souléve d’innombrables polémiques
mais, en méme temps, qui séduit, qui captive I’attention, qui
développe des idées stimulantes et poussant a la réflexion,
enfin — et peut-étre surtout — qui donne une expression inimi-
table a certaines des grandes aspirations de son temps en
placant la sensibilité au cceur de son €criture. En tous les cas,
chacune de ces facettes transparait dans la bigarrure de
I’Encyclopédie d’Yverdon.

Alain Cernuschi
Université de Lausanne



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 55

ANNEXES

1. Liste des 37 articles de I’Encyclopédie d’Yverdon mentionnant
Rousseau

Rousseau y apparait soit par son nom (entrées que nous signalons par
une étoile : *), soit par une locution le désignant explicitement, soit par
le titre d’une de ses ceuvres.

27 d’entre eux paraissent dans la série réguliére (vol. 1 a 42, de sept.
1770 a mai 1775):

*ACADEMICIENS, (R), Histoire de la philosophie ancienne
AHOLA et AHOLIBA, (N), Theol.

*ATHEE, (R), Hist. de la Philosophie

BASSE FONDAMENTALE, (R), Musique

*CANEVAS

*COMEDIE, Belles-Lettres

*DEFAUT, (N), Gram. Méthaphys. [sic] Morale
*DIVORCE, (R), Droit Nat., Philos. Mor., Religion, Politique
ELMENHORT, Henri, (N), Hist. Litt.

*GENEVE, (R), Géogr. Hist. et Polit.

*GENRE, Musigq.

*LANGUE, Gramm.

*MIRACLE, (R), Theol.

MORALE, (R)

*NOM, Métaph. Gramm.

*NOTES, (R), Musig.

*OPERA COMIQUE, (R), Belles-Lettres

*PEINES DE L’ENFER, éternité des, (R), Théol.
*PROSOPOPEE, (R), Belles-Lettres

*PUDEUR, Morale

*RICHESSE, Phil. Mor.

SAINT-PIERRE, Charles Irenée de Costel, (N), Hist. Litt.
*SATURNALES, Mythol. Littér. Médaill. Antiquit. rom.
*SOLECISME, (R), Gramm.

*TEMPERANCE, Morale

*VALTRAVERS, (N), Géog. Mod.

*UNITE DE MELODIE, (N), Musig.



56 ALAIN CERNUSCHI

9 articles figurent dans le Supplément de I’Encyclopédie d’Yverdon
(vol. 1 a6, de juillet 1775 a mai 1776):

*ABAUZIT, (R), Hist. Litt.
*BEAUX-ARTS, (R)

*FORCE, (R)

*GRIFFET, Henri, (N), Hist. Litt.
*INTOLERANCE, Morale

*MUSIQUE, s.f. Mathém. et Beaux-Arts
*RUSSIE, Géog. mod.

*QUERELLES LITTERAIRES, (N), Litt.
*SPECTACLES, (N), Invent. ancien. et mod.

On trouve enfin une mention a Rousseau dans le volume des Planches
contenant la section relative a la musique (vol. VIII, de 1779):

*Explications des Planches de MUSIQUE (Planche F, fig. 1 ; PL. J,
fig. 3 et fig. 9)



ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 57

2. Plan du Contrat social et chapitres recopiés dans I’ Encyclopédie

d’Yverdon
Contrat social Encyclopédie d’Yverdon
I-1. Sujet de ce premier livre
I-2. Des premiéres sociétés
I-3. Du droit du plus fort = DROIT du plus fort (N) Polit. (XIV, 579ab) | D.F.
I-4. De I'esclavage - add. a ESCLAVAGE, Droit nat., Religion, D.F.

Morale (XVII, 41a-43a)

I-5. Qu'il faut toujours remonter a une
premiére convention

I-6. Du pacte social

|I-7. Du souverain

I-8. De I'état civil - ETAT CIviL (R) Droit Politique (XVII, 324b- | D.F.
325a)

[-9. Du domaine réel

II-1. Que la souveraineté est
inaliénable

II-2. Que la souveraineté est indivisible
II-3. Si la volonté générale peut errer
II-4. Des bornes du pouvoir souverain
[I-5. Du droit de vie et de mort

I1-6. De la loi

II-7. Du législateur - LEGISLATEUR (R) Polit. 1¢ partie (XXV, D.F.
809a-810b)

1I-8. Du peuple R ‘ -
1-9. Suite add. a PEUPLE, le, Gouvern. politig. DF.

1110, Suite (XXXIII, 278b-282a)

lI-11. Des divers systémes de - LEGISLATION (R) Gramm. et Politig. (XXV, | D.F.
législation 821b-822b)

|I-12. Division des lois

lll-1. Du gouvernement en général

lli-2. Du principe qui constitue les

diverses formes de gouvernement

ll-3. Division des gouvernements

lll-4. De la démocratie

llIl-5. De I'aristocratie

lll-6. De la monarchie

lll-7. Des gouvernements mixtes - GOUVERNEMENT (R) Droit Polit. (XXII, DF

lII-8. Que toute forme de 73b-86b) o

gouvernement n’est pas propre a

tout pays

l1I-9. Des signes d’un bon
|_gouvernement

[1I-10. De I'abus du gouv.et de sa

pente a dégénérer

li-11. De la mort du corps politique




58 ALAIN CERNUSCHI

lI-12. Comment se maintient |'autorité
souveraine

111-13. Suite

I1-14. Suite

lI-15. Des députés ou représentants

- extr. de DEPUTE (R) Hist. Mod. et Droit
Polit. (XIIl, 506b-508b)

ns

I11-16. Que l'institution du gouv. n'est
point un contrat

l1Il-17. De l'institution du gouvernement

l1I-18. Moyens de prévenir les
usurpations du gouv.

IV-1. Que la volonté générale est
indestructible

— VOLONTE générale (N) Droit Polit. (XLII,
545a-546a)

D.F.

IV-2. Des suffrages

IV-3. Des élections

V-4, Des comices romains

IV-5. Du tribunat

=+ TRIBUNAT (N) Droit Polit. (Suppl. VI,
455b-456b)

ns

IV-6. De la dictature

IV-7. De la censure

[V-8. De la religion civile

[V-9. Conclusion




ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 59
3. Passages d’Emile que I’on retrouve dans I’ Encyclopédie
d’Yverdon
E | OC IV Encyclopédie d'Yverdon marque
m
i
|
e
| 249 art. INSTITUTIONS SOCIALES (N), Mor. Ns XXIV, 661b-
284-286 add. & ENFANCE, Médecine Ns XVI1,134a-
288 add. a MECHANCETE et MECHANT, Morale Ns XXVIIl, 30b-31a
287-290 add. a ENFANCE, Médecine Ns Suite
Il 299
31 DEPENDANCE (N), Morale D.F. XIll, 465ab
321 add. a ENFANCE, Médecine Ns Suite
342-344 (avec sauts) |
369-370 1
Il | 426,427-428 |
436 (1 phr.) |
475 1
IV | 504 1! extr. add. a PITig, Morale Ns XXXIIl, 692a
508
511-512 |
514-515 |
548 1
597 add. a MECHANCETE et MECHANT, Morale Ns Suite
625-626 (Prof.foi) extr. add. EVANGILE (N), Théol. D.F. XVII, 537b-
645-648 add. a SIGNE, Métaphys. Ns XXXVIII, 558a-
V | 700-701 ! add. a FILLE (N) Droit naturel et Morale D.F. XIX, 248a-
709
709-710
715
716-717 |
720 extr. SOCIETE CONJUGALE (N) Morale Ns XXXVIII, 695b-
738 add. a FiLLE (N) Droit naturel et Morale D.F. Suite
745 |
766-767 extr. SOCIETE CONJUGALE (N) Morale Ns Suite
767-768
768-769
827 add. a VOYAGE, Education Ns XLII, 575a-

828-831




60

ALAIN CERNUSCHI

4. Sections des Pensées de J. J. Rousseau (Laporte) utilisées dans
I’Encyclopédie d’Yverdon

(les sections sont présentées par ordre alphabétique ; le chiffre qui suit
indique la page ou elles commencent dans 1’ouvrage de Laporte)

Pensées de Rousseau

Encyclopédie d’Yverdon

Accent 180

Adolescence 318

Amants 73

Ami, Amitié 75

Amour 61

Amour de la Patrie 56

-> AMOUR DE LA PATRIE (N) Droit naturel signe
D.F. (Il, 426ab)

-> début de 'add. a PATRIE, Gouvern. polt.,
sous-titre : Amour de la patrie (XXXII, 501b),
signée D.F. et qui continue avec Emer de
Vattel, Droit des gens (1,11)

Amour propre, A. de soi-
méme 59

Assemblées de Danse
188

-> DANSE (N), Morale ns (XIl, 717a-718a) +
1°phrase

Athéisme, Fanatisme 7

-> ATHEE (R), Hist. de la Philosophie

Autre portrait d'Emile 337

Bonheur 32

Campagne 205

—> CAMPAGNE (N) CEcon. Rust. [a partir du
2¢ §] (VII, 181b-182b)

Caractéres 89

—> CARACTERE (R) Morale signé D.F. (VII,
465a-466b) (depuis le 2¢ §)

Chasteté, pureté, pudeur
48

Conscience 18

Conversation, Politesse,
Art de tenir Maison 192

§§ 1-3 = add. a8 CONVERSATION, ENTRETIEN,
Gramm. (XI, 302b-303a)

Coquetterie 94 -> add. 8 COQUETTERIE, GALANTERIE Langue
Frang. ns (XI, 354b-355a)
Coups du sort 97 —> CouPs DU SORT (N) Morale ns (XII, 74b-

75a)




ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 61

Dépendance 116 —> DEPENDANCE (N) Morale D.F. (XIll, 465ab)

Dessein 191 —> 1er § de 'add. ns a DESSEIN, Art de Peinture
(XINl, 557ab)

Devoir des Méres 285

Devoir des Péres 291

Dieu 1

Différence de 'hnomme
policé & de 'homme
sauvage 246

Duel 131

Education 293

Enfants 299 -> add ns & ENFANCE, Médecine (XVI, 134a-
138a)

Etude 147 - 1° partie de I'add. & ETUDE, Arts et

Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)

Etude de 'Homme 232

-> 4° partie de I'add. a ETUDE, Arts et
Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)

Etude des sciences 151

-> 3° partie de I'add. a ETUDE, Arts et
Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)

Etude du monde 149 - 2° partie de I'add. a ETUDE, Arts et
Sciences, D.F. (XVII, 488a-489a)
Evangile 3 -> add. signée DF a EVANGILE (N) Théol. G.M.

(XVII, 537b-538b)

Excés du vin 136

Femme 253

Filles 265

-> add. a FILLE (N) Droit Naturel et Morale D.F.
(XIX, 248a-249b)

Foiblesse de 'Homme
236

Gout 166

Gouvernement 106

Grandeur de 'Homme
235

Histoire 210

Homme 225

Homme civil 243

Homme sauvage 239

Honneur 47




62

ALAIN CERNUSCHI

Hypocrisie 88

Idées 178

Imagination 170

Institutions sociales 99

—> INSTITUTIONS SOCIALES (N) Mor. ns (XXIV,
661b-662a)

L'Homme comparé a
I'animal 249

Législateur 111

Liberté 115

Liberté de 'Homme 233

Loi 113

Luxe 117

Maitres, Domestiques
198

-> add. ns a DomESTIQUE (XIV, 354b-356a)

Maladies 138

Méchanceté, Méchant 86

-» add. 8 MECHANCETE, MECHANT, Morale, ns
(XXVIII, 30b-31a)

Médecine, Médecins 139

Mendiants 122

-> MENDIANT, CEcon. polit. Ajoutez a cet art. ns
(Sup. IV, 344b-345b) [NH]

Moralité de nos actions
20

Mort 145

Musique 183

Nature, Habitude 82

Oraison, Dévotion,
Dévots 14

les 3 derniers §§ = addit. a8 DEVOTION Morale
signée D.F. (XIll, 647a)

Passions 24

Pensées diverses 379

Pensées morales 361

Peuple 101

Pitié 51

-> add. a PITIE Morale, ns (XXXIII, 692a)

Portrait & caractére
d’Emile 327

Portrait & caractére de
Sophie 345

Religion 9

-> ATHEE (R), Hist. de la Philosophie

Riches, Richesses 121




ROUSSEAU DANS LES ENCYCLOPEDIES 63

Roi, Royaume 109

Sagesse humaine 237

Sciences & Arts 152

Sentiment 80

Signes 173

-> add. a SIGNE, Métaphys. ns (XXXVIII, 558a-
559a)

Société conjugale 272

—> SOCIETE CONJUGALE (N), Morale, ns
(XXXVIII, 695b-698b)

Suicide 127

Tableau du lever du Soleil
208

Talent 162 = art. TALENT (N), Mor. ns (XL, 114a-115a)
Théatre 181

Vertu 41

Vice 84

Voyages 214 -> add. ns a VOYAGE, Education (XLII, 575a-

577a)




	Entre "l'incrédule Genevois" et l'"éloquent" Jean-Jacques : images de Rousseau dans les encyclopédies des Lumières (suite)

