
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2008-2009)

Heft: 68

Artikel: Entre "l'incrédule Genevois" et l'"éloquent" Jean-Jacques : images de
Rousseau dans les encyclopédies des Lumières

Autor: Cernuschi, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entre «l'incrédule Genevois» et
L'«ÉLOQUENT» JEAN-JACQUES

Images de Rousseau dans les encyclopédies
des Lumières

I. Le kaléidoscope parisien

Une perspective sur la réception de Rousseau

Les encyclopédies des Lumières, grâce aux éditions électroniques
qui se sont multipliées ces dernières années, offrent aux dix-huitié-
mistes des pistes de recherche difficilement envisageables auparavant.
Désormais, en effet, les ressources de l'informatique permettent de

mener rapidement des investigations exhaustives dans des massifs de

textes qui, il y a peu encore, avaient tout pour décourager la patience
des chercheurs. C'est ainsi qu'il est possible de réunir en peu de temps
l'ensemble des passages de YEncyclopédie de Diderot et D'Alembert1
et de YEncyclopédie d'Yverdon qui parlent de Rousseau2. Ces corpus
d'articles, qui font l'objet de la présente étude, sont intéressants en ce

qu'ils documentent l'image de l'écrivain dans les pays et les années de

1 Pour D'Alembert, nous suivons l'orthographe adoptée par les éditeurs de ses Œuvres

complètes actuellement en cours de parution aux éditions du CNRS.
2 Pour ce faire, nous avons utilisé d'une part le CD-Rom L'Encyclopédie de Diderot
et d'Alembert, Marsanne, éd. Redon, 1999, et la version électronique en ligne «ARTFL
Encyclopédie Project», Robert Morrissey dir. (<http://encydopedie.Jchicago.edu/>); d'autre part,
le DVD-Rom De Felice, Encyclopédie ou Dictionnaire universel raisonné des connaissances

humaines, Yverdon, 1770-1780, éd. Claude Blum, édition électronique intégrale,
Yverdon, Fondation De Felice/Paris, Champion électronique, 2003. Pour des références
à d'autres éditions électroniques d'encyclopédies des Lumières et pour quelques
considérations sur les difficultés inhérentes aux investigations qu'elles permettent, v. annexe

l,p. 46-47.



4 Alain Cernuschi

publication des deux dictionnaires en question: la France des années

1750 et 1760 pour le premier, la Suisse des années 1770 pour le second.

Nous n'étudierons donc pas ici la façon dont Rousseau a participé en

tant que rédacteur, direct ou indirect, à ces deux entreprises
encyclopédiques - rappelons qu'il a rédigé les articles de musique, ainsi que
l'article Economie ou œconomie {Morale & Politique), pour Diderot et

D'Alembert, et que, d'autre part, YEncyclopédie d'Yverdon a

abondamment compilé son Dictionnaire de musique pour renouveler les

articles sur cet art3. Ce qui va retenir notre attention n'est pas Rousseau

encyclopédiste mais la présence de Rousseau écrivain dans les encyclopédies.

Y est-il mentionné, discuté, loué ou contesté Quelles sont ses

œuvres auxquelles les auteurs d'articles se réfèrent et qu'en disent-ils?
Quelles sont les matières où ces références sont les plus nombreuses

S'il est intéressant de pouvoir répondre à ces questions à propos des

deux encyclopédies mentionnées, c'est que ces volumineux ouvrages
sont des productions représentatives de leur temps et de leur milieu.
Quelques rappels pour commencer. UEncyclopédie conduite par
Diderot et D'Alembert à partir de 1747 compte dix-sept volumes
d'articles in-folio rédigés par une équipe très interdisciplinaire de plus
d'une centaine de collaborateurs français, réguliers ou occasionnels.
Elle connaît deux grandes périodes de production : de 1751 à 1757, elle

paraît régulièrement volume après volume, avec approbation officielle,
et malgré les premières polémiques elle attire à elle de plus en plus de

3 Sur Rousseau encyclopédiste musicographe, je me permets de renvoyer à mes
travaux : «Rousseau et YEncyclopédie : éléments pour une réévaluation du musicographe-
philosophe de 1749», Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau, n° 54,

Neuchâtel, 1999, p. 9-23 ; Penser la musique dans l "Encyclopédie. Etude sur les enjeux
de la musicographie des Lumières et sur ses liens avec l'encyclopédisme, Paris, Champion,

2000 ; « La compilation encyclopédique. Exemple du traitement du Dictionnaire
de musique de Rousseau par VEncyclopédie d'Yverdon », in Lectures de Jacques Proust,
textes rassemblés par Muriel Brot et Santé A. Viselli, [Montpellier], Presses universitaires

de la Méditerranée, 2008, p. 103-147.



Rousseau dans les Encyclopédies 5

signatures prestigieuses; bien que l'entreprise ait été condamnée en

1759 par l'Eglise et l'Etat, sa réalisation se poursuit, mais dans la

clandestinité, avec une équipe plus restreinte ; les dix derniers volumes de

texte paraîtront ensemble en 1765 sous l'adresse fictive de Samuel
Fauche à Neuchâtel4 (parallèlement, les volumes de planches, c'est-à-
dire d'illustrations, avec leurs commentaires, sortent de presse de 1762
à 1772). Au total, et malgré un contenu très disparate et inégal, cette

encyclopédie a incarné l'esprit philosophique français, qui combinait
l'ambition de faire le point sur l'ensemble des connaissances acquises
au milieu du siècle avec la volonté de dénoncer, de façon plus ou moins
voilée, toutes les formes d'obscurantisme et d'oppression (religieuses,
politiques, intellectuelles).

UEncyclopédie d'Yverdon, elle, est produite la décennie suivante
dans le format in-quarto: quarante-deux volumes de texte paraissent
d'abord entre 1770 et 1775, immédiatement suivis de six volumes d'articles

supplémentaires (1775-1776), complétés enfin par dix volumes de

planches, de 1775 à 1780. Cette encyclopédie dirigée d'Yverdon par
F.-B. De Felice est une refonte complète de l'édition parisienne, qui
renouvelle près de la moitié du contenu des articles, tantôt par compilation

d'ouvrages récents, tantôt grâce aux apports d'une quarantaine de

collaborateurs. L'équipe réunie par De Felice n'est pas seulement

helvétique; il a su recruter des contributeurs dans toute l'Europe:
France, Italie, Allemagne, Angleterre, Hollande; les pasteurs suisses

romands occupent cependant une place importante dans ce groupe
d'encyclopédistes, au profil très différent de l'équipe française. Il est

représentatif du courant des Lumières européennes protestantes qui,
contrairement aux Lumières françaises, cherchent à relier connaissances

scientifiques et dimension spirituelle, théologique, mais aussi

attaquent de façon plus directe des autorités comme l'Eglise catholique.

4 V. illustration p. 17, tirée de l'exemplaire de la BPU de Neuchâtel, cote ZU 323,
t. VIII.



6 Alain Cernuschi

Ces deux collections peuvent être envisagées selon de multiples
perspectives5. Ici, nous considérerons que les dizaines de milliers
d'articles qu'elles réunissent chacune représentent des sortes de

«coupes» dans la masse des discours savants de leur époque et de leur
aire culturelle ; et que, par conséquent, les références à Rousseau et les

allusions à ses œuvres, dans ces corpus, vont révéler la place que l'écrivain

occupait alors dans les connaissances et les débats propres aux
périodes et aux territoires culturels concernés. Ce qui s'ouvre ainsi,
c'est une perspective particulière - très partielle certes, mais peu
exploitée jusqu'à présent - sur la réception de Rousseau par ses

contemporains6.

Sefaire un nom...

L'enquête électronique a d'abord mis en évidence une question liée

au nom même de Rousseau.

5 Voici quelques ouvertures bibliographiques, simplement indicatives des orientations
actuelles de la recherche. Pour l'édition Diderot/D'Alembert, on pourra lire la récente
tentative de Véronique Le Ru qui, sous le titre de Subversives Lumières. L'Encyclopédie
comme machine de guerre (Paris, CNRS éd., 2007), cherche à documenter la façon dont
l'œuvre agence des parcours de réflexion critique ; v. aussi Daniel Brewer et Julie Candler

Hayes (éd.), Using the Encyclopédie. Ways ofknowing, ways ofreading, SVEC 2002:05,
Oxford, Voltaire Foundation, 2002. Pour YEncyclopédie d'Yverdon, on se reportera à

l'ouvrage collectif suivant : Jean-Daniel Candaux et al. (éd.), L 'Encyclopédie d'Yverdon et sa
résonance européenne. Contextes, contenus, continuités, Genève, Slatkine, 2005. Pour

un aperçu plus global des chantiers ouverts et à ouvrir sur ces objets : Alain Cemuschi, « La

pratique concrète des encyclopédies. Quelques perspectives sur l'étude des encyclopédies

des Lumières », in Marie Leca-Tsiomis (éd.), Diderot, l Encyclopédie et autres études.

Sillages de Jacques Proust, Femey, CIEDS, 2009, p. 95-105 (à paraître).
6 En ce sens, on peut considérer cette étude comme un petit complément à l'ouvrage
de référence de Raymond Trousson, Jean-Jacques Rousseau jugé par ses contemporains,

Paris, Champion, 2000. V. aussi Pierre M. Conlon, Ouvrages français relatifs à

Jean-Jacques Rousseau, 1751-1799. Bibliographie chronologique, Genève, Droz, 1981.



Rousseau dans les Encyclopédies 7

L'usage absolu du nom propre est l'indice le plus sûr de la célébrité.

Or, Rousseau portait un nom assez répandu à l'époque, sous lequel
d'autres auteurs s'étaient illustrés avant lui. Ce que révèle immédiatement

une recherche plein texte dans les encyclopédies des Lumières
avec «Rousseau» comme mot-clé, c'est que ce nom désignait alors en

priorité le poète Jean-Baptiste Rousseau (1671-1741). On a oublié
depuis longtemps la célébrité de cet écrivain qui, durant tout le XVIIIe
siècle, a pour ainsi dire personnifié l'art de l'ode, comme Molière incarnait

la comédie, La Fontaine la fable, Corneille, Racine et Voltaire la

tragédie7. S'il n'est pas surprenant que dans les années 1750, où Jean-

Jacques Rousseau ne fait que percer, le poète J.-B. Rousseau domine les

références encyclopédiques8, il est peut-être plus étonnant de constater

que, dans les deux décennies suivantes, la situation ne change pas
vraiment9. En particulier, dans YEncyclopédie d'Yverdon, sur 78 articles

contenant le nom «Rousseau», 47 renvoient au poète de la première
moitié du siècle et non au Genevois10. Dans ce contexte où le nom

propre utilisé seul évoque d'abord Jean-Baptiste, il est intéressant de

noter les procédés que les rédacteurs d'articles encyclopédiques utilisent

pour indiquer de qui ils parlent. «Rousseau» sans autre précision

7 Son portrait gravé à la tête de ses Œuvres parues à Bruxelles en 1743 témoigne de ce

prestige (v. illustration p. 9, tirée de l'exemplaire de la BPU de Neuchâtel, cote A 1042).
8 Pour les volumes 1 à VII, parus entre 1751 et 1757, 10 articles se réfèrent au poète

contre quatre au Genevois, soit une proportion de 71 %. Signalons d'autres Rousseau

encore : un abbé charlatan (art. Charlatan, Medecine) et un Guillaume Rousseau (art.
Empire de Gaulée, Jurisprud.).

9 Pour les volumes VIII à XVII de VEncyclopédie parisienne, 26 références à Jean-

Baptiste contre 15 à Jean-Jacques, soit 63 %. D'autres Rousseau encore apparaissent
dans ces volumes, le signataire d'Ordonnances des Eaux et Forêts (art. PlÉ-CORNiER,

terme des Eaux & Forêts) et l'auteur d'un traité de la viole (art. Viole, Lutherie).
10 Soit une proportion de 60 %. 37 sur 59 pour la série des volumes réguliers parus
entre 1770 et 1775 (63 %), 10 sur 19 dans les volumes de Supplément de 1775/76 (53 %).



8 Alain Cernuschi

renvoie toujours au poète Jean-Baptiste11 - qui a également droit aux
formules laudatives comme «le célébré Rousseau» 12 ou le «grand
Rousseau»13. Pour Jean-Jacques, les encyclopédistes utilisent «M.
Rousseau»14 (formule de politesse qui est d'usage régulier à l'époque
pour parler d'un auteur vivant), ou alors ils ajoutent les initiales du

prénom ou encore la précision «M. Rousseau de Genève» 15.

Ces données suggèrent bien que Rousseau, au fond, devait moins se

faire un nom qu'un prénom16 Peut-être est-ce pour cela que l'usage de

l'appeler « Jean-Jacques » s'est installé. Au total, notre auteur est

mentionné dans 59 articles différents des deux encyclopédies (22 articles

de l'édition parisienne, 37 de celle d'Yverdon17). Comme Rousseau

11 On relève une seule exception à cette règle, dans l'article Beaux-Arts du Supplément

d'Yverdon, t. II, p. 251 b et 262a - remarque qui suggère que la notoriété de Jean-

Jacques commence à supplanter celle de Jean-Baptiste dès le milieu de la seconde moitié
du XVIIIe siècle (v. aussi, dans les trois notes précédentes, la diminution progressive de

la proportion des références au cours de ces décennies).
12 P. ex. art. Ode {Poésie lyriq.), EP, XI, 347a, ou Cheron, Elisabeth-Sophie, (N), Hist.

Litt.,EY, IX, 323a. (Bien que nous ayons travaillé à partir d'éditions électroniques, toutes

nos citations ont été contrôlées sur les reprints des éditions originales : EP, pour
Encyclopédie de Paris, correspond au reprint Fromann, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1966; EY,

pour Encyclopédie d'Yverdon, renvoie aux fac-similés disponibles dans l'édition
électronique.)

13 Par exemple dans Néologisme, EP, XI, 95a.

14 Par exemple dans Canevas, EP, II, 597a.

15 Par exemple dans Nom (Métaph. Gram.), EP, XI, 199a ou dans Académiciens, (R),
Histoire de la philosophie ancienne, EY, I, 172b.

16 II le savait bien, d'ailleurs, lui qui en a joué par exemple dans une lettre à Voltaire
de janvier 1750 {Correspondance complète, éd. Leigh [ci-après CC], n° 149, II,
p. 123-124) et qui en parle dans l'un des fragments de Mon Portrait {Œuvres complètes,
Paris, Gallimard, Bibl. de la Pléiade, 1959-1995 [ci-après OC\, I, p. 1129).
17 Plus exactement 31 qui contiennent le nom de Rousseau, auxquels s'en ajoutent 6

où Rousseau est mentionné soit par une locution le désignant explicitement, soit par le

titre d'une de ses œuvres.



Rousseau dans les Encyclopédies 9

C«TBor 111 liullni Ciu'lllllli- l'I'U
y r I. • l,r



10 Alain Cernuschi

n'a commencé à être connu que dans les années 1750, il est difficile de

s'appuyer sur ce nombre total de références pour mesurer sa notoriété.
En revanche, il n'est pas sans pertinence de comparer dans la seule

Encyclopédie d'Yverdon, soit dans les années 1770, le poids de sa

présence avec celui d'autres auteurs encore vivants. Voltaire, par
exemple, s'y trouve mentionné dans 134 articles - mais il est vrai qu'il
publie depuis bien plus longtemps que Rousseau. C'est moins le cas de

Buffon, par exemple, qui, lui, est pourtant présent dans 225 articles.
D'Alembert lui-même est mentionné dans 75 articles. Bref, il semble
bien que Jean-Jacques Rousseau n'est pas encore devenu dans ces
années-là l'un des deux ou trois auteurs qui dominent tout le siècle.

Il est d'autant plus intéressant de suivre comment son image se

construit et évolue entre 1751 et 1776, soit tout au long de ses années de

production. Dans ce premier article, nous allons nous concentrer sur le

seul corpus des articles parisiens.

Rousseau dans VEncyclopédie de Paris

Rousseau est mentionné dans 22 articles et trois morceaux
liminaires de YEncyclopédie de Diderot et D'Alembert, le plus souvent par
son nom, trois fois par le seul titre d'une de ses œuvres. On peut distinguer

une grande différence entre les sept premiers volumes, parus de

1751 à 1757, qui accompagnent pour ainsi dire la notoriété naissante du

Genevois, et les dix suivants, parus ensemble en 1765. Dans les

volumes des années 1750, les références à Rousseau sont peu
nombreuses et exclusivement liées aux interventions des deux éditeurs, qui
le mentionnent tantôt comme l'un de leurs collaborateurs, tantôt

comme ami. Dans les articles de 1765, en revanche, les références se

multiplient : en plus de Diderot lui-même, huit encyclopédistes différents

renvoient à Rousseau et le citent, dans dix-huit entrées différentes.
Il faut dire qu'entre-temps le Genevois avait publié quelques-unes de

ses œuvres les plus marquantes.



Rousseau dans les Encyclopédies 11

La liste exhaustive des articles en question figure en annexe dans un
tableau qui précise le volume, l'auteur, ainsi que le titre de l'œuvre de

Rousseau mentionnée18. Ce tableau suggère d'abord une remarque
intéressante du point de vue de l'histoire de YEncyclopédie: on note en

effet que les grands textes de Rousseau parus entre 1758 et 1762, de la

Lettre à D'Alembert au Contrat social, ne font l'objet de références que
depuis le volume XI, et qu'ils remplacent alors les œuvres mentionnées
dans les volumes VIII et IX, en particulier le Second Discours (1755).
Ce « retard » dans la prise en compte des textes de Rousseau du début
des années 1760 laisse penser que les volumes encyclopédiques ont
continué à être produits un à un, au moins au début de la période de

clandestinité, et donc que les tomes VIII à X datent probablement, du
moins pour l'essentiel de leur contenu, d'avant 1760.

Voyons d'un peu plus près quelles images de Rousseau transparaissent

dans ces deux ensembles.

Deux visages contradictoires

Entre 1751 et 1757, c'est évidemment le Rousseau du Premier
Discours et le musicographe encyclopédiste qui sont mis en avant par Diderot
et D'Alembert. Et c'est d'emblée une figure paradoxale qui ressort.

Ainsi, dans un passage très connu du «Discours préliminaire» de

YEncyclopédie, à la fin de la seconde partie qui retrace une histoire des

connaissances humaines, les éditeurs consacrent-ils un paragraphe entier

au débat que Rousseau vient de soulever avec son premier Discours,
couronné par l'Académie de Dijon en 1750 et paru début 1751:

Ce serait peut-être ici le lieu de repousser les traits qu'un Ecrivain éloquent &
philosophe* a lancé depuis peu contre les Sciences & les Arts, en les accusant
de corrompre les mœurs. Il nous siérait mal d'être de son sentiment à la tête

18 V. annexe 2, p. 48.



12 Alain Cernuschi

d'un Ouvrage tel que celui-ci ; & l'homme de mérite dont nous parlons semble
avoir donné son suffrage à notre travail par le zele & le succès avec lequel il y
a concouru. Nous ne lui reprocherons point d'avoir confondu la culture de

l'esprit avec l'abus qu'on en peut faire; il nous répondroit sans doute que cet
abus en est inséparable : mais nous le prierons d'examiner si la plûpart des

maux qu'il attribue aux Sciences & aux Arts, ne sont point dûs à des causes
toutes différentes, dont l'énumération serait ici aussi longue que délicate. Les
Lettres contribuent certainement à rendre la société plus aimable ; il seroit difficile

de prouver que les hommes en sont meilleurs, & la vertu plus commune :

mais c'est un privilège qu'on peut disputer à la Morale même; & pour dire
encore plus, faudra-t-il proscrire les lois, parce que leur nom sert d'abri à

quelques crimes, dont les auteurs seraient punis dans une république de

Sauvages? Enfin, quand nous ferions ici au desavantage des connoissances
humaines un aveu dont nous sommes bien éloignés, nous le sommes encore
plus de croire qu'on gagnât à les détruire: les vices nous resteraient, & nous
aurions l'ignorance de plus.

* M. Rousseau de Genève, Auteur de la Partie de l'Encyclopédie qui concerne la Musique, &
dont nous espérons que le Public sera très satisfait, a composé un Discours fort éloquent, pour
prouver que le rétablissement des Sciences & des Arts a corrompu les mœurs. Ce Discours a

été couronné en 1750 par l'Académie de Dijon, avec les plus grands éloges; il a été imprimé
à Paris au commencement de cette année 1751, & a fait beaucoup d'honneur à son Auteur.

(EP, I, xxxiij)

Non seulement les éditeurs de YEncyclopédie esquissent ainsi le

plan complet d'une contre-argumentation par rapport aux thèses
provocatrices de Rousseau, mais ils s'amusent aussi à souligner la position
paradoxale d'un auteur qui tout à la fois dénonce le progrès des sciences

et des arts comme moteur de la corruption des mœurs et consacre ses

veilles à l'avancée de la connaissance rationnelle d'un art en rédigeant
les articles musicaux de YEncyclopédie - une œuvre toute dévouée aux
progrès des savoirs.

Dans ces années conquérantes, les éditeurs ne manquent pas de

soutenir régulièrement leur collaborateur dont ils valorisent le travail
de musicographe. Dès le premier volume, au moment de présenter
l'ensemble des rédacteurs de YEncyclopédie, ils rappellent sa première



Rousseau dans les Encyclopédies 13

contribution à la réflexion musicale, sa Dissertation de 1743, en
minimisant l'échec que son système de notation de la musique avait alors

essuyé devant l'Académie des sciences19. D'Alembert, dans les
«Avertissements des éditeurs » des tomes III et VI, défend Rousseau encyclopédiste

contre des critiques, d'abord à propos du «bel article»
Accord20, et surtout en 1756 en réaction au pamphlet du compositeur et

théoricien Jean-Philippe Rameau qui, dans Erreurs sur la musique dans

l'Encyclopédie, s'en prenait à plusieurs articles du Genevois : l'éditeur
fait alors l'éloge de Rousseau «qui joint à beaucoup de connoissances

& de goût en Musique le talent de penser & de s'exprimer avec netteté,

que les Musiciens n'ont pas toûjours» (la pointe vise Rameau!), et il
profite d'annoncer que son collaborateur prépare un Dictionnaire de

musique21. L'éditeur mathématicien continue de défendre Rousseau

contre Rameau, qui l'avait aussi attaqué entre-temps, dans ses propres
articles de musique théorique du volume VII. Il n'y a pas là que solidarité

entre encyclopédistes attaqués de front ; ce qui transparaît souvent

19 «M. Rousseau de Genève, dont nous avons déjà parlé, & qui possédé en Philosophe

& en homme d'esprit la théorie & la pratique de la Musique, nous a donné les

articles qui concernent cette Science. Il a publié il y a quelques années un Ouvrage
intitulé, Dissertation sur la Musique moderne. On y trouve une nouvelle maniéré de noter
la Musique, à laquelle il n'a peut-être manqué pour être reçue, que de n'avoir point
trouvé de prévention pour une plus ancienne. » (EP, I, xliij) Signalons ici que Rousseau

lui-même, dans son article Notes, en Musique (rédigé en 1749, mais qui ne paraîtra

qu'en 1765), présente longuement son propre système de notation comme celui d'un
auteur extérieur : « Plus récemment encore on a proposé un nouveau système dans un
petit ouvrage intitulé dissertation sur la musique moderne, & publié en 1743 ; la simplicité

de ce système nous invite à en rendre compte dans cet article» (EP, XI, 250a);
suivent alors plus de trois colonnes au cours desquelles on relève des formules comme
«M. Rousseau s'y prend autrement [que dans la notation ordinaire]», «L'Auteur du

nouveau système [...] employe le point, mais c'est autrement que dans la musique
ordinaire», etc. {ibid., 251a).
20 EP, III, jx.
21 EP, VI, '].



14 Alain Cernuschi

des lignes de D'Alembert, c'est une authentique admiration pour le

penseur musicologue, dont il connaît les autres textes. Ainsi trouve-t-on
sous sa plume une allusion élogieuse au principe d'«unité de mélodie
dont M. Rousseau a si bien établi la nécessité dans la lettre sur la

Musique françoise >>22.

Diderot, de son côté, n'est pas en reste. Il réserve deux mentions très

cordiales à Rousseau dans son article Encyclopédie (Philosoph.), cet
extraordinaire texte de bravoure dans lequel, au cœur de l'entreprise
(on est alors en 1755), il explicite les enjeux, les principes et les
difficultés de l'aventure collective qu'il conduit. Au moment où il évoque
les renvois entre articles et les rapprochements qu'ils peuvent suggérer
entre diverses sciences, Diderot, à partir d'exemples précis, énumère

quelques hypothèses qu'il soumet aux spécialistes, notamment à «[s]on
collègue M. d'Alembert» pour des conjectures physiques et
astronomiques; la dernière développe le projet d'« étendre le petit art
d'imprimer en caractères percés, à l'impression ou à la copie de la

Musique» en un long paragraphe qu'il clôt ainsi: «J'abandonne le

jugement de cette idée à mon ami M. Rousseau. » 23 Mais c'est surtout
dans un passage où Diderot formule des règles pour une édition future
et évoque l'importance d'être juste dans les éloges décernés aux auteurs

que, soudain, sa plume se fait lyrique pour apostropher Rousseau :

Il faudrait singulièrement se garantir de l'adulation. Quant aux éloges mérités,
il y aurait bien de l'injustice à ne les accorder qu'à la cendre insensible & froide
de ceux qui ne peuvent plus les entendre : l'équité qui doit les dispenser, le

cedera-t-elle à la modestie qui les refuse? L'éloge est un encouragement à la

vertu; c'est un pacte public que vous faites contracter à l'homme vertueux. Si

ses belles actions étoient gravées sur une colonne, perdroit-il un moment de

vûe ce monument imposant? ne seroit-il pas un des appuis les plus forts qu'on

22 Art. Fondamental, Musique moderne, section Basse fondamentale, EP, VII, 61b.

Rappelons que la Lettre sur la musique française de Rousseau, publiée en 1753, avait
mis le feu aux poudres en pleine Querelle des Bouffons.
23 EP, V, 642d et 643a.



Rousseau dans les Encyclopédies 15

pût prêter à la foiblesse humaine; il faudrait que l'homme se déterminât à

briser lui-même sa statue. L'éloge d'un honnête homme est la plus digne & la

plus douce récompense d'un autre honnête homme: après l'éloge de sa

conscience, le plus flateur est celui d'un homme de bien. O Rousseau, mon
cher & digne ami, je n'ai jamais eu la force de me refuser à ta loûange : j'en ai

senti croître mon goût pour la vérité, & mon amour pour la vertu. Pourquoi tant
d'oraisons funebres, & si peu de panégyriques des vivans (EP, V, 646a)

Une telle effusion dans un article encyclopédique peut surprendre,
mais Diderot - comme Rousseau d'ailleurs - ne dissocie pas activité
intellectuelle et subjectivité et aime à le faire voir.

Toutefois, on le sait, le ton est sur le point de changer entre ces deux
frères qui vont devenir ennemis. VEncyclopédie elle-même en témoignera.

Mais avant de passer aux volumes de 1765, il faut encore se

pencher sur un cas curieux.
L'article Canevas, dans le IIe volume, se réfère en effet à Rousseau,

mais d'une façon inhabituelle: dans une addition au texte principal,
après la marque «(B)» qui renvoie à Louis de Cahusac. Ce librettiste
alors connu était responsable des articles sur l'opéra - matière à cheval

entre la poésie dramatique, les techniques du spectacle et la musique. Le

texte de Cahusac consacré au canevas, à cette forme particulière de

collaboration entre musicien et poète, s'achevait par ces mots: «Le
Poëte qui est en même tems Musicien, a dans ces sortes de découpures

[c'est-à-dire de correspondances entre les fins de vers et les pauses
musicales] un grand avantage sur celui qui n'est que Poëte» - phrase

ponctuée de la signature mentionnée. Mais un paragraphe nouveau
prolonge l'article: «Aussi, comme l'observe M. Rousseau, il y a bien
des canevas dans nos operas qui, pour l'ordinaire, n'ont ni sens ni esprit,
& où la prosodie Françoise se trouve ridiculement estropiée. »24 II s'agit
là clairement d'une addition des éditeurs. Mais à quoi se réfèrent-ils

lorsqu'ils citent Rousseau? L'hypothèse que nous avançons est qu'ils

24 EP, II, 597a.



16 Alain Cernuschi

exploitent une partie de l'article que leur collaborateur leur avait
probablement fourni pour ce mot «canevas», qu'ils n'ont pas gardé comme tel
face au texte plus développé de Cahusac. Deux arguments plaident en
faveur de cette hypothèse. Le premier s'appuie sur d'autres cas semblables

de concurrence entre deux articles de même intitulé fournis par les

deux encyclopédistes. Mais c'est à partir du IIIe volume qu'on les

repère, lorsque les éditeurs ont mis au point une façon de faire: ils

composent un seul article en juxtaposant, voire combinant, les apports
de Cahusac et Rousseau, ce qu'ils signalent en marquant chaque
paragraphe de la signature de leurs deux collaborateurs25 ; procédure moins
lourde que dans Canevas, où ils se trouvaient sans doute face à un
premier cas de doublet partiel. Le second argument qui confirme l'idée
que les éditeurs se réfèrent à un article proposé par Rousseau est le fait

que la phrase citée se retrouve quasi textuellement dans le très bref
article Canevas de son Dictionnaire de musique, ouvrage qu'il a rédigé,
on le sait, à partir du brouillon de ses articles encyclopédiques26.

Le philosophe des chimères et des outrances

Dans les volumes de YEncyclopédie parus en 1765, produits
clandestinement après la condamnation officielle de l'entreprise par le

Conseil d'Etat du Roi qui en a révoqué le privilège en mars 1759,

l'image de Rousseau est tout autre que dans les premiers tomes.

Evidemment, la rupture éclatante du Genevois avec le groupe des

encyclopédistes, en particulier à travers sa Lettre sur les spectacles de 1758

25 Ainsi l'article Chanson, Litt. & Mus., ne présente-t-il pas moins de huit sections
différentes où alternent des paragraphes signés (B) et des paragraphes signés (S) (la

marque de Rousseau) (EP, III, 139a-140b). V. aussi Chant, Musique, Chœur, en

Musique, Concert, Musique, etc.
26 Cf. OC, V, 681.



Rousseau dans les Encyclopédies 17

ENCYCLOPÉDIE,
o u

DICTIONNAIRE RAISONNÉ

DES SCIENCES,
des arts et des métiers,

RAR UNE SOCIETE DE GENS DE LETTRES.

MIS EN ORDRE ET PUBLIÉ PAR M'.***.

Tantum ferics juncluraqite pollei,
Tantum de medio fitmptis accedit honoris Horat.

TOME HUITIEME.
H IT

A NEUFCHASTEL,
^H£z SA MJtl EL FAULCHE & Compagnie, Libraires 8c Imprimeurs.

M. D C C. L X V.



18 Alain Cernuschi

dans laquelle il riposte à l'article Genève de D'Alembert, y est pour
quelque chose, puisqu'on ne trouve plus désormais ces soutiens

amicaux des éditeurs qui marquaient si bien les liens de solidarité de

l'équipe des premières années. Mais d'autres facteurs ont également
joué un rôle déterminant. D'Alembert lui-même s'est retiré de l'entreprise

et n'assure que le service minimum pour les matières qui le

concernent. En revanche, d'autres collaborateurs apparaissent ou prennent

du poids, qui n'ont pas connu Rousseau personnellement, ou l'ont
simplement croisé, mais qui mesurent l'importance de ses œuvres, et

par conséquent les citent et les discutent. Il faut dire surtout que Rousseau

a produit au début des années 1760 quelques-uns de ses textes

majeurs: son roman par lettres Julie ou La Nouvelle Héloïse en 1761,

un des plus grands succès de librairie de tout le siècle ; et coup sur coup
en 1762 Du Contrat social en avril et Emile, ou de l'éducation en mai

- ce dernier écrit quasi immédiatement condamné à Paris, ce qui
contraint Rousseau à l'exil.

Mais comme nous l'avions indiqué plus haut, la mutation de l'image
de Rousseau dans YEncyclopédie se fait en deux temps. Dans les

volumes VIII et IX, les nouveaux textes du Genevois qui sont pris en

compte remontent en fait aux années 1753/55: on trouve notamment
une mention du Devin du village dans l'article anonyme Intermede
(Belles-lettres & Musique)21, et surtout deux développements importants

autour du Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité
parmi les hommes. C'est d'abord Diderot lui-même qui ajoute un
intéressant parallèle entre Hobbes et Rousseau, à la fin de l'article
Hobbisme, ou Philosophie d'Hobbes (Hist, de la Philos, anc. &
moderne) qu'il tirait par ailleurs de YHistoria critica philosophiae de

Jakob Brucker 1742-44) :

La philosophie de M. Rousseau de Genève, est presque l'inverse de celle de

Hobbes. L'un croit l'homme de la nature bon, & l'autre le croit méchant. Selon

27 Sous la dénomination « Devin de village » (EP, VIII, 831 a).



Rousseau dans les Encyclopédies 19

le philosophe de Genève, l'état de nature est un état de paix; selon le philosophe

de Malmesbury, c'est un état de guerre. Ce sont les lois & la formation
de la société qui ont rendu l'homme meilleur, si l'on en croit Hobbes; & qui
l'ont dépravé, si l'on en croit M. Rousseau. L'un étoit né au milieu du tumulte
& des factions ; l'autre vivoit dans le monde, & parmi les savans. Autres tems,
autres circonstances, autre philosophie. M. Rousseau est éloquent & pathétique

; Hobbes sec, austere & vigoureux. Celui-ci voyoit le trône ébranlé, ses

citoyens armés les uns contre les autres, & sa patrie inondée de sang par les

fureurs du fanatisme presbytérien, & il avoit pris en aversion le dieu, le

ministre & les autels. Celui-là voyoit des hommes versés dans toutes les

connoissances, se déchirer, se haïr, se livrer à leurs passions, ambitionner la

considération, la richesse, les dignités, & se conduire d'une maniéré peu
conforme aux lumières qu'ils avoient acquises, & il méprisa la science & les

savans. Ils furent outrés tous les deux. Entre le système de l'un & de l'autre, il
y en a un autre qui peut-être est le vrai : c'est que, quoique l'état de l'espece
humaine soit dans une vicissitude perpétuelle, sa bonté & sa méchanceté sont
les mêmes ; son bonheur & son malheur circonscrits par des limites qu'elle ne

peut franchir. Tous les avantages artificiels se compensent par des maux ; tous
les maux naturels par des biens. (EP, VIII, 240b-241a)28

C'est le Rousseau des deux Discours qui est ici remis en perspective,

dans une démarche critique consistant à reconduire les idées

philosophiques des deux auteurs au contexte politique et culturel qu'ils ont

connu, et qui aurait coloré leur vision de l'homme. En opposant la

guerre civile anglaise dont Hobbes a été le témoin aux simples rivalités
du milieu savant et cultivé français où Rousseau s'insère, Diderot peut

renvoyer les deux philosophes dos à dos, comme deux penseurs
systématiques et excessifs - « outrés » en un mot -, qui ont manqué de la

hauteur nécessaire pour envisager l'humanité dans ses équilibres

28 V. aussi Diderot, Œuvres complètes, t. VII («Encyclopédie III»), éd. critique et

annotée présentée par John Lough et Jacques Proust, Paris, Hermann, 1976, p. 377-408

- édition qui indique en notes ce qui est repris de Brucker et ce que Diderot ajoute. Le

passage cité est aux p. 406-407.



20 Alain Cernuschi

complexes. C'est avec ce résumé critique, qui met pourtant aussi en
avant l'art de l'écrivain («éloquent et pathétique»), que Diderot prend

pour ainsi dire congé de Rousseau dans YEncyclopédie.
Mais, dans le même temps, de nouveaux collaborateurs se mettent à

citer et commenter certaines œuvres clés du Genevois. Le premier
d'entre eux est le grammairien Nicolas Beauzée (1717-1789), qui
commence à écrire pour YEncyclopédie à partir du volume VII, prenant
le relais de César Chesneau Dumarsais, décédé en 1756. Ce sont bien
sûr les passages du Second Discours de Rousseau concernant l'origine
des langues qui retiennent l'attention de Beauzée. En fait, dans un
premier développement de son important article Langue {Gramm.)
intitulé « Origine de la langueprimitive», l'encyclopédiste s'appuie sur
les difficultés avouées par Rousseau devant la question d'une origine
naturelle du langage humain pour défendre la thèse d'une origine
divine. Voici le début du passage :

M. J. J. Rousseau, dans son discours sur l'origine & lesfondemens de l'inégalité

parmi les hommes I. partie, a pris pour base de ses recherches, cette supposition

humiliante de l'homme né sauvage & sans autre liaison avec les

individus même de son espece, que celle qu'il avoit avec les brutes, une simple
co-habitation dans les mêmes forêts. Quel parti a-t-il tiré de cette chimérique
hypothèse, pour expliquer le fait de l'origine des langues? Il y a trouvé les

difficultés les plus grandes, & il est contraint à la fin de les avouer insolubles.

(EP, IX, 250b)

A partir de là, Beauzée cite in extenso les pages en question, sur près
de trois colonnes29, avant de conclure :

Il étoit difficile d'exposer plus nettement l'impossibilité qu'il y a à déduire l'origine

des langues, de l'hypothèse révoltante de l'homme supposé sauvage dans
les premiers jours du monde ; & pour en faire voir l'absurdité, il m'a paru important

de ne rien perdre des aveux d'un philosophe qui l'a adopté [sic] pour y
fonder l'inégalité des conditions, & qui malgré la pénétration & la subtilité

29 Extrait qui correspond à OC, III, 146-151.



Roussea u dans les Encyclopédies 21

qu'on lui connoît, n'a pu tirer de ce principe chimérique tout l'avantage qu'il
s'en étoit promis, ni peut-être même celui qu'il croit en avoir tiré. (EP, IX, 252a)

Mais Beauzée n'en reste pas là; il entend expliciter sa critique
contre une pensée dont le caractère hypothétique lui paraît dangereux :

Qu'il me soit permis de m'arrêter un instant sur ces derniers mots. Le philosophe

de Genève a bien senti que l'inégalité des conditions étoit une suite

nécessaire de l'établissement de la société ; que l'établissement de la société &
l'institution du langage se supposoient respectivement, puisqu'il regarde

comme un problème difficile, de discuter lequel des deux a été pour l'autre
d'une nécessité antécédente plus considérable. Que ne faisoit-il encore quelques

pas? Ayant vu d'une maniéré démonstrative que les langues ne peuvent
tenir à l'hypothèse de l'homme né sauvage, ni s'être établies par des moyens
purement humains; que ne concluoit-il la même chose de la société? que
n'abandonnoit-il entièrement son hypothèse, comme aussi incapable d'expliquer

l'un que l'autre? d'ailleurs la supposition d'un fait que nous savons par le

témoignage le plus sûr, n'avoir point été, loin d'être admissible comme principe

explicatif de faits réels, ne doit être regardée que comme une fiction
chimérique & propre à égarer. (Ibid.)

Visiblement, le mode de pensée si audacieux du Second Discours -
dans lequel Rousseau écarte «tous les faits», parce qu'ils sont
nécessairement pris dans l'histoire des sociétés, pour pouvoir penser
véritablement en termes d'origine et éclaircir ainsi, par «des raisonnemens

hypothétiques et conditionnels », « la Nature des choses »30 - ce mode
de pensée révolte l'encyclopédiste aussi bien du point de vue d'une
logique simple que par ses incidences idéologiques.

C'est un peu dans le même esprit que Beauzée exploite d'autres

pages du Second Discours dans son article Nom (Métaph. Gram.),
au volume XI. Il mentionne un débat concernant les premières
nomenclatures: il s'agissait de savoir si les premiers noms inventés

30 OC, III, 132-133.



22 Alain Cernuschi

désignaient des objets individuels, singuliers, ou s'ils avaient d'abord
servi à distinguer des espèces, des groupes d'objets. Il montre que la

position de l'abbé Girard, qui défendait cette dernière hypothèse, est

confirmée par l'étymologie des noms propres dans toutes les langues

connues, mais il ne manque pas de présenter le « système tout opposé »

que soutenaient non seulement Rousseau, qu'il cite une première fois,
mais aussi Diderot dans sa Lettre sur les sourds et muets, qu'il
mentionne en parallèle; et il ne manque pas non plus de citer une
seconde fois Rousseau lorsque celui-ci formulait une difficulté
fondamentale à l'encontre du système de Girard31. Beauzée conclut dans le

même sens qu'à l'article Langue, en renvoyant dos à dos (lui aussi

deux théories fondées sur une hypothèse qu'il conteste: «quelque
système de formation qu'on imagine en supposant l'homme né muet, on

ne peut qu'y rencontrer des difficultés insurmontables, & se convaincre
de l'impossibilité que les langues ayent pû naître & s'établir par les

moyens purement humains. » 32

De telles réactions, provenant d'un penseur par ailleurs
remarquable33, permettent de mieux mesurer le caractère profondément
perturbateur de la démarche réflexive de Rousseau : le renversement de

perspective qu'il opérait en radicalisant une pensée des origines
naturelles était perçu par beaucoup de ses contemporains comme subversif.

Au total, le ton dominant des premiers volumes encyclopédiques

parus en 1765 apparaît clairement offensif à l'encontre de la démarche

philosophique de Rousseau. On pourrait penser que le la est ainsi donné

pour toute la suite de l'entreprise. Or, il n'en est rien.

31 Passages du Second Discours cités par Beauzée : OC, III, 149-150.
32 EP, XI, 199a.

33 V. p. ex. la place qu'il occupe dans Sylvain Auroux, La Sémiotique des encyclopédistes,

Paris, Payot, 1979.



Rousseau dans les Encyclopédies 23

Une source de morceaux brillants et de réflexions ingénieuses

Dans les volumes ultérieurs de YEncyclopédie, on assiste à une
diversification des renvois à Rousseau: non seulement les collaborateurs

de Diderot sont plus nombreux à s'y référer et prennent en compte
de nouvelles œuvres du Genevois, mais on voit aussi qu'ils adoptent
des modes de référence et des positions très diverses par rapport à elles.

La défection de D'Alembert et le fait que Diderot s'occupe aussi très
activement des volumes de Planches ont permis au chevalier Louis de

Jaucourt (1704-1780)34 - protestant, médecin de formation, infatigable
éradit à l'esprit philosophique - de prendre une place prépondérante
dans la rédaction de YEncyclopédie, dont il devient pour ainsi dire le

nouveau co-éditeur et dont il finit par rédiger près de la moitié des articles

dans les demiers volumes. C'est l'encyclopédiste qui cite le plus
souvent Rousseau (à lui seul, près de la moitié des références dans les

volumes de 1765 Il faut dire que sa démarche est différente de ce que
nous avons vu jusqu'ici. Jaucourt ne cite pas pour discuter, voire
contester, mais pour nourrir une matière donnée, voire simplement pour
omer ses articles. Il puise ses extraits dans la Lettre à D'Alembert sur
les spectacles, dans Julie ou La Nouvelle Héloïse et dans Emile. Les

citations extraites de ces œuvres révèlent en fait une véritable technique
d'érudit, que Jaucourt a utilisée avec bien d'autres auteurs : il a visiblement

lu la plume à la main et collecté des corpus de citations par sujets.
Mais le plus intéressant de notre point de vue est que chacune de ces

citations donne une image positive de Rousseau35.

34 De nombreuses sources indiquent, de façon erronée, 1779 comme date de décès de

Jaucourt. Sur ce point, voir John Lough, «Louis, chevalier de Jaucourt (1704-1780), a

biographical sketch», in Essays presented to C.M. Girdlestone, Newcastle-on-Tyne,
1960, p. 212.
35 Signalons que Jaucourt a rencontré Rousseau, au moins occasionnellement, et qu'il
semble l'avoir apprécié. On sait par exemple qu'il a accompagné Tronchin, avec qui il



24 Alain Cernuschi

C'est La Nouvelle Héloïse en particulier qui lui sert de réserve de

petits morceaux de bravoure ou de maximes bien senties. Ainsi,
lorsqu'il rédige l'article Vaud, pays de (Géog. mod.), il a le souci de

compléter de sèches informations topographiques et historiques par un
morceau plus littéraire et pittoresque, qu'il sait trouver dans une lettre
du roman de Rousseau; il ajoute en guise de référence : «On connoît à

cette peinture, brillante & vraie, l'Auteur d'Emile, d'Héloïse, & de

l'Egalité des conditions. »36 A la fin de l'article Tempérance {Morale),
il prélève quelques lignes d'une longue lettre de Saint-Preux à Milord
Edouard décrivant la vie de Julie et de M. de Wolmar à Clarens. Voici le

passage tel que Jaucourt le présente :

Quant aux autres appétits sensuels opposés à la tempérance, je n'apporterai que
la seule réflexion de M. J. J. Rousseau, sur le peu de sagesse qu'il y a de s'y
livrer. «Puisque la vie est courte, dit-il, c'est une raison de dispenser avec
économie sa durée, afin d'en tirer le meilleur parti qu'il est possible. Si un jour
de satiété nous ôte un an de jouissance, c'est une mauvaise philosophie d'aller
jusqu'où le désir nous mene, sans considérer si nous ne serons point plus tôt au

bout de nos facultés que de notre carrière, & si notre cœur épuisé ne mourra
point avant nous. Il arrive que ces vulgaires épicuriens toujours ennuyés au sein

des plaisirs, n'en goûtent réellement aucun. Ils prodiguent le tems qu'ils
pensent économiser, & se ruinent comme les avares, pour ne savoir rien perdre
à propos». {EP, XVI, 59ab)

Or, lorsqu'on se reporte à la lettre en question, on s'aperçoit qu'il
s'agit là d'un discours de Julie que Saint-Preux rapporte à son
correspondant Voici le début du passage :

avait fait des études de médecine, lors d'une visite de celui-ci à Rousseau en 1756

{Confessions, OC, I, 397 ; CC, n° 388 et n. a, III, p. 289). Mme Dupin, dans une lettre à

Rousseau de décembre 1762, lui transmet les compliments du Jaucourt «de l'encyclopédie»

et lui dit «Combien il avoit regreté [son] départ» (CC, n° 2389, XIV, p. 203).
36 EP, XVI, 861b, citant un extrait de la lettre 17 de la IVe partie du roman (OC, II, 515-

516).



Rousseau dans les Encyclopédies 25

Ce qui me paroit le plus singulier dans sa tempérance [celle de Julie], c'est

qu'elle la suit sur les mêmes raisons qui jettent les voluptueux dans l'excès. La
vie est courte, il est vrai, dit-elle ; c'est une raison d'en user jusqu'au bout, et de

dispenser avec art sa durée afin d'en tirer le meilleur parti qu'il est possible.

[...] {La Nouvelle Héloïse, Ve partie, lettre II ; OC, II, 542)

On le voit, Jaucourt a effacé toute trace de fiction et a transformé

cette morale que l'écrivain avait su mettre en scène dans le roman en une
maxime rousseauiste - non sans retoucher quelques mots au passage (on
aura noté en particulier la transformation d'un «art» de la durée vécue

en une « économie » du temps Ce faisant, il présente Rousseau comme

un moraliste digne de nourrir les réflexions d'un encyclopédiste.
Jaucourt va même, parfois, jusqu'à créer des entrées du dictionnaire

pour pouvoir placer une citation de Rousseau. On trouve en effet un
article Symétrie des plantations (agricult. décor.), qui n'est composé

que d'un renvoi à l'article Plantation et d'une citation extraite une fois

encore de La Nouvelle Héloïse, introduite de la façon suivante:

«J'ajoute avec M. J. F. [sic] Rousseau, que l'homme de goût, capable

d'envisager les choses dans le grand, ne s'attache pas à la symmétrie
des plantations, parce que cette symmétrie est ennemie de la nature &
de la variété [...] »37. D'autres fois, les liens entre le sujet de l'article et

celui de la citation sont indirects. Ainsi, après une discussion érudite et

politique sur la portée des saturnales chez les Romains, Jaucourt glisse-
t-il une réflexion plus générale sur l'égalité des conditions qu'il extrait
de la lettre où Saint-Preux décrit l'organisation de la petite société de

Clarens au moment des vendanges ; il est vrai que Saint-Preux faisait
alors lui-même une comparaison avec les saturnales38.

37 EP, XV, 735b, citant la lettre 11 de la IVe partie du roman (OC, II, 482-483), de

Saint-Preux. Jean Depmn a noté une variante significative dans la citation de Jaucourt,

autour du mot «inquiétude» que l'encyclopédiste ne reprend pas (v. Philosophie de

l'inquiétude en France au XVIIIe siècle, Paris, Vrin, 1979, p. 231, n. 28, qui concerne une
citation du chap. III, «Métaphysique des jardins», p. 51).
38 Cf. EP, XIV, 694a, avec la lettre 7 de la Ve partie (OC, II, 608).



26 Alain Cernuschi

D'autres œuvres de Rousseau nourrissent aussi les articles de

Jaucourt, mais dans des proportions bien moindres. Ainsi Emile ne

donne-t-il lieu qu'à une courte citation allusive, qui sert à souligner
l'absence de goût des inscriptions latines officielles apposées sur les

monuments français modernes - c'est à un détour de son long article
Paris (Géog. mod.)\

L'hôtel de Vendôme étoit autrefois au lieu que l'on appelle aujourd'hui laplace
de Vendôme : cette place est de 78 toises de largeur, & 86 de profondeur. La

statue équestre de Louis XIV. est posée au milieu sur un piédestal de marbre
fort élevé, où sont autour du piédestal quatre inscriptions composées par
l'académie des Belles-Lettres, pour-lors des médailles, mais elles ne sont pas modelées

sur le bon goût de la Grèce & de Rome. Notre style lapidaire avec son
enflure n'est bon qu'à soufler des nains, dit ingénieusement M. J. J. Rousseau.

(EP, XI, 948b) 39

La phrase de Rousseau avec son tour "ingénieux" ne semble être là

que pour prolonger élégamment la critique de Jaucourt à l'encontre de

la petite Académie.

L'usage de la citation ponctuelle, plus ou moins ornementale, se

retrouve sous la plume d'autres encyclopédistes, comme celle du

nouveau disciple de Diderot, Jacques-André Naigeon (1738-1810).
Dans son article Richesse (Philosoph. morale), le jeune Naigeon
justifie un raisonnement sur les motifs qui ont poussé Anaxagore à

renoncer aux richesses par une phrase tirée de Rousseau, qu'il introduit
ainsi: «Car selon la remarque judicieuse d'un célébré auteur moderne,

par-tout la sensation de mal faire, augmente avec la facilité. Lettre de

M. Rousseau de Genève à M. d'Alembert, p. 145, édit. d'Amst.
1758.»40 Citation d'appui, donc, qui institue Rousseau en écrivain
faisant autorité. Dans le même article, Naigeon renvoie aussi à Emile,

39 Jaucourt prélève ici une phrase du IVe livre à'Emile (OC, IV, 675).
40 EP, XIV, 375a [sic, pour 275a], Pour la phrase citée, v. OC, V, 73.



Rousseau dans les Encyclopédies 27

mais cette fois sans citer le texte. L'encyclopédiste discute l'idée que la

richesse expose aux querelles et aux procès et étaye son propos par un
échange entre Socrate et Criton ; il complète alors la référence
bibliographique du passage rapporté par une suggestion de lecture: «Voyez
les choses mémorables de Socrate [4I], liv. II. vers la fin, & conférez ce

que dit M. Rousseau de Geneve dans son Emile, liv. IV. pag. 164, 165,
édit. de Hollande.»42 Libre donc au lecteur de suivre la piste indiquée

par Naigeon. Si l'on se réfère au passage qu'il mentionne43, on s'aperçoit

qu'il s'agit une fois de plus d'une citation d'appui (elle fournit un
exemple de la manière dont la richesse entraîne jalousie et querelles).

Ce qui frappe aussi dans ces renvois à Rousseau, c'est leur association

fréquente avec des références antiques. On retrouve ce trait dans

une citation de l'article Venerie. La plus grande partie de ce long article
est due à «M. Vinfrais l'aîné, de la venerie du roi»44 et débute par un
«Eloge historique de la chasse»45. Vinfrais a entièrement fondé cet

41 II s'agit d'un ouvrage de Xénophon. Il en existait notamment une édition parue à

Amsterdam en 1758, «traduite en François par Fr. Charpentier».
42 EP, XIV, 374b [sic, pour 274b], note (/).
43 Pour le passage visé, v. OC, IV, 688-689, extrait de la longue digression sur la
richesse qui termine le livre IV à'Emile. Mes vifs remerciements à Maryse Schmidt-
Surdez, conservatrice des manuscrits de la BPU de Neuchâtel, qui m'a permis de

retrouver le passage à l'endroit où Naigeon le désigne dans une des nombreuses
éditions de YEmile de 1762 («Tome Second. Premiere Partie, Selon la Copie de Paris, Avec
Permission tacite pour le Libraire » ; cote 1R 6349 à la BPU de Neuchâtel ; édition qui
correspond à l'édition hollandaise deNéaulme: v. OC, IV, 1862 et 1865-1866). Il est
intéressant de noter que ce volume se termine par une «Table des matières»
(p. 229-243) qui contient une entrée «Riches», avec différentes sous-rubriques, dont:
«Ce qu'ils devraient faire pour jouir réellement de leurs richesses» et «Toujours
ennuyés», renvoyant aux pages mentionnées par Naigeon.
44 C'est la signature explicite de cet article (EP, XVI, 953b), seule contribution de

Vinfrais à VEncyclopédie.
45 EP, XVI, 916b-953b (section Eloge historique de la chasse : 916b-918b).



28 Alain Cernuschi

éloge sur le témoignage des Anciens. Pourtant, de façon plutôt surprenante,

on y découvre une citation de Rousseau pour ainsi dire coincée

entre un développement sur Xénophon et un autre sur les Spartiates :

La chasse, dit M. Rousseau, Emile, t. III. p. 228 [46], endurcit le cœur aussi bien

que le corps. «On a fait Diane ennemie de l'amour, & l'allégorie est très-juste,
les langueurs de l'amour ne naissent que dans un doux repos, un violent exercice

étouffe les sentimens tendres : dans les bois, dans les lieux champêtres,
l'amant, le chasseur sont si diversement affectés, que sur les mêmes objets, ils

portent des images toutes différentes ; les ombrages frais, les bocages, les doux

asyles du premier, ne sont pour l'autre que des viandis, des forts, des remises;
où l'un n'entend que rossignols, que ramages, l'autre se figure les cors & les

cris des chiens; l'un n'imagine que dryades & nymphes, l'autre que piqueurs,
meutes & chevaux. » Lycurgue & Agesilas portoient singulièrement leur attention

à ce que leurs veneurs fussent bien traités à leur retour de chasse. Les
Spartiates aimoient les parties de chasse [...] (EP, XVI, 917ab)

L'insertion du passage de Rousseau dans l'accumulation de données
tirées de l'Antiquité avec lesquelles il n'a guère de rapport (si ce n'est
l'allusion à Diane47) donne l'impression d'un collage très gauche. Sans

doute ces phrases d'Emile ont-elles retenu l'attention de Vinfrais par
leur jeu d'oppositions de vocabulaire et leurs balancements si efficaces
et amusants, dont il a souhaité orner son article.

Cette accumulation de citations courtes insérées dans des articles

encyclopédiques appelle une remarque. Il est intéressant de souligner

46 Cette référence vaut pour l'ensemble des éditions in-8° et in-12 d'Emile publiées
en 1762 par Nicolas-Bonaventure Duchesne, à Paris, sous le couvert de l'adresse
typographique de Jean Néaulme, tantôt à La Haye, tantôt à Amsterdam (v. OC, IV, 1863-
1865 et 1867-1868). Le passage cité est aux p. 228-229 OC, IV, 644-645). (Mes vifs
remerciements à M. Charles Wirz qui m'a aimablement fourni ces informations.)
47 Dans le passage sur Xénophon, Vinfrais signale que le militaire et historien grec
avait fait bâtir «une chapelle à Diane» (917a), mais la suite de son développement
concerne la chasse comme exercice formant les meilleurs soldats ; la relation avec le

passage de Rousseau est extrêmement ténue...



Rousseau dans les Encyclopédies 29

que le style de Rousseau favorisait une telle pratique : comme le rappelait

récemment Bronislaw Baczko, la façon que le Genevois avait de

formuler ses idées sous forme de maximes générales et de petits
développements autonomes faisait que ses œuvres se prêtaient particulièrement

bien à des extractions ponctuelles48. Dans les mêmes années,

d'ailleurs, les compilateurs n'ont pas manqué d'exploiter le filon et ont
produit des volumes entièrement composés de citations extraites des

textes de Rousseau: Formey propose en 1763 L'Esprit de Julie, ou
Extrait de La Nouvelle Héloïse ; Laporte produit coup sur coup Les
Pensées de J. J. Rousseau la même année, et Esprit, Maximes, et Principes

de M. Jean-Jacques Rousseau l'année suivante49. Les choix de

Formey dans La Nouvelle Héloïse, par exemple, recoupent ceux de

Jaucourt; le passage sur la chasse retenu par Vinfrais se retrouve dans

Les Pensées. On peut affirmer toutefois que ces volumes d'extraits
n'ont pas servi d'intermédiaire pour les collaborateurs de Diderot;
d'abord pour des raisons de date: compilateurs et encyclopédistes
travaillent en parallèle; ensuite parce que ceux-ci donnent leurs
références (au moins au titre de l'ouvrage de Rousseau qu'ils citent) alors

que ceux-là ne les mentionnent jamais; enfin parce que, lorsqu'on
compare les citations communes, on constate que les variantes textuelles

48 « Rousseau adopte volontiers un style - et ce serait là une étude à faire - qui est voisin

de l'écriture des maximes. Les phrases sont construites de telle manière qu'elles
peuvent servir de maximes, qu'on va retrouver ensuite sous forme de citations.» («Un
héritage éclaté. Entretien avec Bronislaw Baczko» (propos recueillis par Gauthier
Ambrus), Europe, n° 930, oct. 2006, p. 41).
49 Jean-Henri-Samuel Formey, L'Esprit de Julie, ou Extrait de La Nouvelle Héloïse,

ouvrage utile à la société, etparticulièrement à la jeunesse, à Berlin, chez Jean Jasperd,
1763, iv-236 p.; [Joseph de Laporte], Les Pensées de J. J. Rousseau, citoyen de

Geneve,k Amsterdam, 1763, xij-408 p. ; [Joseph de Laporte], Esprit, Maximes, et Principes

de M. Jean-Jacques Rousseau, de Genève, à Neuchâtel, et en Europe, chez les

Libraires associés, 1764, 464 p. (i-xxiv, 25-464). Ce demier ouvrage contient l'un des

premiers portraits gravés de Rousseau diffusé en frontispice (v. illustration p. 31, tirée
de l'exemplaire de la BPU de Neuchâtel, cote 1R 6495).



30 Alain Cernuschi

des compilateurs ne sont pas reproduites dans YEncyclopédie, ou à

l'inverse que l'encyclopédiste s'écarte du texte de Rousseau alors que
les compilateurs en restent plus proches. C'est plutôt la similitude de la
démarche et des sélections opérées qui est significative : elle témoigne
d'une technique de travail très semblable entre compilateurs et

encyclopédistes, et surtout d'une attention très similaire aux formules et

développements rousseauistes les plus élégamment travaillés.
Au total, dans les derniers volumes de YEncyclopédie, les citations

ponctuelles de référence représentent le régime dominant par lequel les

encyclopédistes renvoient à Rousseau.

On trouve aussi, cependant, quelques rares articles qui vont plus loin
et engagent une vraie discussion avec certaines thèses du Genevois,
tantôt pour les contester, tantôt - plus souvent - pour les confirmer ou
les prolonger.

Un auteur de référence

Si Jaucourt s'est beaucoup illustré dans l'usage ornemental de Rousseau,

il ne s'y est pas cantonné. D'autres renvois qu'il fait à ses œuvres
dans YEncyclopédie indiquent une relation plus profonde avec l'auteur.

Ainsi propose-t-il un éloge de La Nouvelle Héloïse dans son article
Roman (Fictions d'esprit). Après avoir déploré combien les romans
français de «ce siecle» «sont ou des productions dénuées d'imagination,

ou des ouvrages propres à gâter le goût, ou ce qui est pis encore,
des peintures obscènes dont les honnêtes gens sont révoltés»,
l'encyclopédiste commence par chanter les louanges de la nouvelle école

romanesque anglaise :

les Anglois ont heureusement imaginé depuis peu de tourner ce genre de

fictions à des choses utiles; & de les employer pour inspirer en amusant
l'amour des bonnes mœurs & de la vertu, par des tableaux simples, naturels &
ingénieux, des événemens de la vie. C'est ce qu'ont exécuté avec beaucoup de

gloire & d'esprit, MM. Richardson & Fielding. (EP, XIV, 342a)



Rousseau dans les Encyclopédies 31



32 Alain Cernuschi

Jaucourt enchaîne alors avec une sorte de programme littéraire : il en

appelle à un roman à la fois instructif et captivant, qui évite l'écueil
d'une idéalisation décourageante, et dont la force repose, en fait, sur la

personnalité de l'écrivain - programme qui se révèle être celui-là même
du roman de Rousseau :

Les romans écrits dans ce bon goût, sont peut-être la demiere instruction qu'il
reste à donner à une nation assez corrompue pour que tout autre lui soit inutile.
Je voudrais qu'alors la composition de ces livres ne tombât qu'à d'honnêtes

gens sensibles, & dont le cœur se peignît dans leurs écrits, à des auteurs qui ne

fussent pas au-dessus des foiblesses de l'humanité, qui ne démontrassent pas
tout d'un coup la vertu dans le ciel hors de la portée des hommes ; mais qui la
leur fissent aimer en la peignant d'abord moins austere, & qui ensuite du sein
des passions, où l'on peut succomber & s'en repentir, sçussent les conduire
insensiblement à l'amour du bon & du bien. C'est ce qu'a fait M. J. J. Rousseau

dans sa nouvelle Héloïse. (EP, XIV, 342ab)

Quant à son article Pudeur {Morale), il est presque entièrement
nourri des célèbres développements de la Lettre à D'Alembert sur la

question. On voit Jaucourt relayer l'argumentaire rousseauiste tout en
l'assumant. Témoin, une formule du type (je souligne) : « Pourquoi [...]
ce qui n'est pas honteux à l'homme le seroit-il à la femme? pourquoi
l'un des deux sexes se feroit-il un crime de ce que l'autre se croit
permis Je réponds encore avec M. Rousseau, que les conséquences ne
sont pas les mêmes des deux côtés. [...]»50 Jaucourt va même jusqu'à
s'approprier certaines phrases du Genevois : «J'ajoute enfin qu'ainsi l'a
voulu la nature; c'est un crime d'étouffer sa voix.» 51 C'est marquer
une véritable adhésion à la pensée de Rousseau.

50 EP, XIII, 553a ; l'article reprend assez fidèlement le développement qu'on peut lire
OC, V, 77-78.
51 Ibid. Le «J'ajoute enfin que» permet à Jaucourt d'économiser une phrase (je souligne
ce qu'il supprime dans la Lettre à D'Alemberf. « Quand ces importantes considérations

nous manqueraient, nous aurions toujours la même réponse à faire, et toujours elle seroit
sans répliqué. Ainsi l'a voulu la nature; c'est un crime d'étouffer sa voix», OC, V, 78).



Rousseau dans les Encyclopédies 33

Cette adhésion fut d'ailleurs la cause d'une censure interne. Par

une lettre de Diderot et un article de Grimm dans la Correspondance
littéraire, on savait depuis longtemps que les dix derniers volumes de

YEncyclopédie avaient fait l'objet de coupes de la part de l'éditeur
imprimeur Le Breton; en découvrant les épreuves censurées, D. H.
Gordon et N. L. Torrey ont pu reconstituer l'état initial de nombreux
articles caviardés52. Or, un des rares cas de suppression complète d'un
article concerne Jaucourt et Rousseau :

Religion Protestante, (Théolog. chrétienne). «C'est cette religion raisonnable

et sainte, qui loin d'abrutir l'homme, l'ennoblit et l'eleve, qui ne favorisant

ni l'impiété ni le fanatisme, permet d'être sage et de croire, d'être humain
et pieux tout-à-la-fois. » Voilà la définition que M. JJ. Rousseau donne de cette

religion dans ses ouvrages. (D.J.)53

L'exclusion de ce bref article par Le Breton54 révèle la lecture en

creux que les catholiques sourcilleux en faisaient! Partant, sa force

polémique. En se contentant de la citation - qu'il avait extraite une
nouvelle fois de La Nouvelle Héloïse55 - pour remplir l'article qu'il

52 Pour l'ensemble de ce dossier: Douglas H. Gordon et Norman L. Torrey, The

Censoring ofDiderot's Encyclopédie and the Re-established Text, New-York, Columbia

University Press, 1947.

53 Op. cit., p. 78. Gordon et Torrey indiquent que l'article figurait sur les épreuves de

YEP, XIV, 88 ; il complétait donc tout un ensemble d'entrées Religion (l'article de tête

figure à la page 78 du tome XIV).
54 Notons en passant que les autres articles entièrement supprimés par cette censure
interne concernaient également la question religieuse: Sectes du Christianisme et

Théologie scholastique (celui-ci de Jaucourt) {op. cit., p. 81-83 et 84-89); de même,

une contribution de l'abbé Morellet sur la théologie a été totalement rayée (p. 89-95).
55 Partie VI, lettre XI : longue lettre de Wolmar racontant à Saint-Preux la mort de

Julie. La définition, fidèlement reproduite, est celle de Julie elle-même, au cours de

1'«entretien paisible» (OC, II, 723) où elle fait une sorte de bilan de sa vie («Elle vanta
l'avantage d'avoir été élevée dans une religion raisonnable [...] » ibid., 724).



34 Alain Cernuschi

signait, Jaucourt indiquait clairement que la définition de Rousseau lui
paraissait complète et suffisante ; on peut donc penser que le protestant
qu'il était y adhérait pleinement. A travers elle, Rousseau devait apparaître

dans YEncyclopédie comme une sorte de porte-parole de la

religion protestante...
Un autre protestant traite aussi Rousseau comme auteur de

référence, dans l'article Tolérance (qui, lui, n'a été que très partiellement
censuré par l'éditeur imprimeur).

On s'attendrait à ce que YEncyclopédie ait réservé un traitement très

soigné à l'entrée Tolérance - mot si emblématique de la pensée des

Lumières. D'ailleurs le désignant de l'article (cette indication en

italique qui précise le domaine de connaissance concerné par le mot
vedette) annonce un statut central. Au lieu de ne mentionner qu'un
domaine, le désignant de Tolérance ressemble aux désignants
caractéristiques des articles centraux consacrés à une science donnée. Ceux-ci
prenaient la forme d'un cheminement dans le système des
connaissances56. Le désignant de Tolérance semble adopter la même
démarche dans la mesure où son point de départ se réfère à son tour à

l'ordre encyclopédique, c'est-à-dire à cette organisation d'ensemble
des connaissances qui servait de table d'orientation générale à l'entreprise

encyclopédique ; en revanche, la suite n'est plus un cheminement,
mais ce qu'on pourrait appeler un déploiement: «{Ordre encyclop.
Théolog. Morale, Politiq,)»57 - déploiement qui balise l'ampleur de la

notion. C'est une façon tout à fait originale dans YEncyclopédie
d'annoncer un article nodal, et l'on pourrait s'attendre que Diderot ait
eu le souci d'en confier la rédaction à un proche ou à un contributeur
important. Or, l'auteur de l'article - nommément désigné à la fin (« Cet

56 Ainsi par exemple l'article Botanique est-il muni du désignant suivant: «(Ordre
encyclop. Entendement. Raison. Philosophie ou Science. Science de la nature.
Physique générale, particulière. Botanique.)» (EP, II, 340b).
57 EP, XVI, 390a.



Rousseau dans les Encyclopédies 35

article est de M. Romilli le fils») - est un quasi-inconnu, collaborateur
très épisodique, le jeune pasteur genevois Jean-Edme Romilly 1739-

1779) ; on ignore comment il a été recruté : peut-être son père a-t-il joué
un rôle ?58 Les travaux de Gordon et Torrey signalés tout à l'heure révèlent

que le texte de Romilly a remplacé une contribution plus ancienne
de Jaucourt sur le même sujet59.

C'est à ce pasteur et à cet article que l'on doit l'unique référence au
Contrat social dans toute YEncyclopédie. Référence qui ne vise pas le

cœur du traité de Rousseau, puisque Romilly ne se rapporte en fait
qu'au tout dernier chapitre du Contrat, le chapitre VIII du livre IV :

«De la religion civile». Mais il lui donne le statut d'une sorte de

matrice de pensée dont il tire des développements personnels. Le jeune
pasteur, dans la seconde partie de son article, traite d'une question
exposée: «les devoirs des souverains, relativement aux sectes qui
partagent la société». Or, il annonce : «Dans une matière aussi délicate,

je ne marcherai point sans autorité; & dans l'exposition de quelques
principes généraux, on verra sans peine les conséquences qui en découlent.

»60 Suit un exposé divisé en plusieurs points numérotés. Dans les

deux premiers, Romilly établit une distinction radicale entre l'Etat et

l'Eglise, entre la vie en société et «la vie à venir», entre l'ordre civil,
qui requiert obéissance, et le religieux, fondé sur la persuasion, sur le

sentiment personnel et donc sur la liberté de chacun. Ces principes limitent

par conséquent les droits des souverains sur la religion de leurs

58 J.-E. Romilly signe par ailleurs l'article Vertu (Ord. encyclop. Mor. Polit.), dans le

même volume. Il est le fils de l'horloger genevois Jean Romilly. Celui-ci, établi à Paris,
était ami de Rousseau, et collaborait à YEncyclopédie depuis le VIIe volume (il rédigera
au total une douzaine d'articles relatifs à l'horlogerie).
59 Gordon et Torrey, The Censoring ofDiderot's Encyclopédie, op. cit., p. 95-106. Il
ne s'agit pas là d'une censure, puisqu'une note marginale indique: «? [Rayez] cet art.

Il est en faible la repetit, du 1er et fait double employ : d'ailleurs consenti par M. Did. »

(p. 95).
60 EP, XVI, 393b pour les deux citations.



36 Alain Cernuschi

sujets, objet du troisième point, hautement exposé. C'est à ce moment

que Romilly s'appuie sur Rousseau :

III. Expliquons-nous donc librement, & empruntons le langage de l'auteur du

contrat social. Voici comme il s'explique sur ce point. «Le droit que le pacte
social donne au souverain sur les sujets, ne passe point les bornes de l'utilité
publique; les sujets ne doivent donc compte au souverain de leurs opinions,
qu'autant que ces opinions importent à la communauté. Or il importe bien à

l'état que chaque citoyen ait une religion qui lui fasse aimer ses devoirs ; mais
les dogmes de cette religion n'intéressent l'état, ni ses membres, qu'autant
qu'ils se rapportent à la société. Il y a une profession de foi purement civile,
dont il appartient au souverain de fixer les articles, non pas précisément comme
dogmes de religion, mais comme sentimens de sociabilité, sans lesquels il est

impossible d'être bon citoyen, ni sujet fïdele, sans pouvoir obliger personne à

les croire ; il peut bannir de l'état quiconque ne les croit pas, non comme impie,
mais comme insociable, comme incapable d'aimer sincèrement les lois de la

justice, & d'immoler au besoin sa vie à son devoir». (EP, XVI, 394a; cf. OC,

III, 467-468)

La citation n'est pas totalement fidèle (Romilly supprime en
particulier une phrase de Rousseau qui soulignait une idée que l'encyclopédiste

avait déjà présentée auparavant, fondée sur la distinction entre la
vie ici-bas et la vie à venir). Il n'empêche que le principe rousseauiste

d'une «profession de foi purement civile» trouve ici une importante
caisse de résonance, puisque VEncyclopédie le relaie dans un de ses

articles clés qui - soulignons-le - en oriente la lecture dans le sens de

l'idée de tolérance. Tolérance relative, cependant, puisque Romilly
dégage de cette citation un certain nombre de conséquences, qui ne

figurent pas dans le Contrat social, concernant notamment l'exclusion
de l'athéisme.

Avec Jaucourt et Romilly, Rousseau apparaît donc dans les demiers
volumes de YEncyclopédie comme un auteur de référence aussi bien dans

l'art romanesque que dans la philosophie morale et la pensée politique.
Cependant, malgré cette accumulation de références élogieuses,

l'image de Rousseau n'est pas totalement positive dans ces ultimes



Rousseau dans les Encyclopédies 37

volumes. On trouve en effet un article qui contient une attaque contre le

Genevois, sous le mot Vingtième, imposition (Econ. pol.). Toutefois, la
prise de position critique que Ton peut relever dans ce long article reste
très ponctuelle. L'article est un peu particulier: il est donné comme
« tiré des papiers de défunt M. Boulanger, ingénieur des ponts &
chaussées»61, mais on sait que son élaboration est due à la plume
d'Etienne-Noël Damilaville, premier commis au bureau du vingtième
(à savoir un haut fonctionnaire des impôts), proche de Voltaire et de

Diderot, et que Diderot y a également participé62. Il s'agit d'une
ambitieuse dissertation d'économie politique centrée sur la question de la
meilleure forme d'imposition possible, et qui dénonce aussi les abus en
la matière. A un moment donné, l'encyclopédiste passe en revue «ce
qu'ont pensé les plus éclairés de ceux qui ont écrit sur cette matière»;
c'est à cette occasion qu'un paragraphe est consacré à Rousseau, plus
précisément à la seule contribution encyclopédique que le Genevois ait

signée de son nom, l'article Economie ou œconomie (Morale &
Politique) rédigé fin 1754 et paru en 1755 dans le volume V, et donc tout à

fait indépendant de sa collaboration de musicographe :

L'auteur de Yarticle Economie politique de ce Dictionnaire est de même sentiment

[que Montesquieu] quant à la nature de l'impôt; mais il ne veut pas qu'il
soit payé par le marchand, & prétend qu'il doit l'être par l'acheteur. J'avoue

que je ne vois dans cette différence que des chaînes ajoutées à la liberté des

citoyens, & une contradiction de plus dans celui qui s'en dit le plus grand
défenseur. Néron ne fit qu'ordonner l'inverse de ce que propose M. Rousseau,
& parut, dit Tacite, avoir supprimé l'impôt. C'étoit celui de quatre pour cent,

qu'on levoit sur le prix de la vente des esclaves. Tant il est vrai que la forme y
fait quelque chose, & que celle du citoyen de Genève n'est pas la meilleure.
(EP, XVII, 868ab)

61 EP, XVII, 890b. La place de l'article est également particulière: il intervient à la

toute fin du XVIIe et demier volume, dans une section ajoutée (855a-890b).
62 V. à ce propos, Jacques Proust, Diderot et l'Encyclopédie, Paris, Albin Michel, 1995,

p. 487-491.



38 Alain Cernuschi

Au-delà de la discussion technique sur la nature et la forme de

l'impôt sur le commerce (qui ne concerne en fait qu'une toute petite
partie de l'article de Rousseau), on aura noté la pointe qui vise plus
généralement les contradictions du philosophe, dans le ton caractéristique

des détracteurs du Genevois. Au sein du labyrinthe gigantesque de

YEncyclopédie, c'est ici l'ultime écho de ce type de discours critique -
qui, au total, pèse bien peu en regard des nombreuses références

élogieuses qui se sont multipliées dans les demiers volumes.

Un philosophe attaqué et généreux

Ce ne sont pas toujours les œuvres de Rousseau qui font l'objet de

mentions dans YEncyclopédie. Deux articles renvoient à des épisodes
de son existence. A vrai dire, il s'agit dans les deux cas de relations
conflictuelles avec d'autres auteurs qui l'ont pris pour cible. Et dans les

deux cas, c'est une nouvelle fois une image très positive de Rousseau

qui ressort.
Jaucourt - encore lui - fait allusion à une polémique liée à la réception

du Second Discours, dans un article tout à fait inattendu : Quimper,
ou Quimper-Corentin (Géog. mod.). Il faut savoir que YEncyclopédie
ne comporte pas d'articles biographiques mais qu'elle fournit des

notices sur les auteurs (décédés) dans les articles de géographie, sous le

nom de leur lieu de naissance. Ainsi l'article Quimper comprend-il un
paragraphe consacré au Père Hardouin, jésuite émdit et historien de la
seconde moitié du XVIIe siècle, et redoutable polémiste63. C'est à ce

propos que Jaucourt fait un rapprochement allusif avec un autre jésuite :

63 Pour ce qui concerne Hardouin, Jaucourt recopie en fait des formules de Voltaire,
tirées de la notice consacrée au jésuite dans le «Catalogue de la plupart des écrivains
français [...]» accompagnant le Siècle de Louis XIV; v. Voltaire, Œuvres complètes, éd.

Moland, vol. 14, Paris, 1878, p. 79. (Merci à M. Charles Wirz, à qui je dois cette

précieuse information.)



Rousseau dans les Encyclopédies 39

J'ai déjà parlé plus d'une fois du P. Hardouin, homme profond dans l'Histoire,
& chimérique dans les sentimens. Il découvrit des athées dans les peres
Thomassin, Quesnel, Malebranche, dans MM. Arnauld, Nicole & Paschal. Sa

folie, semblable à celle du P. Castel, à l'égard de M. Jean Jacques Rousseau de

Genève, servit à ôter à sa calomnie son atrocité ; mais tous ceux qui renouvellent

de semblables accusations contre des sages, ne sont pas toujours reconnus

pour fous, & sont d'ordinaire très-dangereux. (EP, XIII, 713b)

Louis-Bertrand Castel, qui avait suivi les débuts de Rousseau à

Paris64, est entré en polémique avec le Genevois une première fois à

l'occasion de sa Lettre sur la musique française, et surtout en 1756, en

réaction au Discours sur l'inégalité, avec un ouvrage intitulé L'Homme
moral opposé à l'homme physique65. Raymond Trousson rapporte une
réaction intéressante de Grimm au sujet de ce texte, dans la Correspondance

littéraire du 1er mars 1756: l'ami des encyclopédistes jugeait
cette réfutation «aussi ridicule dans le fond qu'elle est déshonorante par
l'infâme dessein de perdre un honnête homme»66. Il faut avouer qu'à
la lecture de L'Homme moral, on mesure mal ce qui motive ce jugement

de Grimm; peut-être quelques allégations de Castel, dans ses

premières lettres, sur les causes qui auraient réellement obligé le jeune
Rousseau à quitter Genève (mauvaise éducation reçue de son père,

64 V. Les Confessions, livre VII, OC, I, 288-289.
65 L'ouvrage se présente comme des lettres dans lesquelles Castel tantôt s'adresse

directement à Rousseau, tantôt le désigne à la troisième personne. Son argumentaire,
extrêmement répétitif, consiste essentiellement à opposer la Bible aux hypothèses rous-
seauistes sur les origines naturelles de l'homme et des sociétés. Il parut anonymement
en 1756, à Toulouse, sous le titre : L'Homme moral opposé à l'hommephysique de Monsieur

R"*. Lettres philosophiques, où l'on refute le déisme du jour. Ce texte a été repris
dans le Supplément à la Collection des œuvres de Jean Jacques Rousseau, Genève,
1782, t. XV, p. 77-251. Signalons enfin qu'on peut aussi le lire sur Internet:
< http://gallanar.net/rousseau/hommemoral.html > (nombreuses erreurs de transcription).
66 Art. Castel, in Dictionnaire de Rousseau, Paris, Champion, 1996, p. 128b.



40 Alain Cernuschi

esprit contestataire) 67
; ou cet autre leitmotiv qui fait de Rousseau un

séditieux ; ou peut-être encore certaines accusations, mais très contournées,

d'athéisme68. Avouons-le! Au regard des attaques violentes dont
le Genevois fera l'objet de la part des «philosophes» dans les années

1760, le texte de Castel apparaît bien anodin, ce d'autant que l'évidente
faiblesse de son argumentaire, le ressassement continuel et quelque
chose qui s'approche parfois du délire, ôtent à ce texte, comme
l'indique Jaucourt, toute force effective; d'ailleurs Rousseau ne l'évoquera

pas dans ses Confessions. En parlant de « calomnie » dont 1'«
atrocité» aurait pu être dangereuse, Jaucourt relaie donc encore cette

position exagérée qui avait été celle des encyclopédistes au moment des

faits, présentant Rousseau comme l'un de ces «sages» qui subissent
des attaques injurieuses. La reprise de cette présentation des faits à une
période où le parti des philosophes n'a pas de mots assez durs contre
Rousseau69 est pour le moins piquante

L'autre article qui rapporte une anecdote sur Rousseau transmet
également - et plus explicitement encore - une image très positive du
Genevois. Les faits remontent une fois encore à une époque où les

encyclopédistes faisaient front commun avec lui. L'anecdote se trouve

67 V. la Lettre II, et aussi ce paragraphe de la XXIIe : « [Rousseau] répété beaucoup que
la société seule assujettit l'homme au travail, à la servitude, à la misere. Voilà le vice
d'un mauvais pere d'avoir bercé M. son fils d'un Vossius, d'un Tacite, d'un Grotius, au
lieu de lui avoir fait prendre de bonne heure le goût & l'habitude d'un vrai travail selon
Dieu» (éd. de Toulouse, p. 135-136 ; éd. de Genève, p. 169).
68 V. par exemple un passage comme celui-ci, dans la Lettre XXXV : «Vous seriez un
furieux hérésiarque, si Dieu vous avoit fait la grace de n'être que cela. Vous pouviez
n'être que Calviniste, lorsque vous êtes sorti de Genève. Encore ne sait-on pourquoi
vous en êtes sorti. Mais comme en chemin on vous a contredit sur ceci, sur cela, sur bien
des choses, Musique, Arts, Sciences de toutes les sortes, votre hérésie étant universelle,
vous avez accumulé un monceau de sophismes & d'erreurs, qui fait un maximum
d'hérésie à l'athéisme plein c. q. f. d.» (Toulouse, p. 212-213 ; Genève, p. 221).
69 Faut-il rappeler la charge haineuse et diffamante de Voltaire dans le Sentiment des

citoyens, brochure parue anonymement en 1764?



Rousseau dans les Encyclopédies 41

dans l'article Parade, dû à un collaborateur très épisodique de Diderot,
le comte de Tressan70, qui rapporte des faits dans lesquels, sans le dire,
il avait joué un rôle important :

Pourra-t-on croire un jour que dans le siecle le plus ressemblant à celui
d'Auguste, dans la fête la plus solemnelle, sous les yeux d'un des meilleurs rois
qui soient nés pour le bonheur des hommes, pourra-t-on croire que le manque
de goût, l'ignorance ou la malignité, aient fait admettre & représenter une
parade, de l'espece de celles que nous venons de définir [71]

Un citoyen, qui jouissoit de la réputation d'honnête homme (M. Rousseau de

Geneve), y fut traduit sur la scene, avec des traits extérieurs qui pouvoient le
caractériser. L'auteur de la piece, pour achever de l'avilir, osa lui prêter son
langage. [...]
Un murmure général s'éleva dans la salle, il fut à peine contenu par la présence
d'un maître adoré; l'indignation publique, la voix de l'estime & de l'amitié,
demandèrent la punition de cet attentat : un arrêt flétrissant fut signé par une
main qui tient & qui honore également le sceptre des rois, & la plume des gens
de lettres. Mais le philosophe fidele à ses principes, demanda la grace du

coupable, & le monarque crut rendre un plus digne hommage à la vertu en
accordant le pardon de cette odieuse licence, qu'en punissant l'auteur avec
sévérité. La piece rentra dans le néant avec son auteur; mais la justice du prince
& la générosité du philosophe passeront à la postérité, & nous ont paru mériter
une place dans l'Encyclopédie. (EP, XI, 889a)

Rousseau rapportera lui-même cette histoire dans Les Confessions72

: le point de départ en était la comédie intitulée Le Cercle, ou Les

Originaux, de Charles Palissot de Montenoy, représentée à Nancy,

70 Ce militaire n'est l'auteur que de quatre articles dans YEncyclopédie, essentiellement

dans le VIIe volume et pour la lettre G, sur des sujets militaires. Il fait partie de ces

collaborateurs occasionnels dont les titres officiels apportaient à l'entreprise une forme
de caution; sa signature mentionne ses titres: «lieutenant général des armées du Roi,

grand maréchal-des-logis du roi de Pologne, duc de Lorraine & membre des académies
des Sciences de France, de Prusse, d'Angleterre, &c. » (EP, XI, 889ab).
71 A savoir, des espèces de comédies où règne « une licence grossière » et où le théâtre

est «deshonor[é] par les traits les plus odieux de la satyre».
72 OC, I, 399.



42 Alain Cernuschi

à l'occasion de festivités liées à l'inauguration d'une statue de Louis XV,
le 26 novembre 1755, devant le roi Stanislas73 ; Rousseau y était moqué
sous les traits d'un personnage qui se vante de n'ambitionner que la

réputation en publiant des idées paradoxales auxquelles il ne croit pas,
et en cherchant des comportements qui le singularisent (habillement,
refus de récompenses). Les documents réunis par R.A. Leigh dans la

Correspondance complète de Rousseau permettent de mesurer combien
Tressan déforme les faits et oriente son récit. Il semble bien, d'abord,

que la pièce passa en fait inaperçue au milieu des autres festivités74;
ensuite et surtout, l'idée de monter en épingle cette affaire semble être

venue des encyclopédistes, en particulier de D'Alembert, qui s'est servi
de Tressan pour pousser le roi Stanislas à punir Palissot en l'excluant de

son académie75; c'est encore par D'Alembert que passe l'information
que Stanislas s'est exécuté. Tressan en informe Rousseau dans une
lettre du 20 décembre 175576, à laquelle celui-ci répond une semaine

après, en demandant non pas «la grace du coupable», comme le dit
l'article Parade, mais l'oubli d'une «bagatelle»; «si tout son crime est

d'avoir exposé mes ridicules, c'est le droit du Théâtre, je ne vois en cela

rien de répréhensible pour l'honnête homme» 11.

Il peut paraître surprenant que cette anecdote figure dans Y Encyclopédie

en 1765, alors qu'elle témoigne d'un épisode dans lequel les

73 Stanislas Lecszynski, roi de Pologne et duc de Lorraine, avait fondé une académie,
la Société royale de Nancy. Il avait aussi pris la plume pour débattre avec Rousseau, de

façon très courtoise, au sujet de son Premier Discours.
74 CC, III, p. 199.
75 CC, n° 346-348 (échanges entre Tressan et le roi de Pologne) et les notes, III,
p. 223-230. V. surtout la lettre de D'Alembert, qui remercie Tressan, et à travers lui le
roi pour «les égards qu' [il] a bien voulu avoir à [ses] représentations», ibid., n° 356,
p. 241-242.
76 CC,n°351,III, p. 234.
77 CC, n° 357, III, p. 243 (la BPU de Neuchâtel possède la copie autographe de cette
lettre [ms R 89 p. 58], reproduite ici p. 43). L'affaire ne s'arrête pas là, mais la suite ne
concerne plus directement l'anecdote rapportée dans VEncyclopédie (v. CC, n° 358-
359, 363-369, 373, 375, 378-380bis, 392, ainsi que les annexes A146-A148).



Rousseau dans les Encyclopédies 43

CJJ& ^ p r/cZe)e^n tê3~

PI ®a.7^> U aP yfe'-Jptt-

p is* uA lien/wt* c,{û?n3uct-Y" / carn-mx-» yu> uX> ptzcX>&nA TëuA etm '&yt=^~

c/ou.p>
2-c 1&- 'cr icrirter i^a^nxx» à. /W&wd, ^ -

1/c? U? n tctiA? g/f'C * LflaJ/.J-Oeri. Ox. m'awtrtv prwceerx Ja-nv y -prtpxv Dx,

9x- i*&? IranJÎZX cjux nuL J^e rmxt&TiA* 9x tXfu? en.Q*etruw
Ox, vywyt. <a>£ptuA~

> Je cet- cAt*%ù'~v m^t-ruju*. d ceLeec
sju. 't¥ tLzeacx. ei_

tjiee OcttA- lxrutâï> Lai, ~te^yyxL> eu* Turcot-* aju'&t VfU-l&ot- 'écruxxpuLpllcJ*

LLC- yrtffL Offtx— lx -piraccc-ext^ î.nxp&uxo se cXr/Let? Jl t&ux— tfert OylryuL-

O* 0 fauscrc*" -époppo-e- rrwb y*îSLe eecL* C 'XM- Le. Q*C*L- 9u. erLh-xLxJ*Cjt--J>

je- rte. isifu? yexyz- esyt- •cJp'JhxjxxloCx- -jyace-x --

iwwn' ct y 'y w-p pou-v- / 'a-utëee-*- !./ ii-iJifJ-te- Q 'awae-r- Jg
c-tw'iii'y U-h, Ju jxX, 'te? -yer-he- ft -vaux P'ge Oan-c / eie/eee-e-^

9x yt-e J?a-b -ccau-tem la !Uiau.i Ix >_aCe, ojuoj / 'a.mxûa- -ex La*

<pna'ta-/itùù inopftjt-- J C- '}£ ~ 2 'cAla*nJ>a.vt-f ce- U ne. paLn-d.
duty, ytrw- yu-v ce.U- ix^a-U/'/e- U-tt. nawnte. 2e- meVeètë— yjue

yie, M'a- Juit- cuejxenx pié-ne. •, M- J uè patUenauu- aee.ee Qaulteey

la- Qliepvee- 9ce Iftaley ne- -ce- La.

Uto^-L ca-ctjy -CH- e~nw~ 2e» J-Leyx-? Çjaytx- wtx? cu-cy-
dx mi* Wn-dtàyxnA <iu-l Jen,i- jauo itt^p otQ-cs-S CjfeOic/xrm-ni- tx.

GyC-YlU>*L>3 tyî- >' a 'g *C{//1'77-e rtX fan. t-£a- / ' Us> 11 ffl!X-f 1/ yvuuiyuc

J,a-i
2e- Jani n. Ii nx yfa-ux. t-jux

S*. l>orvb -tLye.m.nU-4 jjatay Ja
~~U>uvrU-y tau-t~ JJ-rtlx- aux- (nx-ru ß&rm£EU>~ moi/ cl/annaur, lipkanlr-i"

UX Jtu-naS ß>picit-i*> Ä- Ji-raJ^.Ur- 9u- vafcu-i, ß tcxjyitx. Pi^weSc rxaj
\>errtci / « à jievj-exliynrie-y Jaua Vf? -yfeuy* U> ajualcdà eju'î& Vau?

haloewt- JuuuL -eïto tx-ajux vau? a'i-fijbioiy à- hu*.- c'Jucatàm. 'yt-

p Ki-rD>nai valonBx**? pou*- mos- qua-ilx uVUo vyxrtJrxS^ tx ß>aax, Lx-

tanoxUl rj lu Je- Uexv- li*y7-si- • ft# é-HiQ ieevne—/ liam me <U. .yu-'i-TX-y

\\tJyi- La p hè-ùpoaJjll? / £ ~fct!9e- C0HA- nt-u-nx—Jever / f tun*, mx
OxL- bL&vt. / xx- ucfuS Jx-VecJ^ îx>xpùttxj vi^öJ/ct— yvtxuMci--- «

P Juxè> axxxx tXAlyxc*.— " -



44 Alain Cernuschi

encyclopédistes avaient pris la défense de Rousseau. De fait, l'article
avait déjà été écrit en 1756, au moment où Tressan rédigeait ses autres
contributions78 ; et rien ne permet de savoir si son maintien est volontaire

(on imagine bien Jaucourt l'approuver, mais guère Diderot) ou non
(la masse de textes réunis dans les dix volumes de 1765 ne permettant
pas une relecture attentive)...

Le kaléidoscope encyclopédique

On l'aura mesuré tout au long de cette étude, les mentions de Rousseau

dans YEncyclopédie parisienne n'obéissent en rien à une orientation

éditoriale particulière: elles sont sporadiques, dépendent de

l'initiative des contributeurs à l'occasion de tel ou tel de leurs articles,
et mélangent parfois des périodes rédactionnelles très différentes. C'est
pourquoi l'ensemble de ces références disséminées dans les dix-sept
tomes in-folio forme une image fragmentaire, éclatée : YEncyclopédie a

fonctionné pour ainsi dire comme un kaléidoscope, qui diffracte une
multiplicité de visages. Et pourtant, malgré le caractère occasionnel
des renvois à Rousseau, ils témoignent au total d'une prise en compte
assez complète des productions d'un écrivain alors en pleine période
créative : au fil des volumes, on aperçoit tour à tour le musicologue et le

compositeur, le philosophe des origines et le moraliste, le romancier, le

penseur politique et - avant la censure - religieux; la seule figure
absente est celle du philosophe de l'éducation. Si le petit nombre de ces

78 V. CC, A148, une lettre de Tressan à Diderot et D'Alembert, datée de juin 1771,
dans laquelle il déclare : «Je me souviens très-bien, messieurs, de vous avoir envoyé, en

1756, au mois de janvier, l'article Parade : je l'écrivis dans les premiers mouvemens
d'indignation que m'inspira celle qui fut jouée à Nancy [...]» (Ill, p. 364). V. aussi, à ce

propos, la «Remarque» de R. A. Leigh, CC, n° 392, III, p. 298-299 : il signale notamment

qu'en 1765 Tressan s'était réconcilié avec Palissot, et il raconte comment celui-ci
exploita l'article Parade pour pousser le comte, en vain d'ailleurs, à se désolidariser
des encyclopédistes.



Rousseau dans les Encyclopédies 45

références montre que l'écrivain n'a pas encore acquis le statut d'un
auteur incontournable, la liste presque exhaustive des œuvres de Rousseau

prises en considération signale que sa production a régulièrement
retenu l'attention des encyclopédistes.

La succession des références au cours des volumes dessine aussi l'évolution

des rapports du Genevois avec les encyclopédistes. Dans la durée,

on le voit passer du statut de confrère choyé, défendu comme un
représentant significatif du groupe, au statut plus distant d'auteur qui compte
mais qui divise. Le plus frappant est la part somme toute très légère des

références critiques après la rupture de 1758: cela témoigne avant tout de

la liberté rédactionnelle que Diderot laissait à ses collaborateurs.

Une telle enquête fait également ressortir certains aspects de Y

Encyclopédie qui peuvent surprendre un regard moderne, habitué à considérer

ce genre d'ouvrages d'un autre œil. N'est-il pas étonnant, en

particulier, de constater le caractère réactif de YEncyclopédie, la façon
dont elle épouse l'actualité, dont elle enregistre progressivement
l'évolution des productions de Rousseau? L'ensemble des volumes produits
ne forme en rien une somme unifiée et cohérente de référence mais

s'apparenterait plutôt à une série de périodiques. Cette plasticité, ce

caractère évolutif, sont très éloignés de notre conception contemporaine
d'une encyclopédie; mais c'est précisément ce qui permet d'exploiter
l'œuvre comme nous l'avons fait dans cette première partie de notre
étude.

Le second volet portera sur YEncyclopédie d'Yverdon, qui est

produite selon le même régime progressif, mais en un laps de temps
beaucoup plus ramassé. L'intérêt de cette nouvelle investigation réside

dans le fait que le changement de décennie et de milieu culturel fait
apparaître de tout autres regards sur Rousseau79. ,< >

79 Qu'il me soit permis d'exprimer ici toute ma gratitude à M. Charles Wirz pour sa

relecture scrupuleuse et ses suggestions pertinentes, qui m'ont permis de corriger et

d'améliorer cet article en de nombreux endroits.



46 Alain Cernuschi

ANNEXE 1

Note sur les éditions électroniques des encyclopédies des Lumières

La numérisation des encyclopédies des Lumières a connu un véritable «boom»
dans les dix dernières années. Mentionnons ici les principales réalisations en ce
domaine.

Encyclopédie éditée par Diderot et D'Alembert est la première a avoir été

traitée informatiquement. Elle a fait l'objet de deux numérisations à la fin des

années 1990:

- un CD-Rom aux éditions Redon (Marsanne, 1999) ;

- une version électronique en ligne, notablement améliorée depuis sa pre¬
mière version80.

VEncyclopédie d'Yverdon a été numérisée en 2003 par les éditions Champion-
électronique, avec le soutien de la Fondation De Felice. Elle se décline sous

plusieurs formes. Elle est d'abord disponible en DVD, dans une version scientifique

et dans une version grand public complétée par le reprint de toutes les

planches (cette version est diffusée en Suisse par Slatkine, Genève). Cette édition
électronique est aussi consultable en ligne auprès des bibliothèques abonnées

(comme la BCU de Lausanne).
Depuis, d'autres encyclopédies européennes du XVIIIe siècle ont été mises en

ligne:

- la Cyclopœdia de Chambers81 ;

- les grandes entreprises lexicographiques allemandes :

l'Œconomische Enzyklopädie de Kriinitz82 ;

• Y Universal-Lexikon de Zedier83.

A propos des recherches effectuées à partir de telles éditions électroniques, il
faut souligner de façon générale que ce type de démarche ne va pas sans quelques
précautions et requiert une certaine prudence interprétative.

80 Adresse actuelle : < http://encyclopedie.uchicago.edu/>

81 <http://digicoll.library.wisc.edu/cgi-bin/HistSciTech/HistSciTech-idx?id=HistSciTech.Cyclopaedia01 >

82 <http://www.kruenitz1 .uni-trier.de/>

83 <http://www.zedler-lexikon.de/>



Rousseau dans les Encyclopédies 47

Ainsi convient-il par exemple de bien connaître les variantes graphiques de

l'époque pour se donner les moyens de trouver toutes les occurrences d'un mot ou
d'un nom. La qualité scientifique de l'édition électronique utilisée est également
déterminante : une saisie du texte très fautive rendra peu pertinents les résultats
d'une interrogation dite «plein texte» (c'est-à-dire dans l'ensemble des articles
d'une encyclopédie); autre exemple, un classement imprécis des articles compliquera

beaucoup l'établissement d'une liste correcte de textes84.

L'interprétation des données brutes collectées par interrogation électronique

suppose à son tour une bonne connaissance des œuvres, en particulier de la façon
dont les encyclopédies des Lumières ont été fabriquées.

84 Pour un exemple de discussions autour de telles questions, voir Recherches sur
Diderot et sur I 'Encyclopédie, n° 31 -32, avril 2002, livraison qui contient les Actes du

Colloque international « VEncyclopédie en ses nouveaux atours électroniques : vices et

vertus du virtuel», tenu à Paris les 17 et 18 novembre 2000.



48 Alain Cernuschi

ANNEXE 2

Les références à Rousseau dans l'Encyclopédie - tableau résumé

vol. articles auteurs ouvrages de Rousseau
mentionnés ou cités

I « Discours préliminaire »
Diderot et
D'Alembert

Premier Discours
Diss, sur la mus. mod.

II CANEVAS (addition) non signée (édit.)

III «Avertissement des éditeurs» D'Alembert article musical

V ENCYCLOPEDIE {Philosoph.) Diderot -

VI «Avertissement des éditeurs» D'Alembert articles musicaux
Diet, de m. (en prép.)

VII FONDAMENTAL, Musique moderne D'Alembert articles musicaux
Lettre sur la mus. fr.

VII GENRE en Musique (2 occurr.) D'Alembert articles musicaux

VIII
HOBBISME, ou PHILOSOPHIE
D'HOBBES {Hist, de la Philos, anc.
& moderne)

Diderot [Second Discours]

VIII INTERMEDE {Belles-lettres & Musique) non signé Devin du village

IX LANGUE {Gramm.) Beauzée Second Discours

XI NOM {Métaph. Gram.) Beauzée Second Discours

XI NOTES en Musique Rousseau Diss, sur la mus. mod.

XI PARADE comte de Tressan -

XI PARIS {Géog. mod.) Jaucourt Emile

XIII PUDEUR {Morale) Jaucourt Lettre à D'Al

XIII QUIMPER, ou QUIMPER-CORENTIN
{Géog. mod.)

Jaucourt -

XIV RICHESSE {Philosoph, morale) Naigeon Lettre à D'Al. Emile

XIV ROMAN {Fictions d'esprit) Jaucourt Nouvelle Héloïse

XIV SATURNALES {Mithol. Littér. Médaill. Anti-
quit. rom.)

Jaucourt Nouvelle Héloïse

XV SYMÉTRIE des plantations {agricult. décor.) Jaucourt Nouvelle Héloïse

XVI TEMPERANCE {Morale) Jaucourt Nouvelle Héloïse

XVI
TOLÉRANCE {Ordre encyclop. Théolog.
Morale, Politiq.) Romilly le fils Contrat social

XVI VAUD, PAYS DE {Géog. mod.) Jaucourt Nouvelle Héloïse

XVI
VÉNERIE (partie : Eloge historique de la
chasse)

Vinfrais Emile

XVII VINGTIÈME, IMPOSITION {Econ. pol.) Boulanger/
Damilaville/Did. art. Economie politique


	Entre "l'incrédule Genevois" et l'"éloquent" Jean-Jacques : images de Rousseau dans les encyclopédies des Lumières

