Zeitschrift: Bulletin de I'Association Jean-Jacques Rousseau
Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2004)

Heft: 63-64

Artikel: Discours 6. De la vanité et de l'importance des sciences [texte et notes]
Autor: Turrettini, Jean-Alphonse / Berchtold, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1080310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1080310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Discours académiques

de J[ean] Alphonse Turrettini,
pasteur de I’Eglise et de I’Académie de Genéve,
professeur de théologie' et d’histoire ecclésiastique,

qui contiennent de nombreux enseignements concernant le développement
des sciences, I'illustration de la vériré* chrétienne, I’incitation a la foi* et la
paix des chrétiens.

DISCOURS 6
DE LA VANITE ET DE L’ IMPORTANCE DES SCIENCES

Etudie, non pour en savoir davantage, mais pour mieux savoir.
(Séneque, Lettres a Lucilius, 89, 23)*

Hommes importants, péres de la patrie*, prince illustrissime, et vous hotes
divers, qui portaient le nom illustre de vos aieux, hommes vénérables et
célébres, préposés soit a 1’organisation des rites, soit a 1’enseignement des
arts moraux, mes auditeurs, tant que vous étes, fort remarquables et fort
cultivés et vous, éléves choisis de notre Académie et de notre école’, nous
nous sommes réunis pour disserter de la vanité* et de ['importance* des
sciences [de scientiarum vanitate & preestantia], des ses avantages et de ses
inconvénients, du bon et du mauvais usage de celles-ci’. Ce sujet, noble
en lui-méme, convenant a ce jour solennel et digne de cette assemblée
d’hommes illustres, c’est cependant la nécessité qui nous pousse a en parler.
En effet, étant donné que, ces demicres années, de ce haut lieu, nous parlions
des lettres et que nous exposions dans I'un ou 1’autre de nos discours’,
librement et sans fard®, tantdt les conclusions érudites* de nos récentes
recherches, tantét les malheurs qui menacent les lettres, tantét enfin
quelques-unes de nos réflexions sur les réformes et la promotion des études,
nous primes soudain conscience de deux genres d’erreurs*, que dis-je
d’accusations [reprehensionum, immo criminationum], l'une a 1’autre
contraire. Ne s’est-il pas trouvé des personnes qui nous reprocherent de trop
grandes louanges de I'érudition* humaine’, de trop grands éloges des
docteurs, des philosophes* surtout et des critiques, d’autres par contre qui
nous tinrent rigueur d’un trop grand mépris des disciplines vulgaires, d une
trop grande liberté a critiquer les vices* [vitiis] des docteurs ? De ces



14 J.-A. TURRETTINI

accusations, méme si les unes sont le contraire des autres, il nous a cependant
semblé qu’il fallait, au prix d’un ouvrage, traiter la chose en elle-méme et
remettre sur le métier la question, utile* en soi, du vrai prix des sciences
[de vero scientiarum pretio]. Et si, chers auditeurs, s’il appartient au sage
d’estimer chaque chose suivant son meérite, d attribuer a chacune ni davan-
tage ni moins qu’il lui revient, d’y consacrer la méme quantité de travail, de
z¢le et d’application, qu’y a-t-il de plus digne d’hommes lettrés, d’hommes
qui passérent leur vie a apprendre et a cultiver les sciences’, que de statuer en
toute droiture sur leur dignité et sur leur prix ? Le cas échéant, [il ne faudrait
pas] quun vain*° orgueil* [vanam superbiam]", a propos de choses la
plupart du temps tout a fait inutiles* [inanissimas]'*, ne gonfle [tumesceret]
la troupe des érudits*, mi que les sciences elles-mémes, se glorifiant de leur
importanc:e‘3 comme si elle était naturelle, ne se vengent du mépris et de la
mis€re ou elles sont tenues. Ce n’est pas ainsi, chers auditeurs, ce n’est pas
ainsi que nous nous ferons des avocats qui ne plaident que les causes qu’ils
approuvent. Nous n’imiterons pas ces boutiquiers ambulants [pharmacorum]
qui ne sont intéressés qu’a vendre leur marchandise'*; nous, les vices* [vitia)
et les louanges de notre art, les avantages et les inconvénients de nos ¢tudes,
nous les exposerons sur le méme plan, nous les peéserons sur une balance
exacte. Prétez plutdt une oreille favorable, vous que je contemple, hommes
instruits de toutes les catégories, dont nous admirons les talents, dont nous
louons les veilles [studieuses], dont nous considérons les travaux, bien plus,
a ’exemple desquels nous recommandons chaudement 1’études des lettres:
c¢’est pourquoi, s’il [vous] semble que notre discours, dans la premiére partie
qui va suivre, parle contre les sciences'”, il sera clairement établi par ce qui
suit que ce discours n’est pas contre vous, ni n’enléve quoi que ce soit aux
louanges vraies* et authentiques que mérite votre enseignement.

[I. DE LA VANITE DES SCIENCES]

Il est en ainsi, chers auditeurs, que chaque fois que nous portons un
jugement sérieux sur les lettres ou sur les disciplines magistrales des lettres,
de nombreux arguments se présentent assurément pour les rabaisser et elles
semblent se concilier si ce n’est du mépris ou de /’envie* [contemptum ac
invidiam]'®, toutefois moins de respect, moins de dignité. En effet si nous
examinons en notre ame soit les limites exigués dans lesquelles les lettres
sont cantonnées, soit le fatras des sujets inutiles* [rerum inutilium]'’ dont
elles abondent, soit le travail et la peine [/laborem ac molestiam] qu’il faut
souffrir pour les obtenir, soit les vices* [vitia] auxquels la plupart du temps
sont sujets ses sectateurs'®, soit enfin les effets pervers qu’elles produisent
[pravos quos edunt [literce] effectus]”, tantdt dans la société civile, tantot
dans la religion, le soup¢on grandit alors a partir de tous ces arguments qu’il
aurait peut-étre mieux valu pour le genre humain qu’aucune science n’ait
jamais existé*’.



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 15

[L, 1. LES SCIENCES: a quel point elles sont hors de portée ] En effet pour
parler tout d’abord des limites exigués dans lesquelles elles sont cantonnées,
oh! combien notre savoir est modeste ! Oh! combien notre ignorance*
lignoramus)*' est grande* ! Combien d’objets scientifiques [restent] absolu-
ment ignorés et méme recouverts d’un voile* des plus opaques [densissima
calgine obvoluta]*? Combien d’autres [restent] tellement incertains*
[in dubia], tellement contestés qu’il est possible d’en discuter a part égale
le pour ou le contre *3 9 Combien d’autres, enfin, manifestement erronés*
[manifesto falsa]** et en rivalité compléte avec les principes d’une raison
pure® ? Certes, comme disait Cicéron & son époque, «rien d’aussi absurde*®°
ne peut étre proféré qui n’ait pas été déja exprimé par un savant et un
philosophe*» [Traité de la divination, 11, 58]*". Enlevez de la théorie™® de
n’importe quel savant érudit* et célebre tout ce qui est faux* [erroneum], ce
qui est inepte* [ineptum], ce qui est incertain® [dubium], ce qui est obscur*
[obscurum]™, ce qui reléve d’un avis téméraire ou d’un jugement hatif, que
pensez-vous, a la fin, auditeurs, que pensez-vous qu’il restera ? Ceux qui ont
la réputation d’étre savants s'enorgueillissent* [superbiunt] la plupart du
temps de leur vain* [vana] renom d’érudition*. Tandis que ceux qui sont
vraiment savants, la conscience qu’ils ont de I'ampleur de leur propre
ignorance* [ignorantiee]’® et de leur petitesse les maintient dans leur limite.
Tant qu’il s’agit de renverser ou de repousser les préceptes d’autrui, ni les
arguments ni le z¢le ne font défaut. Mais quand, au contraire il est question
d’apporter des arguments, de construire, d’étayer’’, quel effort, quel travail !
Assurément, si j'omets les philosophes* anciens, dont la grande famille des
Pyrrhoniens® ou des Académiciens s’était vouée au principe selon lequel il
n’y avait rien de certain* sur lequel on puisse trancher. si je passe iCi sous
silence Socrate, qui, alors que 1’oracle d’Apollon I’avait proclamé 1’homme
le plus savant du monde, allait lui-méme répétant qu’«i/ ne savait rien si ce
n'est cette seule chose» [Socratem, qui sapientissimus mortalium ab Apollinis
oraculo pronuntiatus, ipse tamen «nihil scire, nisi id unum» profitebatur’>,
si je ne mentionne pas ici Cicéron, cet homme de génie qui introduisit a
Rome la mise en doute radicale qui était le propre de I'Académie, et qui
retournait en son contraire les sujets principaux de toutes [les philoso-
phies*]**, par exemple la [question] de la nature des dieux, de 1'immortalité
de /'ame**°. de la Providence, du Destin, des termes des biens et des maux’’,
au point qu’il pouvait prétendre que dans tout cela il n’y avait rien de
certain* [nihil certi], rien de confirmé, si, disais-je, nous les laissions de cote,
I’époque ou nous vivons, notre €poque qui est €loignée des toutes ces autres
par un intervalle si grand, qui enrichit tous les arts et les sciences grace a de
tels progrés* [tantis incrementis]’®, notre époque donc ne met pas tant en
lumiére* [non tam nova in luce profert] de nouveaux éléments, qu’elle ne
ranime la conscience d’anciennes rénébres* [veterum tenebrabrum]”, elle ne
suggere pas tant des dogmes nouveaux a nos yeux que de nouveaux doutes et



16 J.-A. TURRETTINI

plus elle dévoile* d’éléments, plus elle en enseigne, plus nombreux sont ceux
dont elle démontre /’ignorance * [ignorari] oi nous sommes restés*’.

Appréciez la question, chers auditeurs, et pensez dans votre esprit si ce
n’est a toutes les disciplines, car ce serait une tiche infinie, du moins a la
philosophie*, ainsi qu’a ’histoire*; il sera ainsi possible de discerner avec
plus de clarté* les ténébres* de I’esprit humain, ses doutes, ses erreurs*, ses
Sfluctuations [hinc humance mentis tenebras, dubia, errores, flutuationes, non
obscure cernere licebit].

[LA PHILOSOPHIE: combien elle est imparfaite !| La philosophie* est
définie par beaucoup [comme] la capacité a disserter sur tous les sujets; par
d’autres comme la connaissance des choses humaines et divines. Mais en fin
de compte, ou doit-on la chercher, cette connaissance de toute chose ? Ou
[trouver] cette capacité a disserter sur tout ? [Considérez] plutdét combien
cette discipline est imparfaite, incompléte, emplie de doutes [quam impe-
rfecta, quam manca, quam dubii plenal, elle qui revendique de tels [buts], qui
fait de telles promesses ? Dans la métaphysique, combien de doutes ? Dans la
physique, combien de conjectures ? Dans les théories sur l'intelligence et
I’esprit, quelle obscurité*? Dans chacun [de ces domaines], combien tout
est vraisemblable*! plutdt que vrai* et combien le vrai* est proche du faux
[quam omnia verisimilia magis quam vera, & vera falsis quam finitima] 7 De
sorte que c’est celui qui fait les meilleures conjectures qui semble approcher
de plus prés la vérité**2. En effet, combien est obscure* la vérité*, combien
elle reste dans I'ombre, puisque méme ce qui est commun a tous, méme cela
ne serait pas un critére** sir et indubitable [cum ne id quidem inter omnes
constet, quodnam sit certum ac indubitatum rei certe criterium*? Et
I’évidence™, direz-vous ? Mais, alors que trés fréquemment des [savants] qui
pensent des choses opposées prétendent qu’ils ont des conceptions €videntes,
par quelle connaissance alors, par quel jugement la vérité* évidente pourrait
étre discernée de l'erreur* [Descartes, Méditations, IV] [vera evidentia a
falsa secernetur]” ? Vous pourrez rétorquer que Dieu, qui est bonté et
vérité*, dans les choses que nous concevons avec clarté*, ne pourrait pas
permettre que nous soyons trompés; vous dites vrai; mais cependant ce n’est
pas la le premier fondement de toute vérité*, si I’existence méme de Dieu, sa
bonté, sa vérité* doivent s’appuyer sur un fondement préalable*®. Qu’est-ce
qui devrait étre plus certain* que I’existence de mon corps*, que le fait que
moi, qui vous parle, que vous, qui m’écoutez, nous ne sommes pas de purs
fantasmes, de pures idées, de purs songes47 ? Et cependant le plus célebre
philosophe de notre temps affirme [Malebranche, Eclaircissements sur la
Recherche de la Vérité] que I’existence du corps* ne peut étre prouvée par un
mouvement de la raison, ni ne peut se faire connaitre si ce n’est par un
mouvement de la foi*; [ce qui signiﬁerait] qu’aucun mouvement de foi¥*,
qu’aucun savoir sur la RevelatJon, qu’aucune étude ou confirmation des faits
des Evangiles ne pourrait exister sans 1’existence présupposée du corps**®.
Et que devrait-il y avoir, pour I’esprit humain, de plus certain, de plus



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 17

confirmé que le discernement*’ dans 1’opposition entre ce qui est dissimulé et
ce qui ne I’est pas ? Cependant, ajoutez quelque chose a I'infini, il semble
que ceci soit, aux yeux du plus grand nombre, contradictoire*®, alors que
d’autres affirment que rien ne contredit [la possibilité] des infinies infinités
des infinis. Mais que devrait-il avoir chez les philosophes* de plus certain*,
en premier lieu, de plus inébranlable, que le fait évident qu'une chose qui se
contredit elle-méme dans le méme temps ne peut exister ? Cependant nous
voyons qu’est affirmé le fait qu'un seul et méme corps* est dans le méme
temps un et multiple, grand et petit, élevé et bas, glorieux et vil, qu’il difféere
de lui-méme et qu’il ne différe pas de lui-méme, et qu’il différe d’autant plus
de lui-méme qu’il différe de lui-méme (de ces contradictions*" je ne sais s’il
est méme possible d’en imaginer de plus denses), cela est non seulement
affirmé dans /a pleine lumiére* de I’esprit, de la philosophie*, de la morale,
chez les peuples les plus cultivés, les Frangais, les Allemands, les Italiens, les
Espagnols, mais imposé quotidiennement par des supplices promis tantot
dans cette vie, tantot dans la vie future. Je ne dis pas cela, chers auditeurs,
comme si je devais estimer qu’il n’y a rien de certain®* ou comme si j’étais
dans /'erreur*, abusé par la sagesse d’un fou'; mais afin que les ténébres*
de I’esprit humain™, les délires des lettres [ut humanarum mentium tenebre,
literatorum deliria], et méme I'imperfection et la vanité* [imperfectio &
vanitas] de ces disciplines elles-mémes soient reconsidérés grice a ces
exemples.

Combien d’[exemples] concernant 1a nature des corps*, combien concer-
nant les phénoménes naturels, pour lesquels méme les plus perspicaces parmi
les philosophes* ont vu trouble* [ccecutiunt] 7 Que semble-t-il exister de plus
clair*, a premiere vue, de plus évident que le mouvement ? Et cependant ce
qu’est sa nature, ce qu’il ajoute au corps*, comment il se transmet, ce que
sont ses degrés. quelles qualités possede un corps* mu deux fois plus
rapidement qu'un corps* mu deux fois plus lentement, ces questions et
d’autres encore, malgré leur simplicité extréme, continuent 4 nous échapper™
et les philosophes* d’aujourd’hui sont forcés de I’avouer a moins que ne
puisse se produire un deus ex machina. Les plus modernes [d’entre eux]
enseignent avec raison que tout dans I'univers se fait suivant des regles de
mécanique et que tout se développe a partir de diverses grandeurs, figures
et mouvements des parties’®; mais dans chaque corps*, dans chaque phéno-
mene, quelle figure précise des parties, quelle grandeur, quel mouvement,
cela impossible de le dire avec certitude*. [De comprendre] pourquoi une
pierre tombe par terre, il semble que ce soit 1a une recherche sans valeur; et
cependant, il serait naif, celui qui ignorerait* I’ampleur des difficultés que
pose cette question. Comment se fait-il que, selon ma fantaisie, je puisse
bouger un bras ou un pied”, comment se fait-il qu'un petit morceau de
matiere, que l'on appelle un fruit, portée a mon palais, me procure du
plaisir*®, que par contre une toute petite particule de fer, lorsqu’elle traverse
mon corps*, provoque en moi de la douleur, comment se fait-il que si je veux



18 J.-A. TURRETTINI

parler frangais je possede en grand nombres des mots frangais, que si je veux
parler latin, j’ai des mots latins, que si je veux parler allemand, j’ai des mots
allemands®’, tous ces miracles de la condition humaine et d’autres encore,
quoi que nous proférions, quoi que nous puissions dire, échappent méme a un
(Edipe. La solidit¢ des voiites célestes, que les Anciens avaient révée, est
solidement confirmée: mais les matiéres fluides®® qui composent ces voiites,
comment s’échappent-elles en de si nombreux fourbillons, comment dans ces
grand tourbillons, de plus petits, tout a fait distincts, se forment-ils, comment
ces tourbillons variables, malgré leur mouvement opposé, ne se génent-
ils pas I'un I'autre’”; comment ne font-ils pas obstacle au passage de la
lumiére*; comment une matiere qui se meut tres rapidement et qui, suivant
les regles du mouvement, devrait se briser et s’envoler facilement, se
coagule-t-elle dans le centre des rfourbillons et forme-t-¢lle ces globes de feu
que nous appelons astres; comment la terre, qui devrait se mouvoir plus
rapidement dans 1’aphélie®’, plus lentement dans le périhélie avance-t-elle au
contraire plus lentement dans le périhélie et plus rapidement dans 1’aphélie,
comme le plus grand mathématicien de notre époque, Newton, I'a prouvé
[Principes mathématiques de la philosophie naturelle, 11 °']; comment enfin
cet amas de matiere immense, a la fois fluide et rapide, a travers tant de
siecles, bien plus tant de millénaires, a-t-il perduré; 1’exposé, cas par cas, de
tous ces problemes et la résolution des doutes qui en découlent ont vaincu le
zele des philosophes* modernes. Enfin, pour ne pas continuer avec d’autres
innombrables problémes qui nous échappent dans la physique®”, qui a jamais
expliqué par les lois de la physique la procréation et la prolifération du plus
minuscule des étres vivants®, du plus insignifiant végéta ? C’est pourquoi je
ne dirais pas que les desseins et les secrets de la nature des choses sont
enfouis dans un puits démocritéen®, mais dans les ténébres* les plus pro-
fondes, dans les sanctuaires les plus reculés®.

[L HISTOIRE*: combien elle est imparfaite ] Mais peut-étre la mémoire
des faits passés est-elle plus parfaite, peut-étre est-elle entachée de moindres
vices* [minoribus vitiis] 7 Bien au contraire il n’y a rien de plus imparfait*,
rien de plus obscur*, rien de plus incertain* [nihil imperfectius, nihil
obscurius, nihil incertius], quelle que soit la partie de 'histoire* que vous
considérez, qu’elle soit ancienne ou récente, qu’elle soumette les faits a des
calculs temporels, ou qu’elle narre les événements eux-mémes, ou qu’elle en
explore les causes, ou qu’elle s’occupe de la mise par écrit de ceux qui
concernent la politique ou I’histoire de 1'Eglise. Les trois premiers millé-
naires, si vous considérez seulement les quelques siecle qui sont transmis
dans les Ecritures Saintes, dans quelles fénébres* ne demeurent-ils pas
ensevelis, de quelle obscurité* ne demeurent-ils pas recouverts [quibus in
tenebris sepulta, quantd nocte obducta jacent]? Etant donné que le plus
érudit* des Romains, Varron™, certifie [Varron, cité par Censorin, Livre sur
le jour natal] que le temps de l'histoire* ne commence pas avant les
olympiades, que tout ce qui a précédé est obscur* et fantaisiste [obscurum ac



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 19

Jabulosum] — cette limite tombe assurément au troisieme siccle du quatrieme
millénaire — dans I’histoire des Chaldéens, des Assyriens, des Egyptiens et
des autres peuples antiques, quelle ignorance* et quelle obscurité* [ignoran-
tia & caligo]? Et dans I’histoire la plus lointaine des Grecs, combien de
fables*"’ d’inepties*, de bavardages [fabulce, ineptice, nuge] et de prodiges,
pour citer cette maxime célebre du satiriste:

Et tout ce que la Gréce menteuse*
Ose [dire] de I’histoire* [Juvenal, Satires, X, 174-1751% 2

Ainsi [cette maxime] dont Quintilien est ’auteur: ‘il y a la méme liberté
pour les historiens* grecs que pour les poétes’ [Quintilien, Institution
oratoire, 11, 4, 19, début]. Mais pourquoi les Romains se moquent-ils des
Grecs, alors que leurs propres annales ne sont pas beaucoup plus fiables sur
ce point, ou que, de 1'aveu de Tite-Live selon qui «[/a tradition] est plus
enjolivée par des récits poétiques qu’étayée par d’irréfutables documents
historiques» [Tite-Live, Hist., VI, 1, Introduction]®, ils eurent un commen-
cement. J’ajouterai que tout ce qui a ét€¢ entrepris par les Gaulois pour
prendre Rome aux Romains et la briiler (a savoir une entreprise de trois cent
soixante-six ans), Tite-Live lui-méme n’hésite pas a le remettre en question
soit a cause de I’extréme ancienneté, soit a cause de la rareté des sources, soit
du fait que les écrits de cette époque, pour la plupart, ont été briilés. Mais a
quoi bon m’attarder sur les anciens’”, alors que 1’histoire* des toutes les
époques et de tous les peuples abonde en failles [vitiis*] si nombreuses, est
entachée de tels défauts [defectibus*] qu’on ne peut quasiment pas se fier a la
plupart des faits ?”* Combien de fois les écrits font complétement défaut ?72
Et combien de fois des écrits faux ou du moins interpolés, sont mis a la
place des ceuvres authentiques ? Combien d’historiens ignorants* ? Combien
d’inconscients, d’'imprudents, trompés par des rumeurs publiques ? Combien,
qui continuent a €crire les mémes choses sans aucun examen des faits, ni
choix, ni jugement, bien pire qui ajoutent aux erreurs* [errores] des anciens
leurs propres fautes* [lapsus] 7 Combien des les prémices ont €t€¢ amenes,
soit par la flatterie, soit par la colére, soit par la haine, soit par I’espoir du
gain, soit par la crainte*” de 'envie*™, soit par un amour malsain de la
patrie*”, soit par un z¢le religieux inconditionnel’®, soit par n’importe quelle
autre passion*’’ A quitter le chemin de la vérité* ? «ll y a certains histo-
riens*, dit Sénéque”, qui vont relatant des choses incroyables pour se faire
valoir, et comme le lecteur, s’ils le trainaient sur des événements trop
communs, s'endormirait, ils le réveillent par des prodiges. D autres sont
crédules, d’autres négligents. Quelques-uns se laissent prendre au men-
songe* [mendacium)], quelques autres y ont goiit; ceux-ci ne savent pas
[’éviter, ceux-la courent aprés. C’est le défaut commun a toutes la race: on
n’accueillera pas leur ceuvre, elle ne sera point populaire, pensent-ils, s’ils
ne l'ont saupoudrée de mensonges*.» [Questions naturelles, VII, 16]. De
méme 1"historien* Vopiscus™ affirme «qu’il n’y a pas un historien* qui ne



20 J.-A. TURRETTINI

soit menteur™*» [Vie d’Aurélien]. Cicéron note dans son Brutus [ch. 16], et
Tite-Live dans son Histoire [VIIL, 40], que les louanges des morts, qu’on
trouve fréquemment afin que soit illustrée la noblesse d’une famille, rendent
I’histoire* romaine plus mensongére* [mendosiorem], «beaucoup de choses
sont en effet écrites dans celle-ci qui ne sont pas factuelles, de faux
triomphes, de nombreux consulats, et d'autres types d’erreurs*». Polybe
parle [Histoires, I] de deux historiens*, Fabius et Philinus, I'un romain et
"autre carthaginois qui avaient tous deux €crit un commentaire de la guerre
punique, mais de cette facon que le Romain toujours louait Rome et le
Carthaginois Carthage. O passion* intempestive ! mais par laquelle la plus
grande partie des historiens* semble cependant infectée® [infecta] ! A ce
sujet Sannazar dénonga Le Pogge le Florentin en ces termes:

En louant sa patrie®', en méprisant son ennemi, Le Pogge n'est ni
mauvais citoyen*=, ni bon historien*®>.

Vraiment, si vous écoutez les historiens* eux-mémes, si vous lisez leur
préface, si vous vous fiez a leurs promesses, a leurs serments, a leurs enga-
gements solennels, vous pourriez penser qu’il n’y pas une seule syllabe
qui s’éloigne de la vérité*. Vous jureriez que méme les Maimbourg et les
Varillas®, plumes nées pour mentir*, sont poussés et emplis par le goiit de la
vérité*. Mais si vous examinez la chose, quelles fables*, bon Dieu ! com-
bien de fictions trouverez-vous ? Et comment préter foi s’agissant du passé et
d’autres contrées, alors que pour le présent et ce qui nous concerne nous
voyons tous les jours la force de la vérité* si impunément terrassée ?

[L 'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE: combien elle est douteuse et imparfaite /]
Et ce n’est certes pas seulement I’histoire* civile, mais davantage encore
I’histoire* ecclésiastique qui abonde en défauts de cette sorte. En effet, quel
manque, dans les premiers siecles, de [témoignages] €crits ? «Les apdtres et
les pasteurs apostoliques ont été peu enclins a écrire des livres, s'acquittant,
comme il est naturel, d’un ministére supérieur et de meilleur profit pour les
hommes», comme le note Eusébe [Histoire ecclésiastique, 1, iii, 24%]: ainsi le
méme Eusebe qui écrivit, a la fin du IV siécle et alors qu’il avait déja atteint
la maturité, qu’il avait pris «un chemin solitaire et désert», atteste de ce fait
au seuil de son Histoire [id., I, début]. Combien de fomentations de supposés,
combien de pseudo-¢vangiles, de faux* actes, de fausses* €pitres n’ont pas
été écrits en ces temps-la ? Combien d’écrivains de 1'histoire* de I'Eglise, de
peu de talent, de presque aucun jugement, a I’esprit étriqué et étroit, comme
le dit Eusébe au sujet de Papla [id., 111, 39] ? Et qui ignore de combien de
fable de nombreuses vies de saints abondent, par combien de miracles
fétides et d’histoires* fictives elles sont souillées 7 C’est pourquoi ce qui fut
consigné par Valérius, évéque et cardinal de Vérone, dans son livre sur la
rhétorique chrétienne [voir le Mercure galant de décembre 16951, est plutot
crédible, alors que ne peuvent étre considérées comme authentiques la
plupart des vies de saints qui sont vendues de nos jours®, composées par des



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 21

jeunes gens dans les couvents pour tenir lieu de déclamations, qu’on retrouve
ensuite dans les bibliothéques* de ces couvents. Tout d’abord, & vrai dire,
quelle partie de 1’histoire* est-elle davantage soumise aux affects, davantage
tiraillée par le zele de différents partis, que celle qui traite des scissions et des
combats de I’Eglise ? En effet, quelle que soit la qualité d’un écrivain de
I’ histoire* ecclésiastique, lequel n’a-t-il pas favorisé€ €nergiquement son parti,
pour déprécier les autres ? Et ils ’ont fait avec d’autant plus d’impunité
qu’ils semblaient ainsi plaider non pour leur cause mais pour celle de Dieu™.
C’est pourquoi on peut trouver dans les annales de 1’Eglise non pas tant ce
qui s’est réellement passé, non pas tant la valeur de chacun de ces
événements, que le message que telle ou telle secte a voulu répandre”, ce qui
lui importait, ce qu’elle a tiché de faire. Celui qui a pesé attentivement tout
cela et d’autres choses de cette sorte verra sa foi en 1'histoire* et le respect
qu’il lui porte vaciller dangereusement.

[LA MEDECINE, LA JURISPRUDENCE, LA THEOLOGIE: combien elles sont
imparfaites /] Si maintenant nous pouvions nous étendre a 1’égal sur toutes
les autres disciplines, combien nous découvririons leur imperfection®, par
combien de défauts et de doutes elles sont entachées. Pour I'art de la
médecine*-, quoi de plus incertain* ? Les causes de la plupart des maladies*
nous échappent®. Et si I’on peut [connaitre] certains principes généraux et
recevoir parfois un traitement, ceux-la méme des médecins* qui agissent en
toute honnéteté sont forcés d’admettre que pour la plupart des cas il n’y a rien
de sar* et qu’il faut agir le plus souvent a partir de pures conjectures.
Dans I’étude du droit™, combien de nceuds ? Combien de fois reste-t-on dans
Iincertitude* sur ce qui est naturellement permis et ce qui ne l'est pas.
Aucun juriste n’ignore que les tables du droit romain ont été classées presque
a l'aveuglette et péle-méle par Tribonien [Voir la Souda sous l'entrée
Tribonien et Anti-Tribonien, ch. 11-12F°, soit que 1'urgence I’exigeat, soit
que la Souda ou notre Hotman I’accusét d’avoir par méchanceté ou pour des
motifs personnels fixé et refixé le prix des /ois* comme un homme qui aurait
voulu procéder a une vente du droit’™®. Enfin, méme dans la théologie”, il
est évident que nous n’en connaissons qu’'une partie seulement, que nous
conjecturons une autre, que nous voyons qu’a travers un miroir et des plus
opaques* [per speculum & opacissimum intueri, voir Premiére Lettre aux
Corinthiens, xiii, 12]°, qu’a propos de 'essence de Dieu, de ses attributs, de
ses desseins, nous balbutions comme des enfants, et que, ce qui est plus triste,
nous augmentons cette obscurité* originelle* [nativam obscuritatem)” des
choses divines par /es voiles* [figmentis] de notre propre cerveau. De sorte
que celui qui a parcouru I’ensemble des disciplines, ne peut pas ne pas éclater
en ces mots, avec le grand homme'®;

Visible a son esprit, celui qui ne parvient pas a supporter

La conscience de sa médiocrité, celui-la est un juge inique, il est un
Celui qui, avide de savoir, prétend que tout est

mauvais calculateur



22 J.-A. TURRETTINI

De lui-méme et de sa nature, en effet le Pére de toute chose

Ordonne que de ce qu’il a bien voulu qu il arrive aux hommes,

Nous en sachions peu et que nous en admirions [sans les comprendre]
beaucoup.

[I, 2. Des nombreux objets inutiles que suscitent les SCIENCES '°'] Et
vraiment, mes auditeurs, si seulement le peu de choses que nous savons
¢taient au moins utiles* [utilia], si seulement les limites étroites de notre
savolr n’enfermait que des €léments remarquables et faisant I'unanimité, il y
aurait au moins une consolation a notre ignorance* [ignorantice nostree], il y
aurait une raison pour laquelle nous pourrions tenir en estime les sciences,
toute imparfaites* et pleines de doutes* [mancas ac dubii plenas] qu’elles
soient. Mais combien'” peu d’éléments, dans toutes [ces disciplines], qui
pourraient servir a quelque chose! Combien peu d’éléments qui nous
rendraient ou meilleurs ou plus heureux* ! Combien peu d’éléments qui
contribueraient a rendre la santé¢ soit a notre esprit, soit a notre corps* !
Combien peu d’éléments qui viseraient ou au moins iraient dans la direction
soit d’'un agrément de notre vie présente, soit de la béatitude de notre vie
éternelle ! Prenez toutes les disciplines, toutes les catégories de savants, tous
les livres qui ont traité et traitent, chaque jour, des sciences; a coup siir vous y
trouverez que la part de loin la plus importante traite de choses vaines* et
superflues [in vanis ac superfluis]'®: il semble qu’il n’y soit question que de
critiquer avec un soin inquiet les chefs-d’ceuvre de la littérature, ou d’ajouter
aux ratiocinations [nugis] des rabbins de plus grandes ratiocinations, ou
d’expliquer et compiler les vaines* subtilités [in vanis subtilitatibus| des sco-
lastiques ou les délires putrides des alchimistes et des auteurs les plus
méprisés'™, ou d’ergoter avec emphase sur des sujets que tous connaissent,
qui sont traités par «nos servantes», ceux que l'on appelle les Péres de
I’Eglise, ou d’écrire encore et encore sur des potées cents fois recuites, sur
des sujets mille fois rabachés, ou sur la question fort utile de savoir si
Achille, alors qu’il était enfant, a été nourri par la moelle d’un lion'” ou
sur la division des plus salutaires des syllogismes sur baroco, bocardo et
compagnie'®, ou sur le point capital de la doctrine [qui explique] a partir de
quelle espece de terre le corps d’Adam a été fagonné, ou de rechercher avec
une minutie extraordinaire tous les malheurs de I’Eglise, a n’importe quelle
page des Ecritures, dans I’histoire de la Création, dans le Cantique des
Cantiques, dans le Sermon dominical, dans les lettres de I’ Apocalypse, et je
ne sais ou encore, ou d’assigner un ordre aux décrets divins, non seulement
[ceux édictés] dans le besoin mais aussi dans la colére, alors que, toutefois, il
est évident qu’aucun ordre de cette sorte ne peut étre imputé a Dieu et qu’il a
décidé de tout dans un acte unique et extrémement simple, ou aux six mille
recherches de cette sorte des savants;

A . . - " 7
O vains* soucis des hommes | 6 néant des choses de ce monde 1"’



DISCOURS SUR LA VANITE ET L' IMPORTANCE DES SCIENCES 23

Nous accusons notre nature d’avoir fait notre vie frop bréve; et nous, nous
passons le bref délai qui nous est échu a des travaux importuns [Séneéque,
Lettres a Lucilius, 88'"]. Nous déplorons [le fait] que /'art est long'”; et
nous, nous le rendons plus long encore par des investigations sur des brou-
tilles [inutilium pervestigatione]. Nous fuyons devant tant de choses
nécessaires et poursuivant les objets les plus vains * [supervacanea]''’, nous y
mettons notre peine, nous y passons notre temps.

[I, 3. Le travail et la peine qui accompagnent les SCIENCES] Et si
seulement tout cela pouvait étre appris sans [que nous y mettions de] peine
ou du moins sans [que nous y mettions tant], ces inepties* [studiorum
ineptice] seraient en quelques sorte tolérables. Mais quelle peine, quel effort
doit étre mené pour les maitriser ! Combien ces ratiocinations [nuge] sont
difficiles ! Au prix de combien de veilles, de combien de sueur, de combien
de tortures elles sont acquises ! [Quantus labor, quanta molestia in his
[studiis] parandis, subeunda ! [... ] Neque solum quietis jactura.''] Et elles
n’exigent pas seulement de renoncer au repos et [d’y mettre] une peine plus
que servile, mais [elles signifient] aussi la ruine de la santé, la myopie, la
cécité, la paleur, la maigreur, le dépérissement, la langueur, la sénilité
précoce, la mort intempestive. Si bien que cette vérité* est le fait du plus sage
et du plus savant des Rois: ‘celui qui augmente sa science augmente sa dou-
leur’ [Qui addit scientiam, addit & dolorem;, Ecclésiaste, 1, 18]. D ou le fait
que cette soif de savoir, il n’hésite pas a la mettre au nombre des veeux les
plus stupides des hommes, au nombre des vanités les plus vaines*, n’engen-
drant rien que de la souffrance et des miseres.

(L, 4. En dépit de leur zéle, que de vices* chez la plupart des savants /]
Mais vraiment cela n’est rien, mes auditeurs, ce n’est rien au regard des maux
qui semblent sortir du sein des sciences et qui adherent aux ames de la
plupart des hommes de lettres, par je ne sais quelle malédiction. En effet,
combien y en a-t-il parmi eux qui, accablant tellement leur mémoire, perdent
leur jugement sur la plupart des sujets ! O grand homme qui aurait dans la
téte un si grand nombre de lexiques ! O homme digne d’étre proclamé qui,
s’il a quelque chose de bon a dire (et jusqu’ici il n’y a rien eu), s’exprimerait
dans un nombre de langues incalculable ! Combien''? y a-t-il d[*hommes]
rustiques* [rudes]'"®, de monstrueux, d’inaptes*, n’ayant de libéraux que le
nom [voir Cicéron, De /’orateur, 11, i-iv] 7 Combien y en a-t-il eu d’experts
dans 1'usage des choses, des modeles pour leurs concitoyens dans I’'exemple,
la décision, la conduite et la volonté, mais inaptes* [inepti] dans la méme
proportion* pour ce qui est d’agir ?'"* Combien y en a-t-il qui, appliquant
leur jugement a tout, tiennent mordicus aux seules idées qui leur plaisent ?
Combien y en a-t-il qui, entiérement étrangers a toute recherche de la vérité*,
ne servent que leurs intéréts ? Combien y en a-t-il qui pensent savoir ce qu’ils
ne savent pas, qui se gonflent du vent d’une vaine*''* gloire* [qui inanis glo-
rice vento tument], qui pensent étre les plus savants et les plus remarquables
des hommes et qui méprisent tout le monde sauf eux-mémes ? Combien y en



24 J.-A. TURRETTINI

a-t-il qui se battent pour des broutilles, se déchirent pour des différents
minimes, qui se mordent a belle dents ? Combien y en a-t-il qui pardonnent a
la colére, A la haine, a /'orgueil®'®, & I’envie*''’, a la soif de domination
est devenu un proverbe ? Combien y en a-t-il, enfin, qui, «bavards au sujet de
leur vice* [sua vitia]», comme Minucius Félix le dit des philosophes* paiens
[dans son Octavius]''®, ne craignent pas de perpétrer eux-mémes ce dont ils
accusent les autres ? La nature de ces vices* [vitia], ces défauts [qui
entachent] non pas un petit nombre d’entre eux, mais la plupart des hommes
de lettres, I’ampleur de ce déshonneur, de cette jalousie qu’engendrent les
lettres et les sciences, nous ne pouvons assez les déplorer et nous lamenter a
leur sujet''’.

[I, 5. Combien les LETTRES sont nuisibles au bien public /] Nous avons
voulu montrer par la, mes auditeurs, de combien de nuisances [nocumenti] les
lettres sont causes, non seulement pour I'intérét privé, mais aussi public, non
seulement dans les affaires civiles mais surtout dans la religion elle-méme'*°.
En effet, combien pensez-vous qu’il y ait de personnes qui, sous le vain*
[inani] prétexte d’études, passent leur vie dans d’inutiles* efforts et pour
eux-mémes, et pour les autres, et pour le monde et pour I'Eglise [quot esse
censetis, qui inani studiorum obtentu, & sibi ipsis, & reliquis, et orbi, &
ecclesice, inutilem plane vitam degunt]™ ? A ce sujet il faut noter ce que
Maxime de Tyr a exprimé dans ce discours ou il place la vie active avant la
vie contemplative [Dissertations, V (éd. d’Oxford., p. 58-59)]'*%. 1l y intro-
duit un personnage qui, comme un fondateur de ville ou comme un préfet,
recoit tous les hommes qui arrivent a la lumiére* de la vie, qui s’informe sur
chacun d’eux, sur ce qu’il accomplira, ce qu’il fera pour la république. Un
architecte lui répond alors que sa tiche est de construire des maisons qui
protégeront les hommes de I'injure de la chaleur et du froid; le tisserand que
sa tiche est de tisser des vétements sur sa trame; le menuisier qu’il s’acquitte
de la fabrication de charrues'®, de lits et d’autres objets de cette sorte; le
forgeron de tout ce qui est fabriqué en airain et en fer pour les temps de
guerre et de paix; en un mot, chacun apporte sa contribution, son ccuvre; seul
I’homme de lettres, seul le philosophe*, s’acharne a répondre qu’il passe sa
vie dans 'oisiveté*, qu’il s’attache en silence a la contemplation et a I’étude
de la nature***; pour cette raison il est vilipendé par 1’arbitre des choses'®
comme un poids inutile. O passage insigne et qui correspond a merveille a
notre €époque aussi bien qu’a la sienne !

En effet, combien y a-t-il qui professent les lettres, combien de docteurs
qui n’ont [de leur charge] que le nom, combien de membres de colleges,
combien d’habitants de couvents, combien de chanoines, de prétres, d’abbeés,
a qui il aura été permis de donner raison a I’oisiveté* avec ou sans peine'* ?
S’ils étaient cordonniers'?’, s’ils étaient raccommodeurs, ils rendraient de loin
un meilleur service a la république [quot sunt literas professi, [ ... | quibus otii
rationem reddere vix quidem licuerit ? Si sutores, si sarfores essent,



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 23

utiliorem* longé operam in publicam rem collaturi.]'*®. Et ce n’est pas grand

chose de n’étre d’aucune aide: mais de combien de dommages, de combien
d’ennuis, les lettres ne sont-elles pas la cause ? De combien d’opinions
pestiferes®® et ennemies de la paix, de la sécurité, du salut du genre
humain ? Combien de troubles, de bagarres, de guerres ont été commencées a
cause d’elles'*® ? Et qui ignore qu’il n’y a nulle part davantage de malades*
que 1a ou il y le plus de médecins*; nulle part plus de litiges que laou ily le
plus de juristes; nulle part moins de raison, que 1a ou il y a le plus d’arguties
des ratiocineurs et des philosophétres; nulle part moins de vertu*, que 1a ou il
y le plus de maitres en définitions et divisions des vertus*; nulle part moins
de foi*"! que 1a ol il y a le plus de [discigles] qui proclament par devers eux
une pratique et des discours sur la foi* ?'** Et d’ou vient, je me le demande,
cette épidémie d’erreurs* [errorum contagial, cet aliment aux hérésies et aux
schismes, ce patronage des vices*, ce ferment malsain de 1’athéisme Iui-
méme incrusté des fards et des pigments de la raison'*® [Quot opiniones
pestiferce, & humani generis paci, securitati, saluti, adversee ? [... ] & unde,
queeso, [ ... ] vitiorum™* patrocinium, unde Atheismi ipsius feeditas malé sanis
rationum offuciis ac pigmentis incrustata]'>* ?

D’ou vient enfin cet éclat éteint [decor extinctus]'> de la religion
transmise par le Christ, sa force défaillante, sa majesté violée et transformée,
par I’organisation de la vie céleste, en cette discipline aride qui ne sert plus la
Joi* ou la vertu* de personne ? Qui ne verrait pas que tous ces maux ne
doivent pas étre portés sur le compte d’autres responsables que ces savants ?
O qu’ils reviennent, qu’il reviennent donc ces premiers temps de I’Eglise,
rudes* [rudia] certes, mais heureux, ou 1’on recherchait moins le savoir
[O redeant igitur, redeant, prima illa Ecclesie tempora, rudia* quidem, sed
felicissima, quibus minus scientice...]'*® que la foi*, moins 1’argumentation
que la vertu*, moins le discours que les faits, pour couronner et enrichir le
christianisme !

[II. DE L’ IMPORTANCE DES SCIENCES]

Nous avons, en toute liberté, exposé€ jusqu’ici, chers auditeurs, les maux
et les défauts [mala & incommoda] des sciences; nous devons maintenant,
dans l’'autre sens, chanter leurs louanges et leurs avantages [laudes &
commoda]. Jusqu’ici nous avons semblé les condamner et les déprécier plus
qu’il n’est juste. Maintenant il nous faut prendre leur défense'?’. Il ne sera
cependant pas nécessaire dans cette partie de revenir sur ce que nous avons
dit ou de rentrer en lutte contre nous-mémes. Car les louanges des sciences ne
détruisent pas les critiques [vitia*] [qu’on leur a faites], de sorte que leurs
défauts ne peuvent affaiblir leurs justes louanges. Bien plus, si les arguments
que nous avons donnés contre les lettres ont été bien pensés, il s’ensuivra que
c’est davantage les vices* des hommes [vitia hominum] que ceux des lettres
qui sont en cause'*®. Et si, comme il le faudrait, elles sont bien maniées si
elles sont ramenées a leur juste usage, on ne peut assez dire quel agrément,



26 J.-A. TURRETTINI

quel plaisir*, quels fruits, quels avantages, elles pourront apporter au genre
humain.

Et pour commencer qu’y a-t-il de plus beau, je me le demande, de plus
grand*, de plus noble, de plus conforme au genre humain, que de resplendir*
de la connaissance des faits, que de s’imbiber de ces idées. des ces préceptes
qui sont transmis par les sciences ? Qu’y a-t-il de plus grand*, alors, que
I'ornement de I’esprit ? De plus grand* que la perfection de I'intellect ? Et
surtout de plus grand* que la dignité et ’excellence [dignitas & preestantia]
de ’homme dans son ensemble ?'* En effet c’est la raison qui constitue
I’homme; mais si elle n’est pas cultivée et formée grice au pouvoir de la
culture, a coup sir elle se rouille d’elle-méme et peine a conserver la moindre
trace de sa beauté originelle **. Et alors que les autres arts du genre humain
sont au service soit des nécessités, soit de I’embellissement du corps, seule la
culture participe a I’amélioration et a I’embellissement de 1’esprit (qui est la
part propre au genre humain); elle seule nous €loigne de I'instinct de la béte
et nous €léve vers Dieu; elle seule rend a I’homme son humanité, ¢’est-a-dire,
nous rend a nous-mémes. Comme il a été dit par les Anciens'*!, un voyant ne
se distingue pas autant d un aveugle, un homme d’une brute, un vivant d’'un
mort, qu un homme lettré d’un illettré.

Assurément la nature* ne nous a pas donn¢ la vie ni ne nous a permis de
jouir de la lumiére* dans un autre but que, dés le premier apprentissage, nous
nous efforcions de construire notre vie en fonction de cette connaissance.
Toutes les disciplines sont contenues dans ces deux principes. En effet, «si
l’acceés a ces mysteres métait interdit, comme le dit tres justement Séneque,
aurait-ce été la peine de naitre ? Pourquoi alors me féliciterais-je de compter
parmi les vivants ? Pour n’étre qu’un filtre a passer des aliments et des
boissons, pour étayer ce corps maladif et inconsistant qui périt, si je cesse de
le remplir, faut-il vivre en garde-malade, et craindre®* la mort, pour
laquelle nous naissons tous ? Otez-moi [’inestimable jouissance de ces
études, [’existence vaut-elle tant de sueurs, tant d’agitations ? Oh ! que
I’homme est petit, s’il ne s’éléve pas au-dessus des choses humaines par la
contemplation et I’étude !» [Questions naturelles, 1, préface'*’]. Son discours
est exact, et méme plus qu’exact. En effet, dans quel but, avec quel dessein,
[inspiré par] quelle sagesse, Dieu, I'auteur de la nature*, aurait-il créé cet
esprit sublime, instruit par tant d’idées, apte a tant de pratiques, qui se
souvient du passe€, anticipe le futur, s’éleve jusqu’au ciel, mesure les astres,
comprend aussi bien les choses spirituelles que corporelles, qui sait faire la
différence entre le vrai* et le faux*, le juste et I’injuste, I’honnéte et le vil,
pourquoi, disais-je, cet esprit sublime et vraiment divin, I’aurait-il créé si ce
n’est pour que, de toute évidence, ces facultés se transforment en actes, pour
qu’[il s’avere] que nous sommes nés et avons ét¢ fabriqués pour nous mettre
a I’étude de cette sagesse ?

Et qu'y a-t-il d’autre, je vous le demande, pour nous inculquer ce désir
d’apprendre qui se trouve, dés la naissance, dans le ceeur* de chaque homme



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 27

et qui devient d’autant plus vif et aigu que les aptitudes sont plus €levées ?
Et a quelle autre chose nous rend attentif cette douce volupté* qui se fait
sentir dans 1’apprentissage ? C’est 1a 'origine* de cet euréka, euréka tant
rabaché'**; que dis-je, de cette hécatombe offerte pour une seule découverte.
En effet tous les autres plaisirs* engendrent, pour finir, la satiété et le dégoit
d’eux-mémes; seul le savoir, toujours neuf et toujours égal a lui-méme, n’est
entaché d’aucun dégoilit. Tous les autres [plaisirs*] sont souvent vils; le
savoir est pur et quasi divin'*. Tous les autres [plaisirs*] ne sont «i de tous
les temps, ni de tous les dges, ni de tous les lieux; mais les lettres servent
d’aliment a I'adolescence et d’amusement a la vieillesse; les lettres embel-
lissent nos jours prospéeres et nous offrent dans le malheur un refuge, une
consolation: charme du cabinet, elles ne génent point au dehors; elles
veillent avec nous, elles nous accompagnent dans nos voyages, elles nous
suivent encore aux champs.» [Cicéron, Discours pour le poéte Archias,
VII, 16'].

Mais n’allez pas penser que cette volupté*'* est vaine * ou stérile; tous les
fruits les meilleurs, tous les enseignements les meilleurs pour la vie sont
contenus dans les lettres. Elles aiguisent le génie; elles dirigent et confirment
le jugement; elles enseignent a disserter de toutes les propositions, non
seulement avec plus d’aisance mais surtout avec plus d’a-propos; elles nous
font faire des discours savants et choisis sur les régles de vie, les /ois* de la
société, les rites sacrés (qu’il faut connaitre); elles sont enfin aptes a réformer
les meeurs**3, a les fustiger, a les assouplir, a chasser la sauvagerie'”, a
poser un frein & nos désirs, a mettre fin a I’oisiveté, a générer I’honnétete et la
vertu* [virtutem], soit par les préceptes, soit par I’exemple. Ces fruits, en
effet, s’ils se rencontrent chez un inculte, combien ils muarissent de meilleure
fagon, avec plus de perfection, grace a l'aide des lettres ? Mais si, au
contraire, ils se perdent chez un homme cultivé, la faute n’en revient pas aux
lettres mais toute entiere aux hommes.

En vérité, chers auditeurs, si ces disciplines sont non seulement utiles*,
mais surtout nécessaires a chaque homme, combien ne le sont-clles pas
davantage pour la société, si elles le sont pour des intéréts privés, combien
davantage pour de publics ? Et toutes ces charges, ces offices, ces aides qui
lient les hommes et par lesquels ils s’aident 1'un 1’autre ne pourraient exister
sans les lettres. En effet, d’ou viennent les magistrats qui décrivent le droit
des peuples, qui donnent a chacun son di, qui réglent les différents entre
les citoyens*, qui prennent des décisions politiques, qui font approuver les
décisions a I’ensemble du peuple, qui menent ces décisions a leur fin, qui
tirent des exemples du passé, qui augurent justement de 1’avenir, de ce qu’il
faut faire et de ce qu’il faut éviter, qui se prononcent sur tous les cas, qui
accueillent les délégations, qui prennent la parole au sénat, devant le peuple,
chaque fois que le besoin se fait sentir, d’ou vient tout cela, si ce n’est des
lettres ? D’ou viennent les prétres, qui enseignent le sacré, confirment les
veérites*, expliquent les passages obscurs* [dubia), démontrent les erreurs*



28 J.-A. TURRETTINI

[errores], fustigent les vices* [vitia], qui font peur aux rétifs, consolent les
malheureux [voir Cicéron, De !’orateur, I'*°], qui, en parlant, rassemblent la
troupe des chrétiens, qui nourrissent les esprits, poussent les volontés ou 1ils
veulent et les raménent d’ou ils veulent, d’ou vient tout cela, si ce n’est des
lettres ?'°! Et d’ou viennent les avocats qui instruisent les procés, qui aident
ceux qui manquent de jugement, qui veillent 2 I’honneur, a la fortune et
méme a la vie de leur clienttle ? Et d’ou viennent les médecins*, qui
suppléent a la vie, qui comprennent la fabrique du corps humain, qui connais-
sent la puissance des médicaments et qui les utilisent pour chasser ou
prévenir les maladies*'>?, d’ou vient tout cela si ce n’est des lettres ?'>
Enfin, d’ou viennent toutes ces inventions illustres de I’art mécanique, qui
procurent a toutes les classes de ’humanité tant de choses utiles* et
agréables ? D’ou vient tout cela, ou du moins la plus grande part, si ce n’est
sorti du puits des lettres ?

Allez, mes auditeurs, allez partout ou vous pourrez et parcourez le champ
des disciplines; apprenez quels sont pour chacune ses qualités et ses usages;
les langues*'>* [par exemple] sont comme les clefs et les instruments de toute
érudition*, grace auxquels toute la culture, immense et subtile des Anciens
est portée sous nos yeux et pour ainsi dire rapportée. Les poétes, les orateurs
charment, ornent, nourrissent, enseignent a exprimer des pensées, instillent
doucement les préceptes dans nos dmes* et méme parfois mieux que
Chrysippe et Crantor [Horace'>, début de I’épitre I, 2 & Lollius]. La philo-
sophie* dirige 1’esprit; elle montre le visage de toutes les autres disciplines;
elle apprend a distinguer le vrai* du faux*, le certain* de 'incertain®, le
juste de I'inique; elle révele la nature des choses, non pas dans sa perfection
si cela est impossible mais s’en approchant le plus possible. Le droit'*
enseigne dans de nombreuses civilisations ce qu’il faut faire et met fin aux
litiges. L’art d’ Apollon'®’ vient au secours de 1’humanité dans la mesure de
ses possibilités. Les mathématiques étendent leur usage a tous les arts de la
paix et de la guerre et obligent les astres, les terres, les mers, les fleuves,
toutes les masses corporelles a servir les intéréts des hommes'*®. Et qu’en est-
il de /’histoire*: elle donne les exemples et dans cette vie si bréve nous rend
présents tous les ages et toutes les régions; afin que grice tantdt aux bonnes,
tant0t aux mauvaises actions, tantdt aux succes, tantét aux revers de fortune
de tous ceux qui ont vécu autrefois nous soyons aidés dans ce que nous
devons accomplir. Tous ceux qui nieraient son utilité* et son excellence
[utilitatem ac preestantia], il faut qu’ils soient soit les plus injustes, soit les
plus stupides des hommes. >

Ce qui vient s’ajouter a I’étude des lettres c’est, grace aux monuments des
génies, un usage répandu et méme une certaine éternité, pour ainsi dire. Pline
[I’Ancien] en parlant, si je me souviens bien [Histoire naturelle, XXXV, 2],
de cet Asinius Pollion qui le premier avait consacré une bibliothéque*'® a
Rome, disait qu’il «avait fait du génie de |'homme une république». Et I’autre
Pline, dans une de ses lettres, faisant 1’éloge de /’histoire*, dit qu’elle ne



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 29

«souffre pas de tuer ceux a qui l’éternité est due» [Pline le Jeune, V, épitre
8]. Quelle belle parole et combien elle s’applique bien aux lettres ! Alors que
la nature* a donné a chaque homme de jouir d’un temps fort bref et que nos
corps* de si petite mesure sont pour ainsi dire attachés au coin d’une seule et
unique terre, qu’'est-ce que le génie, ’érudition*®, la sagesse, la vertu*
[virtus], tous les actes et paroles justes, qu’est-ce que tout cela serait, disais-
je, qui disparaitrait dans un souffle, quel serait son prix, dans quel recoin
serait-il relégué, si grice aux lettres, il n’était pas répandu a travers la
succession des siecles et jusqu’aux confins des terres habitées, par la gloire*
qui est due a leur auteur et par I’effort de leur lecteur ?

Et vraiment, chers auditeurs, il est grand le fruit que porte la culture, il ne
s’arréte pas aux hommes; mais il concerne €galement la connaissance* et le
culte de Dieu* et le bonheur* véritable et parfait de I'’homme qui se dégage
de cette connaissance* et de ce culte. C’est de 1a que nous nous €levons vers
Dieu dont nous nous pouvons pas, en regardant ses ceuvre, faire autrement
que de reconnaitre et d’admirer 1’Artisan [agnoscamus atque admiremur]'®'.
C’est de 1a que le partage de 1'dme* et du corps* et ce qui découle alors de
I’immortalité, se produit dans une révélation véritable. Vraiment, comme le
prouve Cicéron, que I’on nomme d’ailleurs le moralisateur, «quand je consi-
dere la promptitude avec laquelle se meut la pensée humaine, le souvenir
qu’elle garde du passé, sa capacité a prévoir ['avenir, tout ce qu’elle sait
faire, tout ce qu’elle arrive a connaitre, tout ce qu’elle invente, je juge
impossible qu 'un étre ayvant de telles facultés soit mortely. [De la vieillesse)].

De 1a le fait que I’on peut reconnaitre d’ une part la vanité* et l'ineptie*
[vanitas ac ineptia) de toutes les autres religions qui sont pratiquées dans le
monde, d’autre part la préséance et la dignité [preestantia & dignitas]'®* du
rite chrétien. Ce fait n’était pas ignoré non plus de cet adversaire le plus
virulent mais aussi le plus sage des chrétiens, Julien [1° Apostat], qui parmi les
techniques utiles* pour détruire la [foi*] chrétienne, ajoutait celle-ci: interdire
la transmission aux chrétiens des arts libéraux, la grammaire, la poétique, la
rhétorique et la philosophie* [S zom. V, 18; Théodor. III, 8 (sic)]. Il était
conscient, a dire vrai, que 1'dme* instruite et préparée dans cette culture
aurait grand peine a préférer les vaines* vérités [inepta] sacrées des paiens a
I’enseignement plein de sagesse du Christ.'® Et que devrais-je dire des
Livres Sacrés: celui qui espére en comprendre le texte, en étudier les versions
anciennes, susciter 1’aide des exégetes, apporter /a /umiére* sur les passage
obscurs* [obscuris lucem inferre]'®®, dénouer ce qui semble contradictoire*,
concevoir dans sa vériré* I’ensemble de la doctrine, 1’exposer, I'illustrer, sans
I’expérience des langues*, sans les exégétes, sans la pratique des Anciens,
sans une ame enfin élevée dans les arts adéquats, agirait de la méme fagon
que celui qui se serait mis en téte de contempler /a lumiére* sans ses yeux
[sine oculis lucem percipere] et d’entendre les sons sans ses oreilles. Et
comment les controverses du monde chrétien auraient-elles pu étre traitees,
les sophismes* résolus'®, les critiques repoussées, les erreurs* vaincues, la



30 J.-A. TURRETTINI

superstition rejetée, les vrais rites sacreés, le visage véridique* de la religion
revenir sans 1’aide que ’ensemble de la culture y a apportée'® ? Cela a été
prouvé par I’expérience; alors que la culture était défaillante [collapsis literis]
en Europe, la religion a été corrompue* [sacra corrupta] de triste manicre,
mais une fois la culture restituée* [at restitutis literis). la religion aussi fut
restaurée* sous ses meilleurs auspices'®’. Enfin la méditation de toute chose,
en particulier des choses divines, si elle tombe dans un ceeur* bien né [in
generosum pectus]'®®, ne pourrait pas étre décrite autrement: elle éléve ce
cceur*, le porte au-dessus des affaires mortelles et le fait aspirer, conscient de
son origine*'® aux choses divines et célestes'™’. «L ‘ame [animus] se rit des
mosaiques de nos riches, permettez-moi d’emprunter ces mots a Séneque, ef
de notre terre avec tout son or. Pour dédaigner ces portiques, ces plafonds
éclatants d’ivoire, ces foréts pendantes sur nos toits, ces fleuves contraints de
traverser des palais, il faut avoir embrassé le cercle de |'univers et laissé
tomber d’en haut un regard sur ce globe étroit. Voila donc, se dit le sage, le
point que tant de nations se partagent le fer et la flamme a la main ! Voila les
mortels avec leurs risibles frontiéres ! [... | Quand tu te seras élevé aux objets
vraiment grands*, chaque fois que tu verras des armées marcher enseignes
levées'"', tu seras tenté de dire "la noire légion sous les herbes chemine™ >,
Ce sont des évolutions de fourmis: grands mouvements sur peu d’espace.
Quelle autre chose les distingue de nous que [’exiguité de leur corps* ? Cest
sur un point que vous naviguez, que vous guerroyez, que vous vous taillez des
empires, a peine visibles, n’eussent-ils de barriéres que les deux Océans.
1l est la-haut des régions sans bornes, que notre ame* [animus] est admise
a posséder. Des qu'elle y touche, elle s’y nourrit et s’y développe; [pourvu
qu 'elle emporte avec elle le moins possible de ce qui lui vient du corps*,] elle
est comme délivrée de ses fers et rendue a son origine® . Elle se reconnait
fille du ciel au charme qu’elle trouve dans les choses célestes; elle y entre,
non comme étrangere, mais comme chez elle. La enfin [’homme apprend ce
qu'il a si longtemps cherché; la il apprend a connaitre Dieu.'”™ [..] Sa
grandeur®' " dépassant toute imagination, rendons-lui sa juste mesure: a lui
seul il est toutes choses. [...] S’intéresser a ces questions, les étudier, s’y
absorber, n’est-ce pas s’affranchir de sa condition mortelle et passer dans
une catégorie supérieure des étres ?» [Questions naturelles, 1, préface, 8-17].
Ces mots de Sénéque a coup sir ont une origine* ® divine; si on y ajoute la
pensée d’un chrétien, non d’un stoicien, une conception habituée a la Volonté
divine, des notions justifiées des choses célestes, a la place, enfin, de
I’espérance fluctuante que pouvait avoir un Séneque'”’, celle, assurée et
indubitable, de la vie de I’au-dela, quelle vigueur pensez-vous s’ajouterait a
I’ensemble de ce discours et quel prix a ces sciences elles-mémes ?



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 31

[III. ToUT CE QUI A ETE DIT AU SUJET DE LA VANITE DES SCIENCES N’ENLEVE
RIEN A LEUR EXCELLENCE]

Puisqu’il en est ainsi, chers auditeurs, qui pourrait remettre en cause
I’excellence de la culture, ses fruits et ses avantages ? Assurément de ce qui a
¢té dit auparavant, si vous y avez bien prété attention, rien ne peut étre utilisé
a contrario. Mais les sciences sont imparfaites, mais elles sont restreintes
dans des termes fort étroits; il est vrai que:

On peut au moins marcher jusqu'a une certaine limite, si on ne peut

aller plus loin'™.

Si nous ne perdons pas 1’espoir au sujet des choses les plus importantes, il
serait criminel de décider de s’arréter a la deuxiéme ou troisicme [étape].
Mais dans les affaires humaines, rien de sar* [nihil certi], rien de connu:
cependant, celui qui fait une telle affirmation, n’est-il pas vrai qu’il a
considéré «au moins ceci pour certain* qu’il n’y a rien de certain®»'”® ? A
I'inverse, celui qui affirme ceci, n’est-il pas vrai qu’il est certain de faire cette
affirmation ? Et de n’étre pas pur n€ant, dans le moment ou il fait cette
affirmation 7 Et surtout d’étre en faisant une telle affirmation une chose
pensante, comprenante et raisonnante'*® ? Comme I'évidence de la chose
oblige méme ceux qui ne le voudraient pas a étre d’accord avec tout cela, il
s’ensuit que tout ce qui est si évident qu’'on ne peut en douter* doit
également étre considéré comme cerfain*. Mais vous pourriez ajouter que ce
qui est €évident pour I’'un ne I’est pas pour un autre: en vérité, si nous prétons
vraiment notre attention a une chose, il ne pourra pas en étre ainsi; en effet
dans cette sorte de distinction, soit on est frompé*, soit on trompe*; et jamais
I’évidence n’est a I’évidence contraire'®’. Mais la vérité* se cache dans
I’obscurité* et nous sommes souvent trompés par une apparence de vrai* [At
veritas obscura latet, & veri specie per scepe decipimur]'®*: si nous n’affir-
mons rien de précipité, rien de témdraire, si nous forgons 1’assentiment
jusqu’a ce que 1'évidence flagrante de la chose nous 1'extorque, pour ainsi
dire, si enfin nous n’affirmons rien que nous ne pouvons pas ne pas affirmer
(c’est 1a la régle la plus siire pour pister la vérité*), il n’y aura plus aucun
risque d’erreur*. Mais nous savons peu de choses; si nous savons ces
quelques peu de choses qui nous sont utiles*, qui nous rendent heureux*'*>,
ce sera tout a fait suffisant. En effet, de la méme fagon que nos sens corporels
ne nous ont pas été donnés pour que, avec leur aide, nous percevions tout ce
qui se présente a nous, quel que soit sa petitesse ou son €loignement, mais
seulement pour que nous restions attentifs aux besoins de notre corps*, pour
que nous écartions ce qui pourrait lui nuire et pour que nous suscitions ce qui
pourrait lui étre utile*; de la méme fagon, ni le génie nmi la culture ne nous
sont donnés pour que nous puissions tout appréhender, mais pour que nous
poursuivions par la pensée cela seul qui nous regarde, qui participe a notre
bonheur*. Mais nous savons peu de choses; le fait méme de savoir que nous
savons peu de choses, c’est la plus remarquable des sciences; en effet,



32 J.-A. TURRETTINI

comme le dit subtilement Cicéron «il eilt été beau d’avouer que tu ignores*
ce que tu ne sais pas plutot que de nous régaler de ces fariboles et de parler
en homme qui ne croit pas lui-méme ce qu’il dit » [Sur la nature des
dieux, I]. Mais nous savons peu de choses; le fait méme d’étudier le fait que
nous savons peu de choses nous rend dans notre dépistage plus prudent et
nous écarte de I'erreur*®;

Car celui qui peut avouer que rien ne lui est inconnu
Ment* nécessairement, [’ignorance* est plaisante,
Ixion, ['amant de la déesse imaginaire,
Cherchera dans les nues de vaines ombres.’
L’dme* qui se contente d’une information qu’'on se procure facilement
Peut davantage se reposer et commet moins d erreurs*

Et il ne cherche pas celle-ci, qui s’avére fuir au-devant du chercheur:
[Accepter de] ne pas savoir certaine chose, est une part majeure de la
sagesse.

84

Mais nous savons peu de choses; le fait méme d’étudier le fait que nous
savons peu de choses, géne¢re la modestie, engendre I’obéissance, fait que
nous sommes justes et bienveillants avec nos détracteurs. Ainsi Augustin aux
Manichéens: «Qu 'ils sévissent contre vous, ceux qui ignorent les efforts qu'il
faut faire pour découvrir la vérité*, les difficultés qu’il faut vaincre pour se
soustraire a l’erreur*. Qu'ils sévissent contre vous, ceux qui ignorent com-
bien il est rare, et surtout difficile de dompter les illusions de la chair, fiit-on
doué de l’intelligence la plus pieuse et la plus sereine. Qu’ils sévissent contre
vous, ceux qui ignorent combien il est difficile de guérir I'@il de I'homme
intérieur jusqu’a lui permettre de contempler I’'éclat™ du soleil. Enfin qu’ils
sévissent contre vous, ceux que Dieu a jusque-la soustraits a une erreur*
aussi profonde que la vétre.» [Contre les Manichéens, 11, 2].

I1 faut en effet avouer que beaucoup de choses inutiles* [multa inutilia) se
mélent souvent aux études. Mais quelle autre conclusion devrait-on en tirer
qu’il faut, une fois ces choses inutiles* mises de coté, dans la mesure du
possible, mettre toute son énergie dans les choses utiles* 7 Et méme, des
choses qui, au premier abord, avaient semblé inutiles*, le temps aidant, se
révelent des plus utiles*. Ainsi qui aurait pu penser que le Magnésien, que le
Cycloide, que ces serviteurs de Jupiter, que toutes les inventions du méme
genre auraient I’importance qu’elles ont aujourd’hui pour 1’astronomie, la
nautique, la géographie, le négoce'®® ? A I'inverse, qui ignore que beaucoup
de ces inventions ne sont pas utiles* a proprement parler en elles-mémes
mais qu’elles ouvrent la voie a /'utile*, qu’elles portent le flambeau de
l'utilité* et que pour cette raison elles ne doivent pas étre oubliées'®’ ?
Suivant ce méme principe, afin que nous comprenions plus clairement un
corps*, il n’est pas inutile* d’étre éclairé* aussi sur les corps* qui I’entou-
rent; c’est en des termes similaires que s’est exprimé le tres brillant*
Secrétariat de 1’ Académie royale des Sciences qui se réunit a Paris [Préface



DISCOURS SUR LA VANITE ET L' IMPORTANCE DES SCIENCES 33

de I'Histoire de I’Académie Royale des Sciences'®®]. Enfin, il n’est pas stérile

d’expérimenter /’inutilité* de certaines choses, afin de ne pas leur accorder
de I'importance ni d’étre abusé par elles, mais de sorte que nous soyons tan-
tot nous-mémes portés ailleurs et que tantdt nous y poussions autrui: et si cela
arrive, méme si nous nous sommes €puisés sur des inepties* [in nugis], il ne
faut pas se lamenter sur le sacrifice du temps que nous y avons passé.

Mais il ne faut pas nier le fait que les études engloutissent un immense
travail et de nombreux efforts [magnum laborem, multas molestias]. Mais qui
pourrait ignorer que dans tous les arts, dans toutes les organisations de la vie
la peine qui est requise n’est pas mince ? Qui pourrait ignorer que c’est au
prix de la peine que chaque chose est vendue aux mortels ? Qui pourrait
1gnorer que ce qui est beau est de prime abord ardu ? Et qui pourrait nier que
les vices* [vitia] aussi, que les écoles de la corruption*® et de la méchanceté,
entrainent eux aussi de grandes peines et de grandes épreuves? C’est
pourquoi ils ne doivent pas démotiver les dmes*, ils ne doivent pas briser le
zele ces travaux qui sont liés aux études; car toutes ces difficultés seront
compensées justement et méme davantage par la qualité de chacun des
résultats, par les fruits qui seront récoltés et surtout par la douceur
[suavitate]'™ qu’elles engendrent.

Mais que dirais-je de ces vices* [de vitiis], chers auditeurs, de cette
maladie* [contagio]® dont la gente cultivée, en grande partie, est atteinte ?
S’il est vrai que [ces savants] sont engendrés, instruits, choyés par la Science,
il n’y a aucune raison pour qu’elle subisse a leur place une haine justifiée. Et
qu’y a-t-il de plus injuste que les fautes des hommes qui mésusent d’objets
dont il font un triste usage retournent I'injure sur une réalité dont je ne dirai
méme pas qu’elle est innocente, mais bien plus qu’elle est sainte ? Si cela
devait étre permis, mémes les récoltes qui nourrissent les hommes leur vie
durant, méme la /umiére* [lumen] du soleil qui éclaire* [illustrar] tout'’ et
méme les oracles de Dieu ne pourrait étre délivrés de la malveillance. Si par
contre les dmes* des savants étaient conformées comme il le faudrait, si elles
portaient toutes leur attention a la nature des sciences et a ses sectateurs, si
elles les ramenaient a leur juste place, ou elles tendent naturellement, 6 com-
bien ils pourraient se voir eux-mémes inébranlables. Ils ne cultiveraient pas
tant la mémoire que le jugement; il ne formeraient pas tant les esprit que les
meeurs; ils ne chercheraient pas tant dans leur étude /a vaine* ostentation
[inanem ostentationem] que les fruits véritables; ils ne s’occuperaient plus de
ce qui est accepté par les autres, de ce qui est dit a leur sujet, mais de ce qui
est plus vrai*, plus certain*, plus juste; ils embrasseraient avec grandeur
d’dme* la vérité* partout ou elle s’ offre, quelle que soit leur opinions, leur
sentiments, leurs avantages et [méme] contre leur amour propre [suace
philautice adversas]; enfin toujours modestes, toujours respectueux, toujours
bienveillants, ils se montreraient des disciples et des candidats de la vraie
sagesse.



34 J.-A. TURRETTINI

Dans ces conditions, chers auditeurs, qu’est-ce que la cité*'*?, la
religion®?, le monde, I’Eglise pourraient craindre des ces sciences ? Quels
fruits, au contraire, quels avantages, quels honneurs ne promettent-elles pas ?
Les gens de science ne seront pas inutiles*;, et méme ils consacreront tous
leurs efforts au bien public; les cloitres, les colleges, les académies, les
¢glises n’abonderont plus en adorateurs stériles des lettres, nés pour consom-
mer leur fruit; car tous seront sollicités pour promouvoir le bien commun.
Leurs efforts ne porteront plus sur de vains* et inutiles* objets [non in vanis,
non in superfluis], encore moins sur des mauvais ou des répréhensibles;
partout éclatera la remarquable excellence, la véntable utilité* de leurs
efforts. Plus de disputes*'**, plus de tumulte, plus de rivalité, si ce n’est pour
le bien. L’athéisme* ne sera pas a craindre*, car qu’est-ce qui pourrait
davantage mener a Dieu que la contemplation de son ceuvre ? Pas d’hérésies
et d’erreurs®; car si I’on recherche la vérité* avec sincérité et sérénité, il est
impossible qu’elle n’émerge pas, au moins dans la nécessité. Enfin pas de
défenseur du plaisir*'® [libidinis], par de promoteur des vices* ne pourront
étre comptés parmi les savants; au contraire ils mettront leur mceurs a
I'unisson avec leurs efforts en vue d’une honnéteté totale, de la piété, de la
sainteté.

O pourquoi n’est-ce pas, remarquables auditeurs, un tel visage que
présente la république des lettres ? O pourquoi n’est-ce pas dans un tel état
d’esprit, dans de telles études, dans de telles moeurs que vivent tous les
enfants des Muses ? Qu’il serait grand I’honneur qui en découlerait pour la
culture ! Qu’elle serait grande la louange sur toutes les bouches, la salu-
tation ! En vérité, ce que Pétrone disait de 1’éloquence corrompue* de son
époque [Pétrone, Satyricon, initium], s applique aux €tudes en général: «on a
beau parler de la paix que vous avez instaurée, 6 vous qui étes lettrés, c’est
vous qui les premiers étes responsables de la déchéance de la culture.» Certes
j’ai souvent pes¢ en moi-méme, avec une dme* emplie de doute, pour savoir
si davantage de bien ou de mal ¢était sorti des académies, autant
d’enseignements vains* [vanal, confus* [incondita), €¢loignés de 1’usage sont
le plus souvent transmis par les académies; autant d’éléments susceptibles de
pervertir* 1’esprit plutdt que de le cultiver. Autant de semences du vice*, de
I’entétement, de I’arrogance, du goiit de /a dispute*, de la chicane et de la
corruption®'*® [altercandi, vitiligandi, & convitiandi libidinis) plutdt que de
la sagesse, de la piété* et de la vertu* sont répandues par leur biais dans les
ames. IIs sont absents, je I’avoue, ils sont presque absents ces vices™ (c’est la
clémence de Dieu qui est votre louange, hommes illustres), ils sont absents,
disais-je, de notre grande, d’un point de vue au moins, Académie; certes il en
est d’autres plus illustres*, plus anciennes'®’, plus célébres [que I’ Académie
de Geneve], mais, si je peux le dire sans porter malheur, je ne sais s’il en est
ailleurs de plus saine et de plus apte a générer un esprit juste. Mais s’il devait
subsister quelque vice* (qui oserait nier qu’il en reste), quelque erreur*,
quelque défaut, par Dieu immortel, que chacun de nous ne renonce jamais, en



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 35

fonction de ses capacités, dans la position qui est la sienne, a I’amender, le
corriger et le remplacer; nous aurions décidé que chez nous c’est vanité*
[frustra] que de faire des discours sur les lettres, que c’est vanité* que ceux
qui enseignent, que c’est vanité* que ceux qui sont enseignés, si ce prix que
nous attribuons a la culture n’avait pas ét¢ a la fin prouvé par la réalité elle-
méme et si nos études et nos meceurs n’avait pas démontré leur excellence et
leur avantage [preestantiam & commodal.

Traduction d’Emmanuelle METRY PERONE
(Bibliotheca Bodmeriana, Cologny)

Notes

' Ce titre vaut bien sfir pour 1737. Turrettini n’a accédé a cette chaire de théologie

que le 29 septembre 1705, succédant a Louis Tronchin apres son décés. Au moment
de la préparation de son Discours (premier semestre de 1705), le jeune professeur
Turrettini occupait donc la chaire d’histoire ecclésiastique (depuis 1697).

2 FEdition Paul Veyne;, Robert Laffont, «Bouquins», 1993, p. 901 («Stude, non ut
plus aliis scias, sed ut melius»). Voir une formule proche chez Rousseau (ci-dessous
note 57). Sur Sénéque chez Turrettim et chez Rousseau, voir ci-dessous, notes 78,
108, 143, 177. Rousseau pour la rédaction de son discours utilise lui aussi les lettres
88, 89, 95, 105 a Lucilius. Il utilise surtout Montaigne, chez qui de telles références
aux mémes lettres de Sénéque sont omniprésentes. Alors que 1’autorité de Montaigne
est assumée dans le Premier Discours, elle est par contre absente, du moins sur le
mode explicite, chez Turrettini.

?  Les étudiants sont le public naturel de I’ Académie.

* 1l est remarquable que le sujet de la d1spute comprenne a la fois la theése et
I"antithése: Turrettini ne se prononce a priori ni pour une préférence en faveur de
’opinion célébrant les sciences, ni (comme en décidera Rousseau en répondant a la
Question de I’Académie de Dijon) en faveur de la position hostile.

> Turmettini fait état de discours académiques antérieurs ayant déja abordé des
questions trés proches de celle de I’importance et de la vanité des arts. Voir parmi ces
sujets traités: De ludis seecularibus academicce questiones, 1701, De seculo XVII.
Erudito et hodiemis literarum periculis. Oratio academica, 1704; De eruditionis et
pietatis nexu. Oratio academica, 1706, et I'important discours De studiis emendandis
et promovendis. Oratio academica (1706) auquel Jacob Vemet se référe dans son
discours dialogué sur les sciences et les arts, lors des promotions de 1751.

®  «L’ouvrage que je me propose d’examiner [une Réfutation de mon Discours par
Bordes] est rempli de sophismes agréables qui ont encore plus d’éclat que de subtilité,
et qui, séduisant par un certain coloris de style et par les ruses d’une logique adroite,
sont doublement dangereux [...] j’emploierai uniquement dans cette discussion la
simplicité et le zeéle d’'un ami de la vérité* et de I’humanité [...]» (Préface d'une
seconde lettre a Bordes, 107). Remarquons qu’a I’'inverse Jacob Vemet (1751) accuse
le Discours de Rousseau de n’étre que cosmétique de rhéteur et arsenal de sophiste — a
I’opposé de celui de Turrettini.

7 La dénonciation de la vanité* du savoir pédant des érudits* est traditionnelle.
Rousseau participe bien sfir a cette critique. A ses yeux, la démarche démonstrative
procédant, a propos de morale, par accumulation d’érudition*, est inepte*: «Il faudra



36 J.-A. TURRETTINI

donc disputer*. Voila donc Hérodote, Strabon, Pomponius Mela aux prises avec
Xenophon, Justin, Quinte-Curce, Tacite; nous voila dans les recherches de critiques,
dans les antiquités, dans 1’ érudition*. Les brochures se transforment en volumes, les
livres se multiplient, et la question s’oublie: c’est le fort des disputes* de littérature,
qu’apres des in-folio d’éclaircissements, on finit toujours par ne savoir plus ou I’on
est [...]» (Réponse a Gautier, 61). L’accumulation d’érudition* est encore en proces
ailleurs: «Il n’y aurait guére moyen, a moins de vouloir étre aussi diffus que ’auteur,
de répondre a la nombreuse collection des passages latins, des vers de La Fontaine, de
Boileau, de Moliére, de Voiture, de Regnard, de M. Gresset» (Réponse a Lecat, 99).

8 Philosophe*: Terme extrémement fréquent, de sens ambivalent, dans le Premier
Discours et dans les Continuations: voir 1’étude exhaustive de Pierre Hartmann,
«Rousseau et la philosophie. Une enquéte sur le terme ‘philosophie’ et ses dérivés
dans les ceuvres d’avant la rupture», AJJR, 43, 2001, p. 129-180.

A la grande différence de Rousseau, Turrettini ne pose pas la question & partir
d’un positionnement personnel extérieur exhibé comme tel. Il est au contraire soli-
daire des hommes de science et il assume une telle appartenance. Rousseau se pose en
admonestateur rustique étranger a la communauté «savante» des philosophes et des
artistes courtisans de Paris.

19 Vain* est I’'une des épithétes les plus fréquentes chez Rousseau; voir notes 103,
110. Pour d’autres antécédents catholiques et frangais signalons la theése de Karine
Lanini, Dire la vanité* a ['dge classique. Paradoxes d'un discours (Paris III-
Sorbonne nouvelle, 15 déc. 2003).

' Orgueil*: voir note 116.

12 Utile* / inutile*: voir notamment notes 17, 102, 123, 127, 158, 187.

13 Pour la satire de 1’auto-glorification abusive chez les déclamateurs, voir DSA II,
56; cité notes 115, 134; et 136 («science orgueilleuse») et 116 («1’orgueil de tous les
savants» ). Cf. «La condition de I’orgueilleux* est sans remeéde* car la racine du mal
est en lui» (Ecclésiastique, 3: 28). Voir L'Orgueil de la littérature, éd. Jacques
Berchtold et Christopher Lucken, Genéve, Droz, 1999.

' «Que contiennent les écrits des philosophes* les plus connus ? Quelles sont les
lecons de ces amis de la sagesse 7 A les entendre, ne les prendrait-on pas pour une
troupe de charlatans* criant, chacun de son c6té, sur une place publique: ‘Venez a
moi, c’est moi seul qui ne trompe point’ 7» (DSA II, 72). «Ce n’est pas sans raison
que Socrate, regardant 1’étalage d’une boutique, se félicitait de n’avoir & faire de rien
de tout celan (Derniére Réponse a Bordes, 95).

15 Parler contre les sciences et les belles lettres: Turrettini annonce qu’il ne le fait
que dans une premiére partie et demande qu’on veuille bien I’excuser de devoir
infliger celle-ci a son auditoire d’hommes instruits.

16 Envie*: voir infra, notes 74, 117.

7 Inutile*: voir notes 123, 187; «O vous, ministres de la Loi qui m’y est annoncée,
donnez-vous moins de peine pour m’instruire de tant de choses inutiles*. Laissez la
tous ces livres savants qui ne savent ni me convaincre ni me touchem (Réponse au roi
de Pologne, 49). «Quoi ! faut-il donc supprimer toutes les choses dont on abuse ? Oui
sans doute, répondrai-je sans balancer: foutes celles qui sont inutiles*; toutes celles
dont 1’abus fait plus de mal que leur usage ne fait de bien» (55). «Il n’est prescrit
d’étre savant que dans les choses qui ne peuvent nous servir de rien; et nos enfants
sont précisément élevés comme les anciens athlétes des jeux publics, qui, destinant
leurs membres robustes a un exercice inutile* et superflu, se gardaient de ne les



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 37

employer jamais a aucun travail profitable» (Préface a Narcisse, 966). Et voir, treize
ans apres la Question de Dijon, Rousseau sensible au reproche d’étre 1’apologue du
misanthrope: « Vos gens de lettres ont beau crier qu'un homme seul est inutile* a tout
le monde et ne remplit pas ses devoirs dans la société, j’estime, moi, les paysans de
Montmorency des membres plus utiles* de la société que tous ces tas de désceuvrés
payés de la graisse du peuple pour aller six fois la semaine bavarder dans une
académie» (Quatrieéme Lettre a Malesherbes, OC I, 1143).

'8 Vice* chez les savants: «La nature humaine, au fond, n’était pas meilleure; mais
les hommes trouvaient leur sécurité dans la facilité de se pénétrer réciproquement, et
cet avantage, dont nous ne sentons plus le prix, leur épargnait bien des vices*»
(DSAT, 31), «Tandis que les vices* conduits par les beaux-arts s’introduisaient
ensemble dans Athénes, tandis qu'un tyran y rassemblait avec tant de soin les
ouvrages du prince des poétes, tu [Sparte] chassais de tes murs les arts et les artistes,
les sciences et les savants» (39), «Quelques sages, il est vrai, ont résisté au torrent
général et se sont garantis du vice* dans le séjour des Muses» (40), «Les sciences et
les arts doivent donc leur naissance & nos vices*» (DSA 1II, 52), «Ce fut alors le
comble de la dépravation; et /es vices* ne furent jamais poussés plus loin que quand
on les vit, pour ainsi dire, soutenus a I’entrée des palais des Grands sur des colonnes
de marbre, et gravés sur des chapiteaux corinthiens» (63). « ‘La science n'est bonne a
rien, et ne fait jamais que du mal, car elle est mauvaise par sa nature. Elle n’est pas
moins inséparable du vice* que l'ignorance* de la vertu*. Tous les peuples lettrés ont
toujours été corrompus*; tous les peuples ignorants* ont été vertueux*: en un mot, il
n'y a de vices* que parmi les savants, ni d’homme vertueux* que celui qui ne fait
rien. Il y a donc un moyen pour nous de redevenir honnétes gens, c’est de nous hdter
de proscrive la science et les savants, de briller nos bibliothéques*, fermer nos
Académies, nos Colléges, nos Universités, et de nous replonger dans toute la barbarie
des premiers siécles.” Voila ce que mes adversaires ont trés bien réfuté: mais aussi
jamais n’ai-je dit ni pensé un seul mot de tout cela, et I’on ne saurait rien imaginer de
plus opposé & mon Systéme [...]. Les arts et les sciences apres avoir fait éclore les
vices*, sont nécessaires pour les empécher de se toumner en crimes» (Préface a
Narcisse, 972).

1% Eugéne Ritter n° 1: «Si nos sciences sont vaines* dans 1’objet qu’elles se propo-
sent, elles sont encore plus dangereuses par les effets qu'elles produisenty (DSA 11,
54).

% Voir la conclusion de DSA I: «Le voile* épais dont [la sagesse éternelle] a couvert
toutes ses opérations semblait nous avertir assez qu’elle ne nous a point destinés a de
vaines* recherches. Mais est-il quelqu’une de ses legons dont nous ayons su profiter,
ou que nous ayons négligée impunément ? Peuples, sachez donc une fois que /a
nature* a voulu vous préserver de la science, comme une mere arrache une arme
dangereuse des mains de son enfant (Montaigne I, 25 ‘C’est un dangereux glaive, [qui
embarrasse celui qui le porte], s’il est en mam faible et qui n’en sache 1’usage, ut
Sfuerit melius non didicisse [de sorte qu'’il aurait mieux valu n'avoir pas appris],
Cicéron, Tusculanes’), que tous les secrets qu’elle vous cache sont autant de maux
dont elle vous garantit, et que la peine que vous trouvez a vous instruire n’est pas le
moindre de ses bienfaits. Les hommes sont pervers; ils seraient pires encore, s’ils
avaient eu le malheur de naitre savants» (DSA I, 48-49). Au début de la Seconde
Partie, Rousseau attribuera méme des intentions malfaisantes au dieu égyptien Thot,
lorsqu’il fit passer I’homme analphabéte a 1’état de lettré (51-52).



38 J.-A. TURRETTINI

21 L’ignorance* (la bonne est a distinguer de la mauvaise) est omniprésente chez

Rousseau (voir notamment notes 30, 32, 33, 142, 145, 168, 179). Dans un texte trés
tardif, les Dialogues, «Le Frangais» retient I’extrait suivant comme particuliérement
représentatif des productions scandaleuses de «J.J.»: «Les gens de lettres. [...] “Les
hommes ne doivent point étre instruits 4 demi. S’ils devaient rester dans I’erreur*,
que ne les laissiez-vous dans I’ lgnorance* ? A quoi bon tant d’écoles et d’universités
pour ne leur apprendre rien de ce qui leur importe & savoir ? Quel est donc 1’objet de
vos colleges, de vos académies, de toutes vos fondations savantes ? Est-ce de donner
le change au peuple, d’altérer sa raison d’avance, et de ’empécher d’aller au vrai* ?
Professeurs de mensonge*, c’est pour ’égarer que vous feignez de I'instruire, et
comme ces brigands qui mettent des fanaux sur les écueils, vous I’éclairez pour le
?erdre ” Lettre a M. de Beaumont» (IIIe Dialogue, OC1, 918).

Voir infra, «a travers un miroir des plus opaques» et note 98. Voir fin de la
Premiére Partie: «Le voile épais dont [la sagesse éternelle] a couvert toutes ses
opérations...» (DSA 1, 48-49; voir notes 20, 65).
= Disputer le pour ou le contre*: cf. «Bel amour de la vérité* qui tremble qu’on
examine le pour et le contre* ! Dans les recherches de Philosophie, le meilleur moyen
de rendre un sentiment suspect, c¢’est de donner I’exclusion au sentiment contraire»
(Réponse a Lecat, 99). Voir notes 34, 165, 194.

2 «C’est une question a examiner, s’il serait avantageux aux hommes d’avoir de la
science, en supposant que ce qu’ils appellent de ce nom le méritat en effet: mais c’est
une folie de prétendre que les chiméres de la philosophie*, les erreurs* et les
mensonges* des philosophes* puissent jamais étre bons a rien» (Derniére Réponse a
Bordes, 73).

B «Je fis voir que la source de nos erreurs* sur ce point vient de ce que nous
confondons nos vaines* et trompeuses* connaissances avec la souveraine Intelligence
qui voit d’un coup d’ceil la vérité* de toutes choses. La science, prise d’une maniére
abstraite, mérite toute notre admiration. La folle science des hommes n’est digne que
de risée et de mépris» (Préface a Narcisse, 965).

% «Mais comment se peut-il faire que les sciences, dont la source est si pure et la fin
si louable, engendrent tant d’impiétés, tant d’hérésies, tant de systémes absurdes, tant
de contrariétés, tant d’inepties*, tant de satires ameéres, tant de misérables romans, tant
de vers licencieux, tant de livres obscénes 7 (Réponse au roi de Pologne, 36). «Les
premiers Philosophes* se firent une grande réputation en enseignant aux hommes la
pratique de leurs devoirs et principes de la vertu*. Mais bientdt ces préceptes étant
devenus communs, il fallut se distinguer en frayant des routes contraires. Telle est
lorigine des systémes* absurdes* des Leucippe, des Diogéne, des Pyrrhon, des
Protagoras, des Lucrece. Les Hobbes, les Mandeville et mille autres ont affecté de se
distinguer méme parmi nous...» (Préface a Narcisse, 965-966).

* Rousseau se référe a Cicéron. «Je suis siir qu’il n’y a pas actuellement un savant
qui n’estime beaucoup plus 1’éloquence de Cicéron que son zéle, et qui n’aiméat mieux
avoir composé les Catilinaires que d’avoir sauvé son pays» (Derniére Réponse a
Bordes, 83). «On veut que j’aie pris dans Clénard un mot de Cicéron» (Réponse a
Lecat, 100; note de Rousseau). Voir notes 150, 151.

2 Le mot théorie est absent du Discours de Rousseau.

¥ Le terme obscur* est particuliérement en faveur dans le texte de Turrettini. Sur les
«travaux éclairés* des savants» et la «foule d'écrivains obscurs* et de lettrés oisifs*»
(DSA 11, 56), voir note 39, 52, 191; «Pour nous, hommes vulgaires, & qui le ciel n’a



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 39

point départi de si grands talents et qu’il ne destine pas a tant de gloire, restons dans
notre obscurité*» (fin de DSA 11, 77), «A travers [ 'obscurité* des anciens temps et la
rusticité* des anciens peuples, on apergoit chez plusieurs d’entre eux de grandes
vertus*, surtout une sévérité de meeurs qui est une marque infaillible de leur pureté, la
bonne foi, I’hospitalité, la justice, et, ce qui est trés important, une grande horreur
pour la débauche, mere féconde de tous les autres vices*» (Demiére Réponse a
Bordes, 14-75).

A propos de I'importante défense de I'ignorance* chez Rousseau, voir renvois
dans les notes 21, 33.
31 Meétaphore de I’édification et de 1’étayage: «Le luxe sert au soutien des Etats,
comme les cariatides servent a soutenir les palais, qu’elles décorent; ou plutdét comme
ces poutres dont on étaye des batiments pourris, et qui souvent achévent de les
renversen» (Derniére Réponse a Bordes, 79-80), «J a1 tiché d’élever un monument
qui ne dit point a I’art sa force et sa solidité: la vérité* seule, a qui je I’ai consacré, a
droit de le rendre inébranlable» (96).
2 «A I'ignorance* méprisée, on substituera un dangereux pyrrhonisme. Il y aura des
exces proscrits, des vices* déshonorés, mais d’autres seront décorés du nom de
vertus*» (DSA 1, 32); sur Pyrrhon voir Préface a Narcisse, 965; cité note 26).
3 Eugeéne Ritter n° 2: prosopopée de Socrate: « ‘Nous ne savons, ni les sophistes*, ni
les poetes, ni les orateurs, ni les artistes, ni moi, ce que c’est que le vrai*, le bon et le
beau. Mais 1l y a entre nous cette différence, que, quoique ces gens ne sachent rien,
tous croient savoir quelque chose. Au lieu que moi, si je ne sais rien, au moins je ne
suis pas en doute. De sorte que toute cette supériorité¢ de sagesse qui m’est accordée
par I’oracle, se réduit seulement a étre bien convaincu que j ignore* ce que je ne sais
pas.” Voila donc le plus sage des hommes au jugement des dieux, et le plus savant des
Athéniens au sentiment de la Grece entiere, Socrate, faisant 1’éloge de !’ignorance™ '»
(DSA 1, 41-44), vorr note 179. On reproche a juste titre 4 Rousseau d’avoir trop vite
fait de Socrate un panégyriste de /’ignorance*. Dans différentes Réponses, il revient
sur ce prétendu éloge ! 'ignorance* et, sur la défensive, il en précise mieux le sens: «Je
conviens donc, que Socrate n’a songé qu’a relever les vices* des Philosophes® de son
temps: mais je ne sais qu’en conclure, sinon que des ce temps-la les vices* pullulaient
avec les Philosophes*» (Réponse au roi de Pologne, 55; suite voir note 17). « On
nous oppose un jugement de Socrate, qui porta, non sur les savants, mais sur les
sophistes®, non sur les sciences, mais sur l'abus qu'on en peut faire’. Que peut
demander de plus celu1 qui soutient que toutes nos sciences ne sont qu’abus et tous
nos savants que de vrais sophistes* ? ‘Socrate [... ] censurait avec justice l'orgueil*
de ceux qui prétendaient tout savoir.’ C’est-a-dire ['orgueil* de tous les savants»
(Derniére Réponse a Bordes, 94). «S1 tous les hommes étaient des Socrates, la science
alors ne leur serait pas nuisible, mais ils n’auraient aucun besoin d’elle» (Préface a
Narcisse 971).
3 Rousseau est agacé par la gratuité et la vanité* des démonstrations intellectuelles
pro et contra. Soulignons cependant qu’il est I’ennemi plus encore du dogmatisme
prévalant dans les Questions d’Académie (de Paris), qui imposent aux candidats, a
propos des sujets de morale proposés, telle conclusion pro, avant méme 1’examen:
«Dans les recherches de Philosophie, le meilleur moyen de rendre un sentiment sus-
pect, c’est de donner I’exclusion au sentiment contraire: quiconque s’y prend ainsi, a
bien I’air d’'un homme de mauvaise foi, qui se défie de la bonté de sa cause. Toute la
France est dans l’attente de la Piéce qui remportera cette année [1752] le Prix a



40 J.-A. TURRETTINI

I’ Académie Frangaise [«Que I’Amour des Lettres impose I’Amour de la Vertu*»], non
seulement elle effacera trés certainement mon Discours, ce qui ne sera guere difficile,
mais on ne saurait méme douter qu’elle ne soit un chef-d’ceuvre. Cependant, que fera
cela a la solution de la question ? rien du tout; car chacun dira, aprés 1’avoir lue: Ce
discours est fort beau; mais si [’Auteur avait eu la liberté de prendre le sentiment
contraire, il en et peut-étre fait un plus beau encore» (Réponse a Lecat, 99). Voir
notes 23, 165.

3 «Le philosophe* qui se flatte de pénétrer dans les secrets de Dieu ose associer sa
prétendue sagesse a la sagesse éternelle: il approuve, il blame, il corrige, il prescrit
des lois a la nature* et des bornes a la divinité, et tandis qu’occupé de ses vains*
systéemes*, 1l se donne mille peines pour arranger la machine du monde, le laboureur
qui voit la pluie et le soleil tour a tour fertiliser son champ, admire, loue et bénit la
main dont 1l regoit ces grices, sans se méler de la maniére dont elles lui parviennent.
I1 ne cherche point a justifier son ignorance* ou ses vices* par son incrédulité. I1 ne
censure point les ceuvres de Dieu et ne s’attaque point & son maitre pour faire briller
sa suffisance» (Réponse au roi de Pologne, 41).

% «Répondez-moi donc, philosophes* illustres; vous par qui nous savons en quelles
raisons les corps* s’attirent dans le vide; quels sont, dans les révolutions des planétes,
les rapports des aires parcourues en temps €gaux; quelles courbes ont des points
conjugués, des points d’inflexion et de rebroussement; comment ['homme voit tout en
Dieu; comment I'dme* et le corps* se correspondent sans communication, ainsi que
Sferaient deux horloges, quels astres peuvent étre habités, quels insectes se repro-
duisent d’une maniére extraordinaire ? Répondez-moi, dis-je, vous de qui nous avons
regu tant de sublimes connaissances, quand vous ne nous auriez jamais rien appris de
ces choses, en serions-nous moins nombreux, moins bien gouvemés, moins redou-
tables, moins florissants ou plus pervers ? Revenez donc sur I'importance de vos
productions; et si les travaux des plus éclairés* de nos savants et de nos meilleurs
citoyens nous procurent si peu d’usilité*, dites-nous ce que nous devons penser de
cette foule d’écrivains obscurs* et de lettrés oisifs*, qui dévorent en pure perte la
substance de I’Etaty (DSA II, 55-56). Notons que Ba[r]rillot, I’éditeur genevois de
Turrettini et de Rousseau, a aussi publi¢ un ouvrage d’un auteur auquel Jacob Vemet
s’oppose mais que Rousseau étudie de prés: [Marie Huber,] Le systéme des anciens et
des modernes, concilié par |'exposition des sentiments de quelques théologiens sur
[’état des dmes* séparées des corps*, 1733.

3 «L’un prétend qu’il n’y a point de corps* et que tout est en représentation.
L’autre, qu’il n’y a d’autre substance que la matiére ni d’autre dieu que le monde.
Celui-ci avance qu’il y a ni vertus* ni vices*, et que le bien et le mal moral sont des
chiméres. Celui-1a, que les hommes sont des loups et peuvent se dévorer en siireté de
conscience. O grands philosophes* | que ne réservez-vous pour vos amis et pour vos
enfants ces legons profitables; vous en recevriez bientdt le prix, et nous ne craindrions

as de trouver dans les notres quelqu’un de vos sectateurs» (DSA 11, 72-73).

8 «Il ne faut qu’examiner de prés la vanité* et le néant de ces titres orgueilleux* qui
nous ¢blouissent, et que nous donnons si gratuitement aux connaissances humaines.
Considérons donc les sciences et les arts en eux-mémes. Voyons ce qui doit résulter
de leur progrés*, et ne balangons plus a convenir de tous les points oli nos raisonne-
ments se trouveront d’accord avec les inductions historiques» (fin de la premiére
partie; DSA 1, 49-50).



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 41

¥ L’importance de la métaphore des ténébres* (pour désigner I’état dont il est
souhaitable de sortir) est remarquable chez Turrettini. Rappelons que Genéve a pour
devise Post tenebras* lux*, dont le sens rénové saluait depuis un siécle et demi la
sortie de 1’obscurantisme catholique. L’ incipit de la Premiére Partie du Discours est
célebre (il va en apparence a I’encontre de la thése qui sera soutenue): «C’est un grand
et beau spectacle de voir I’homme sortir en quelque maniére du néant par ses propres
efforts; dissiper, par les lumiéres* de sa raison les ténébres* dans lesquelles la nature
I’avait enveloppé» (DSA I, 27). On le sait, la phobie des rénébres* chez Rousseau
devait plus tard donner lieu a une application personnelle et & de saisissantes représen-
tations de soi entouré des «murs des ténébres*» du complot (Confessions, Dialogues,
Réveries). Notes 29, 52, 139, 164, 191.

© Plus..., plus...: Cf. «Moins on sait, plus on croit savoin (La note de Rousseau
concemne un passage, DSA II, 54, qui, précisément, démarque de pres un passage du
texte de Turrettini). L’idée d’envers creusé selon une logique négative obéissant a un
principe de «symétrie inverse» est chére a I’argumentaire de Rousseau. Non pas seule-
ment parce que, systématiquement, plus on découvre de vérités*, plus croit le nombre
d’informations qui nous tiennent a distance de la Vérité*. Mais aussi: «‘Plus il
connait, plus il sent qu’il a de connaissances a acquérir [ce que voudrait m’opposer le
roi de Pologne]’ C’est-a-dire que ’'usage de tout le temps qu’il perd est de I’exciter a
en perdre encore davantage: mais il n’y a guére qu’'un petit nombre d’hommes de
génie en qui la vue de leur ignorance* se développe en apprenant, et c’est pour eux
seulement que 1’étude peut étre bonne» (Réponse au roi de Pologne, 41). Encore dans
les Dialogues, «le Francais» citera un passage de 1I’Emile soulignant ce méme principe
de proportion* inverse, parmi les aberrations rédigées par J.-J.: «Les gens de lettres:
“Qui est-ce qui nie que les savants sachent mille choses vraies* que les ignorants*
ne sauront jamais ? Les savants sont-ils pour cela plus prés de la vérité* ? Tout au
contraire, ils s’en éloignent en avangant, parce que la vanité* de juger faisant encore
plus de progrés* que les lumiéres*, chaque vérité* qu’ils apprennent ne vient qu’avec
cent jugements faux*. Il est de la demiére évidence que les compagnies savantes de
I’Europe ne sont que des écoles publiques de mensonge®, et trés sirement il ya plus
d'erreurs* dans ’Académie des sciences que dans tout un peuple de Hurons.” Emile,
L. 3» (Début du ITI° Dialogue, OC 1, 917-918).

41 Les termes vraisemblable et plausible sont absents du Discours de Rousseau.

2 «La critique elle-méme, dont on fait tant de bruit, n’est qu’un art de conjecturer,
I’art de choisir entre plusieurs mensonges™* celui qui ressemble le mieux a la vérité*»
(Emile IV, OC IV, 528). Turrettini avait prononcé sa legon inaugurale devant
I’ Académie de Genéve (décembre 1705) sur De Theologo Veritatis* et Pacis Studioso
(publiée en 1716). La somme de Jacob Vernet synthétisant les idées de Turrettini a
pour titre: Traité de la vérité* de la Religion chrétienne, tiré de J.-A. Turrettini. La
recherche passionnée de la vérité* et le contrat intransigeant de ne dire qu’elle seule
(au risque de déplaire, au risque du martyre) est la vocation de Rousseau, révélée a la
suite des virulentes polémiques autour de son Premier Discours. En 1758 1l adoptera
comme devise le vers d’une satire de Juvénal: «vitam impendere vero*». Pour de
nombreuses citations autour de la vérité* chez Rousseau, voir notes 40, 43, 45, 48, 92.
“ Eugéne Ritter n° 3: Le mot critére* constitue un néologisme, un hellénisme éton-
nant de la part de Rousseau. La fagon dont le terme apparait se rapproche de
’argumentation de Turrettini: «Que de dangers ! que de fausses* routes dans I’inves-
tigation des sciences ! Par combien d’erreurs*, mille fois plus dangereuses que la



42 J.-A. TURRETTINI

vérité* n’est utile*, ne faut-il point passer pour arriver a elle ? Le désavantage est
visible; car le faux* est susceptible d’une infinit¢ de combinaisons, mais la vérité* n’a
qu’'une maniére d’étre. Qui est-ce d’ailleurs, qui la cherche bien sincérement ? méme
avec la meilleure volonté, a quelles marques est-on sfir de la reconnaitre ? Dans cette
foule de sentiments différents, quel sera notre criterium™ pour en bien juger ? Et ce
qui est le plus difficile, si par bonheur nous la trouvons a la fin, qui de nous en saura
faire un bon usage 7 (DSA 11, 53-54).

M La discussion sur I’évidence est absente du DSA. Le terme apparait: «La science
est trés bonne en soi, cela est évident, et 1l faudrait avoir renoncé au bon sens pour
dire le contraire» (Réponse au roi de Pologne, 36). Voir notes 40 («de la dermeére
évidencey), 181.

¥ Erreur*: «Combien d'erreurs*... In (DSA II, 53, voir note 43), a propos de
«savoir déméler ['erreur* de la vérité*» (DSA 11, 67), voir note 57. «C’est une
question a examiner, s’il serait avantageux aux hommes d’avoir de la science, en
supposant que ce qu’ils appellent de ce nom le méritat en effet: mais c’est une folie de
prétendre que les chimeres de la philosophie*, les erreurs* et les mensonges* des
philosophes* puissent jamais étre bons a rien» (Derniére Réponse a Bordes, 73). «En
tout état de cause, 1l est utile* aux hommes, sinon de connaitre la vérité *, au moins de
n'étre pas dans ['erreur*®, et c’en est une, la plus dangereuse de toutes de craindre
moins 1'erreur® que l'ignorance*, et d’aimer mieux, dans une altemative forcée, étre
vicieux* et misérables que pauvres et grossiers. [...] quant au Systéme que j’ai
soutenu, je le défendrai de toute ma force aussi longtemps que je demeurerai
convaincu qu’il est celui de la vériré* et de la vertu* et que c’est pour I'avoir
abandonné mal a propos que la plupart des hommes, dégénérés de leur bonté
primitive, sont tombés dans toutes les erreurs* qui les aveuglent et dans toutes les
miséres qui les accablenty (Préface d’une Seconde Lettre a Bordes, 105). Dans les
Dialogues, «Le Frangais» retient un passage sur les erreurs* jugé particulierement
représentatif des productions scandaleuses de J.-J. (voir notes 21, 46, 91).

4 «Je fis voir que la source de nos erreurs* sur ce point vient de ce que nous
confondons nos vaines* et trompeuses connaissances avec la souveraine Intelligence
qui voit d’un coup d’ceil la vérité* de toutes choses. [...] La folle science des hommes
n’est digne que de nisée et de mépris» (Préface a Narcisse, 965).

47 Le fantdme, le songe du scepticisme baroque de Calderon ou de Descartes sont
absents de la réflexion du Discours de Rousseau. Voir aussi note 184.

®  «Répondez ... philosophes* illustres [...] comment ’homme voit tout en Dieu;
comment ['dme* et le corps™* se correspondent sans communication, ainsi que feraient
deux horloges» (DSA I1, 55; voir note 36; et 72-73; cité ci-dessus, note 37). Rousseau
aprement attaché a la vérité* est intéressé par De la Recherche de la Vérité*. Ou l'on
traite de la nature de ['esprit de I’homme, et de | 'usage qu'il en doit faire pour éviter
'erreur* des sciences. L ouvrage (qui reprend un titre de Descartes) avait suscité la
réfutation virulente du Grand Amauld, janséniste: Des vraies et des fausses idées:
contre ce qu'enseigne ['auteur de la ‘Recherche de la vérité'. Pour une contribution
récente sur le rapport de Rousseau a ces théses, voir Aloyse-Raymond Ndiaye, «Les
preuves de Dieu chez Rousseau, Malebranche et le Militaire philosophe», dans
Rousseau anticipateur, retardataire, Paris, L ’Harmattan, 2000, p. 111-134.

# Les termes «discernem, «discernement» sont absents du Discours.

%0 Sur un autre plan le Discours de Rousseau ne cesse d’essuyer le reproche de
reposer lui-méme sur une contradiction*. «N’est-ce qu'un paradoxe* dont il a voulu



DISCOURS SUR LA VANITE ET L' IMPORTANCE DES SCIENCES 43

amuser le public ? [...] Sa fagon de penser annonce un ceeur vertueux*: sa maniére
d’écrire décele un esprit cultivé: mais s’il réunit effectivement la science a la vertu*,
et que l'une, comme il s’efforce de le prouver, soit incompatible avec 1’autre;
comment sa doctrine n’a-t-elle pas corrompu* sa sagesse 7 ou comment sa sagesse ne
I’a-t-elle pas déterminé a rester dans 1’ignorance* 7 A-t-il donné a la vertu* la
préférence sur la science ? Pourquoi donc nous étaler avec tant de d’affectation une
érudition* si vaste et si recherchée ? A-t-il préféré, au contraire, la science a la
vertu* 7 Pourquoi donc nous précher avec tant d’éloquence celle-ci au préjudice de
celle-1a 7 Qu’il commence par concilier des contradictions*, [...] qu’il s’accorde avec
lu-méme !» (roi de Pologne Stanislas, Réfutation du DSA). «Je pourrais rapporter &
ce sujet ce que disaient les Péres de I’Eglise des sciences mondaines qu’ils mépri-
saient et dont pourtant ils se servaient pour combattre les philosophes* paiens.
Je pourrais citer la comparaison qu’ils en faisaient avec les vases des Egyptiens volés
par les Israélites [...]. Si la contradiction qu’on me reproche n’existe pas, il n’est
donc pas nécessaire de supposer que je n’ai voulu que m’égayer sur un frivole
paradoxe*; et cela me parait d’autant moins nécessaire que le ton que j’ai pris,
quelque mauvais qu’il puisse étre, n’est pas du moins celui qu’on emploie dans les
jeux d’esprity (Réponse au roi de Pologne, 39-40). Important dans le Discours de
Rousseau (avant de le devenir chez ses ennemis, précisément pour le qualifier!), le
mot paradoxe* est absent du Discours de Turrettini.

3! Rousseau ne reprend pas 1’hypothése cartésienne o sa raison serait abusée par un
génie malveillant.

52 Ténébres*: voir notes 29, 39, 139, 164, 191.

3 Pour Turrettini, la connaissance n’est pas sacrilége, 1’ignorance* n’est ni tenue en
haute estime, ni sacralisée: simplement on déplore que la connaissance échappe aux
efforts insuffisants des investigations humaines. Rousseau pour sa part ne cesse de
répéter qu’il elit été préférable que fit resté hors de notre portée ce qui ne nous
apporte que des malheurs: que demeure inaccessible ce que la Providence a heu-
reusement posé tel (a I’origine®: «notre heureuse obscurité*») et que ’on s’efforce
seulement a «rentrer en soi-méme» (DSA I, 27; et I’'importante conclusion de DSA I,
78) et voir la conclusion de DSA 1, 49; ci-dessus note 20.

* Turrettini veut montrer qu’il est au courant des idées de la science de son temps.
Le chrétien qu’il est concéde volontiers que 'univers créé est asservi aux lois de la
mécanique dont rendent compte les meilleurs des savants «modemes» et contempo-
rains. Cf. le passage trés significatif a cet égard de DSA 11, 55-56, ci-dessus, note 36).
%  Cf. la méme réticence spontanée dont fait état le Sganarelle de Moliére, avec une
simplicité touchante, face au credo maténialiste de son maitre athée et libertin (Dom
Juan, 111,1).

¢ Lanotion de plaisir*, importante pour Turrettini, ne joue presque aucun role dans
le Discours de Rousseau. Ba|r]rllot, I’éditeur genevois de Turrettini et de Rousseau, a
entre-temps publié un ouvrage important, la 7héorie des sentiments agréables de
Louis-Jean Levesque de Pouilly (1749). Voir notes 147, 195.

7 Rousseau est loin de partager un tel enthousiasme sur ces matiéres. En matiére
d’éducation, il dénonce I’exhibition polyglotte (voir note 154 !) et I’apprentissage des
langues mortes indiiment admirés chez les enfants. «Si la culture des sciences est
nuisible aux qualités guerriéres, elle I’est encore plus aux qualités morales. C’est dés
nos premiéres années qu’une éducation insensée ome notre esprit et corrompt* notre
jugement. Je vois de toutes parts des établissements immenses, ou I’on €léve a grands



+4 J.-A. TURRETTINI

frais la jeunesse pour lui apprendre toutes choses, excepté ses devoirs. Vos enfants
ignoreront* leur propre langue, mais ils en parleront d’autres qui ne sont en usage
nulle part: ils sauront composer des vers qu’a peine ils pourront comprendre: sans
savoir déméler /'erreur* de la vérité*, ils posséderont I’art de les rendre mécon-
naissables aux autres par des arguments spécieux: mais ces mots de magnanimité, de
tempérance, d’humanité, de courage, ils ne sauront ce que c’est; ce doux nom de
patrie* ne frappera jamais leur oreille; et s’ils entendent parler de Dieu, ce sera moins
pour le craindre* que pour en avoir peur. J'aimerais autant, disait un sage
[Montaigne], que mon écolier efit passé le temps dans un jeu de paume, au moins le
corps* en serait plus dispos. Je sais qu’il faut occuper les enfants, et que /'oisiveté*
est pour eux le danger le plus a craindre*. Que faut-il donc qu’ils apprennent ? Voila
certes une belle question ! Qu 'ils apprennent ce qu'ils doivent faire étant hommes, et
non ce qu'ils doivent oublier» (DSA 11, 66-68). On comparera cette derniére phrase a
I’épigraphe choisie par Turrettini (citation de Séneque), ci-dessus note 2. Tout au
contraire le Frangais «lausannois» Jean Barbeyrac (bien que lui-méme promoteur des
études en langue frangaise) souligne autant que possible, dans son discours Sur
['utilité des Sciences et des arts (1714), le prix des langues anciennes.
8 11 est a noter que la thése de philosophie de Jean-Alphonse Turrettini traitait du
sujet: Disputatio physica de fluidorum solidorumque corporum natura, Geneve, de
Tournes, 1687.
*  La théorie des tourbillons de Descartes était célébre. «Moins on sait, plus on croit
savoir. [...] Descartes n'a-t-il pas construit | 'univers avec des cubes et des tourbil-
lons ? Et y a-t-1l aujourd’hui méme en Europe si mince physicien qui n’explique
hardiment ce profond mystére de I’électricité, qui fera peut-étre a jamais le désespoir
des vrais philosophes* 7» (note de Rousseau a DSA II, 54). Turmettini donne la
référence modeme: Newton.
%  Aphélie: terme de Kepler désignant le point (de 1’orbite d’une planéte) le plus loin
du soleil; périhélie: point de 1’orbite ot la distance au soleil est la plus courte.
1 Aprés une premiére désignation hyperbolique (cf. supra, note 48), Turrettini
introduit enfin un premier nom de savant modeme. Rousseau, qui entre moins en
discussion que Turrettini sur telle ou telle proposition scientifique particuliére de son
temps, introduit également des savants par périphrase et aussi le nom de Newton dans
son Discours: voir I’allusion au dieu horloger de DSA 11, 55-56, ci-dessus note 36; et:
«Les Vérulam [Francis Bacon], les Descartes et les Newton, ces précepteurs du genre
humain n’en ont point eu eux-mémes, et quels guides les eussent conduits jusqu’oul
leur vaste génie les a portés 7» (DSA 11, 76). «Leibniz et Newton sont morts comblés
de biens et d’honneurs, et ils en mériteraient encore davantage. Dirons-nous que c’est
par modération qu’ils ne se sont point élevés jusqu’a la charrue ?» (Derniére Réponse
a Bordes, 92-93). L’exemplaire de I’édition originale des Principes mathématiques de
la philosophie naturelle, qui a appartenu a Leibniz et annotée de sa main, est aujour-
d’hui exposé au Musée du livre de la Fondation Bodmer a Cologny.
62 Turrettini ne fait pas allusion aux phénoménes d’aimantation ou d’électricité.
Rousseau se référe a ce demier objet qui passionne la science contemporaine. Voir la
note de Rousseau a DSA 11, 54 (cité note 59).
8 Voir I'allusion aux études d’entomologie («quels insectes», DSA II, 55, cité
note 36).

Méme topos chez Rousseau: «Sommes-nous donc faits pour mourir attachés sur
les bords du puits oul la vérité* s’est retirée ? Cette seule réflexion devrait rebuter dés



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 45

les premiers pas tout homme qui chercherait sérieusement a s’instruire par 1’étude de
la philosophie*» (DSA 11, 53). « ‘Les universités nous ont une grande obligation de
leur avoir appris que la vérité* de ces sciences s 'est retirée au fond d 'un puits.” Je ne
crois pas avoir appris cela a personne. Cette sentence n’est point de mon invention;
elle est aussi ancienne que la philosophie*» (Réponse a Gautier, 66).

% Pour Rousseau, les choses de la nature* sont heureusement couvertes d’un voile*,
la Providence tient cachés ces secrets. Voir sur ce point I’importante conclusion de
DSAT, 4849 (cité notes 20, 22).

% Varron est dés le Projet d’éducation (1740/1 et 1743) le parangon du puits de
science (OC IV, 41). L’Emile réévaluera la distribution des tiches auprés de 1’enfant
énumérées par Varron: «La sage-femme met au monde, la nourrice €léve, le répétiteur
ouvre I’esprit, le maitre enseigne» (Emile 1, OC 1V, 252).

7 Fable*: voir notes 85, 87.

% «Nous croyons les billevesées que rapportent les Grecs menteurs*.» 11 est piquant
de remarquer que Rousseau empruntera sa devise personnelle (sur I’intransigeance
vis-a-vis de la vérité*, Vitam impendere vero*), en 1754, a ce méme ouvrage (Satires,
IV, 91).

% Ce passage opére une importante transition dans 1’ouvrage de Tite-Live. Quant &
la fiabilité des faits, la période entre la fondation de Rome et sa prise (385 av. J.-Chr.)
était caractérisée, dit-il, par 1I’obscuritas, alors qu’a partir de la s’annonce plus de
claritas. 11 est remarquable que Turrettini n’allégue Tite-Live que dans sa partie
contra (’Histoire n’est pas fiable). Un réfutateur de Rousseau, éléve de Gottsched, le
sollicitera au contraire dans un sens positif (1’'Histoire offre une mine de legons exem-
plaires d’une utilité incomparable) lors de son Discours de Leipzig en faveur des
belles-lettres, 1752 (Tente, op.cit., p. 489).

™ Turrettini prévient ’objection. Par contre des réfutateurs ne manqueront pas
d’adresser le reproche a Rousseau: «On me reproche d’avoir affecté de prendre chez
les anciens mes exemples de vertu*. Il y a bien de I’apparence que j’en aurais trouve
encore davantage, s1 j’avais pu remonter plus haut: j’ai cité aussi un peuple modeme
[la Suisse] et ce n’est pas ma faute si je n’en ai trouvé qu'un» (Réponse au roi de
Pologne, 42).

"I Turrettini énumére les bonnes raisons qu’il y a & se méfier de I’historiographie
(mensongére). Rousseau éprouve de méme méfiance et mépris devant «les annales du
monde, [...] chroniques incertainesy (DSA 11, 52).

™ Rousseau fait lui aussi un usage remarquable des interrogations rhétoriques dans
son Discours.

" La crainte* apparait autrement dans ’ouvrage de Rousseau: «Quel cortége
de vices* n’accompagnera point cette incertitude* 7 Plus d’amitiés sincéres, plus
d’estime réelle; plus de confiance fondée. Les soupgons, les ombrages, les craintes*,
la froideur, la réserve, la haine, la trahison se cacheront sans cesse sous ce voile*
uniforme et perfide de politesse, sous cette urbanité si vantée que nous devons aux
lumiéres* de notre siécle» (DSA 1, 31-32), a propos de la crainte de Dieu minée a tort
par I'instruction (DSA 11, 67), voir note 57. Voir note 142.

™ Si le Premier Discours s’achéve sur une invitation a éviter d ‘envier* autrui, le
sens en est toutefois particulier: «Voila la véritable philosophie*, sachons nous en
contenter;, et sans envier* la gloire* de ces hommes célébres qui s’immortalisent dans
la république des lettres, tichons de mettre entre eux et nous cette distinction



46 J.-A. TURRETTINI

glorieuse* qu’on remarquait jadis entre deux grands peuples; que 1'un savait bien dire,
et I’autre, bien faire» (conclusion du Discours, DSA 11, 78). Voir note 117.

™ Turrettini est plus lucide que Rousseau sur les abus de zéle pour la patrie*. Le
Discours de Rousseau est quant a lui «patriotique» et fustige les philosophes
apatrides. «Les haines nationales s’éteindront, mais ce sera avec ['amour de la
patrie*» (DSA 1, 32), «Si les sciences épuraient les meeurs, si elles apprenaient aux
hommes a verser leur sang pour la patrie*, [ ...] les peuples de la Chine devraient étre
sages, libres et invincibles» (36), «Mais les sciences, les arts et la dialectique
prévalurent encore: Rome se remplit de philosophes et d’orateurs, on négligea la
discipline militaire, on méprisa 1’agriculture, on embrassa des sectes et ['on oublia la
patrie*» (44-45), «[Dans le cas ou I’Histoire présenterait autre chose que d’odieuses
conspirations,] Qui voudrait en un mot passer sa vie a de stériles contemplations, si
chacun ne consultant que les devoirs de ’homme et les besoins de la nature, n’avait
de temps que pour la patrie*, pour les malheureux et pour ses amis ?» (DS4 11, 52-
53), «Ces vains* et futiles déclamateurs vont de tous cotés, armés de leurs funestes
paradoxes*; sapant les fondements de la foi*, et anéantissant la veru*. Ils sourient
dédaigneusement a ces vieux mots de patrie* et de religion» (56), «Vos enfants
ignoreront leur propre langue [...] ce doux nom de patrie* ne frappera jamais leur
oreille» (67), voir note 57). «La famille, la parrze"' deviennent pour lui des mots vides
de sens: il n’est ni parent, ni citoyen*, ni homme; il est Philosophe*» (Préface a
Narcisse, 967).
" Encore dans les Dialogues, «le Frangais» citera comme piéce & charge dans son
florilége cette phrase dont il considére qu’elle est une des pires de «J.J.»: «Les gens de
lettres. “Tel fait aujourd’hui I'esprit fort et le philosophe* qui, par la méme raison
n’elit ét€ qu'un fanatique* du temps de la Ligue.” Préface du Discours de Dijon»
(Début du III° Dialogue, OC 1, 918, voir DSA, Préface, 24).
7" Les passions* humaines et les vices* seraient & la source (ipso facto impure) de
I’appétit de connaissance et du désir de quitter /ignorance* primitive; «on ne trou-
vera pas aux connaissances humaines une origine* qui réponde a I’idée qu’on aime a
s’en former. L astronomie est née de la superstition; I’éloquence, de I’ambition, de la
haine, de la flatterie, du mensonge*, la géométrie, de I’avarice; la physique, d’une
vaine* curiosité; toutes, et la morale méme, de /’orgueil* humain. Les sciences et les
arts doivent donc leur naissance* a nos vices*. [...] Le défaut de leur origine* ne
nous est que trop retracé dans leurs objets» (DSA 11, 52). «D’autres maux pires encore
suivent les lettres et les arts. Tel est le luxe, né comme eux de I’oisiveré* et de la
vanité* des hommes» (57). «Des richesses sont nés le luxe et 1’ oisiveré*, du luxe sont
venus les beaux-arts, et de I’ oisiveté* les sciences» (Réponse au roi de Pologne, 50).
®  La citation ne peut que ravir Rousseau, qui dissertera bientét lui-méme sur le
mensonge* et sur 1inutilité* des histoires* générales (Emile, IV). Sénéque détruit
I’autorité dont jouit I’historien (menteur !) Ephore de Cumes, auteur d’une Histoire
universelle. Si la référence séneéquienne est commune aux deux auteurs genevois,
rappelons que le Discours de Rousseau se nourrit presque exclusivement aux Lettres a
Lucilius. Voir notes 2, 143, 177.
?  Flavius Vopiscus, historien, fin du IVe-début du ITI® siécle.
8 1’idée d’empoisonnement, de contagion, de contamination, d’infection est omni-

résente dans 1’'imaginaire de Rousseau. Voir notes 98, 129, 190.

' Patrie*: voir notes 75, 130, 192.
8 Citoyen*: voir notes 132, 192.



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 47

8 L’ltalien Jacques Sannazar (1458-1530) est I'auteur d’un poéme pastoral,
I’"Arcadie. Redécouvert au X VIII® siécle, il eut une grande influence sur I’auteur de La
Nouvelle Héloise. Le Pogge le Florentin (Poggio Bracciolini, né en 1380) avait rédigé
une Historia florentina.
¥ Louis Maimbourg (Histoire du luthéranisme, 1681; Histoire du calvinisme, 1682)
et Antoine Varillas (Histoire des révolutions arrivées dans |'Europe en matiére
de religion, 6 vol., 1686-1689), historiens jésuites féconds et proémments du
XVII® siécle. Ils récrivirent en révisionnistes 1’histoire de la Réforme. Le protestant
francais Pierre Bayle a combattu ce type d’historiographie partiale. Réfutant leurs
ouvrages, il signa avec son Dictionnaire le monument le plus significatif des
premiéres Lumiéres (a I'orée du XVIII® siécle) et appelait de ses veeux une histoire
critique. En 1741, Rousseau, précepteur chez un Prévdt général de maréchaussée,
rédige un Projet d’éducation, dans lequel il adhére encore a I’idéal de I’honnéte
homme et recommande des lectures classiques d ‘histoire* avec César et Polybe.
Rousseau s’est quant a lui servi de nombreux ouvrages historiques (Bossuet, Charles
Rollin; etc.) pour préparer son Discours. Alors méme qu’il s’agit d’un «systémen», le
recours a la legon de [’histoire* est chez lui bien plus important que chez Turrettini.
Rousseau demande pourtant que I’on garde a ’esprit la vérité* de son systeme et
qu’on lui pardonne toutes les éventuelles erreurs* historiques (Préface d 'une seconde
lettre a Borde, 105). Maimbourg et Varillas ne sont pas pris a partie par Rousseau, qui
s’expliquera sur son clair rejet des historiens® et sur I’absence de profit de ceux-ci
dans I’Emile, IV («L’histoire* en général est défectueusen, OC IV, 529). Dans ce
passage, Rousseau pensait trés précisément a Mainbourg lorsqu’il rédigea:
«L’historien* me donne une [cause], mais il la controuve, et la critique elle-méme,
dont on fait tant de bruit, n’est qu’un art de conjecturer, 1’art de choisir entre plusieurs
mensonges* celui qui ressemble le mieux a la vérité*.» Dans le texte défimitif
Rousseau substitue Machiavel a Maimbourg (OC 1V, 528).
8 Fable*: voir notes 67, 87.
%  FEusébe n’est pas la premiére lecture de Rousseau. Lorsqu’il se documente en vue
de sa Réponse au roi de Pologne, 1l lit avant tout les Apologies de saint Justin martyr.
8 Fable*: dans son Premier Discours, Rousseau ne développe pas de dénonciation
des fictions. Il prise le mythe de Prométhée (dont il ne s’agit pas de tirer au clair le
statut non historique) et I’expose de fagon explicite dans sa note 5: «On voit aisément
I’allégorie de la fable de Prométhée; et il ne parait pas que les Grecs qui I’ont cloué
sur le Caucase en pensassent guére plus favorablement que les Egyptieng de leur dieu
Teuth» (DSA 11, 51; note de Rousseau). 11 développera plus tard (dans 1’Emile IV) une
réflexion sur les profits comparatifs de I’histoire et de la fable.
% Aprés avoir cité Quintilien, Turrettini se référe & présent a un traité de rhétorique
trés particulier, celui d’Agostino Valérius, évéque de Vérone, De Rhetorica ecclesias-
tica ad clecricos libri tres, Vérone, 1574. Une traduction devait paraitre a Pans en
1750: La Rhétorigque du prédicateur. Rousseau connait et utilise pour sa part le Traité
des études du professeur a la Sorbonne Charles Rollin (Paris, Estienne, 1730).
8 Le genre des Vies de saints connut un renouveau grice aux études critiques
rigoureuses des historiens jésuites. La grande vogue des Vies de saints aupres du
lectorat était cependant débitrice de publications destinées au grand public, attrayantes
et beaucoup moins exigeantes quant aux faits.

Turrettini est d’abord spécialiste d’histoire ecclésiastique. Cet universitaire se
limite & dénoncer le fait que les historiens se sont surtout exprimés a titre d’avocats



48 J.-A. TURRETTINI

déterminés par des causes a défendre (partialité de 1’éloquence judiciaire). Relevons
que Turrettini aborde ainsi la nature douteuse de I’historiographie (catholique) de la
religion chrétienne. Du manque de fiabilité de ce domaine particulier se laisse déduire
le manque de fiabilité des témoignages historiques en général. L histoire ecclésias-
tique et I’histoire de I’Eglise primitive ne sont des arguments chez Rousseau que dans
sa Réponse au roi de Pologne. La Derniére Réponse a Bordes (71) offre en épigraphe
une citation inattendue de saint Cyprien. Cf. aussi: «Les pires historiens pour un jeune
homme sont ceux qui jugent. Les faits ! les faits !» (Emile, V).

I Cf. tel passage de la réponse au roi de Pologne: «Bientdt on ne se contenta plus de
la simplicité* de I’Evangile et de la foi des Apétres, il fallut toujours avoir plus
d’esprit que ses prédécesseurs. On subtilisa surtout les dogmes;, chacun voulut soute-
nir son opinion, personne ne voulut céder. L ‘ambition d'étre chef de secte se fit enten-
dre, les hérésies pullulérent de toutes parts. L’emportement et la violence ne tardérent
pas a se joindre a la dispute*. Ces chrétiens si doux, qui ne savaient que tendre la
gorge aux couteaux, devinrent entre eux des persécuteurs furieux pires que les idola-
tres: tous trempérent dans les mémes exces, et le parti de la vériré* ne fut pas soutenu
avec plus de modération que celui de I’erreur*» (Réponse au roi de Pologne, 47).

2 La contestation du privilége des sciences passe par la satire des médecins*. Le
Premier Discours est étonnamment discret («Que pensaient les Romains de la
médecine*®  quand 1ls la bannirent de leur République ?», DSA 1, 38). La médecine sert
surtout & Rousseau de registre de comparaison pour introduire sa conception du
moindre mal, du reméde dans le mal: «En second lieu, les mémes causes qui ont
corrompu* les peuples servent quelquefois a prévenir une plus grande corruption*;
c’est ainsi que celui qui s’est gdré* le tempérament par un usage indiscret de la
médecine*, est forcé de recourir encore aux médecins* pour se conserver en vie; c’est
ainsi que les arts et les sciences apres avoir fait éclore les vices*, sont nécessaires pour
les empécher de se toumer en crimes; elles les couvrent au moins d’un vemnis qui ne
permet pas au poison de s’exhaler aussi librement» (Préface a MNarcisse, 972). Mais
Rousseau aura ailleurs d’autres piques directes contre les médecins*, comme «le
Frangais» le rappelle de fagon appuyée dans son florilége des passages (apparemment)
les plus scandaleux de son ceuvre (III° Dialogue). «Les médecins. “Un corps débile
affaiblit ’ame. De 1a I’empire de la médecine*; art plus pemicieux aux hommes que
tous les maux qu’il prétend guérir. Je ne sais pour moi de quelle maladie* nous
guérissent les médecins*, mais je sais qu’ils nous en donnent de bien funestes; la
lacheté, la pusillanimité, la terreur de la mort; s’ils guérissent le corps*, ils tuent /e
courage*. Que rous importe qu’ils fassent marcher des cadavres ? Ce sont des
hommes qu’il nous faut, et I’on n’en voit point sortir de leurs mains. La médecine* est
[...] Pamusement des gens oisifs* [...]. Je n’al nul dessein de m’étendre ici sur la
vanité* de la médecine*. [...] Les hommes font sur son usage les mémes sophismes*
que sur la recherche de la vérité*: ils supposent toujours qu’en traitant une maladie*
on la guérit, et qu’en cherchant une vérité* on la trouve. [...] Si nous savions ignorer*
la vérité*, nous ne serions jamais les dupes du mensonge*: si nous savions ne vouloir
pas guérir malgré la nature*, nous ne mourrions jamais par la main du médecin*. [...]
On me dira [...] que les fautes sont du médecin*, mais que la médecine* en elle-méme
est infaillible. [...] Qu’elle vienne donc sans le médecin*; car tant qu’ils viendront
ensemble, 1l y aura cent fois plus & craindre des erreurs* de I’artiste qu’a espérer des
secours de ’art.” Emile, L. I»; «“Vis selon la nature*, sois patient et chasse les
Meédecins*. [...] Homme sens¢ ne mets point a cette loterie ou trop de chances sont



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 49

contre toi. Souffre, meurs ou guéris, mais surtout vis jusqu’a ta derniére heure.” (id.).
— “Inoculerons-nous notre éléve ? Oui et non, selon 1’occasion [...] s’il prend naturel-
lement* [la petite vérole], nous I’aurons préservé du Médecin*, c’est encore plus.”
Emile, L. 3» (OC 1, 919 et 920). Voir note 152.

% Les exégétes ont tiré un riche parti interprétatif de la connaissance des maladies*
de J.-J. Rousseau. Soulignons que Turrettini a gravement souffert d’asthme durant
toute sa vie. Voir note 152.

# Jacques Ba[r]rillot, le libraire éditeur genevois des Discours de Turrettini (1737)
et de Rousseau (1751), a publié entre-temps — événement considérable — les Principes
du droit naturel [et politique] (1747, 1748, 1751, 1754) de Jean-Jacques Burlamaqui.
Rousseau ne fait pas de satire du droit dans le Discours sur les sciences et les arts.
Voir cependant: «Le défaut de leur origine* ne nous est que trop retracé dans leurs
objets. [...] Sans les injustices des hommes, a quoi servirait la jurisprudence ?» (DSA
11, 52). «Nos écrivains regardent tous comme le chef-d’ceuvre de la politique de notre
siécle les sciences, les arts, le luxe, le commerce, les lois*, et les autres liens qui
resserrant entre les hommes les nceuds de la société par I’intérét personnel, les mettent
tous dans une dépendance mutuelle, leur donnent des besoins réciproques, et des
intéréts communs, et obligent chacun d’eux de concourir au bonheur des autres pour
pouvoir faire le sien. Ces idées sont belles, sans doute, et présentées sous un jour
favorable: mais en les examinant avec attention et sans partialité, on trouve beaucoup
a rabattre des avantages qu’elles semblent présenter d’abord» (Préface a Narcisse,
968).

% Tribonien compila I’ensemble du droit romain, au VI® siécle, sur ’ordre de
Justinien. Le philosophe du droit et calviniste frangais Frangois Hotman (auteur du
Commentarius de verbis iuris, 1569, du Commentarius institutionum iuris civilis,

1569), occupa la chaire de droit & I’Académie de Lausanne et rédigea un important
Anti-Tribonian, ou Discours pour l'étude des lois (trad. francaise Cologne-Bruxelles,
1686), voir Donald R. Kelly, Frangois Hotman, A Revolutionary’s Ordeal, Princeton
UP, 1973. En 1741 dans le Projet d 'éducation de 1741, Rousseau recommande encore
des lectures classiques de droit naturel, Grotius et Pufendorf.

% 11 est tout a fait remarquable que Ba[r]rillot, éditeur des deux Discours de
Turrettini et de Rousseau, ait aussi donné la toute premiére édition de L 'Esprit des
lois, ou du rapport que les lois doivent avoir avec la constitution de chaque gouverne-
ment, les meeurs, le climat, la religion, le commerce, etc, de Montesquieu (1748).

97 Domaine de prédilection du professeur Turretini.

% Rappel des «voiles des plus opaques»; voir ci-dessus et note 22.

% 1dée d’origine*: pour Turrettini, il en est allé en empirant dans ce seul domaine
(chez Rousseau: les progrés* dans tous les domaines sont autant de symptdémes d’une
dénaturation allant s’aggravant).

19 Turrettini laisse son auditeur reconnaitre le «grand homme» ... (voir note 141).
Rousseau ne procéde pas autrement et multiplie dans son Discours les périphrases
énigmatiques; voir notamment DSA 1, 32 (note de Rousseau), 46, etc.

191 Eugéne Ritter n° 4: «...si les travaux des plus éclairés* de nos savants nous
Procurent si peu d’utilité*...» (DSA 11, 56). Voir notes 12, 17.

% Notons la grande fréquence de tournures exclamatives et d’interrogations rhéto-
riques dans le Discours de Rousseau: «Par combien d’erreurs*, mille fois plus dange-
reuses que la vérité* n’est utile*, ne faut-il point passer pour arriver a elle 7» (DSA 11,
53), «Dites-nous, célébre Arouet, combien vous avez sacrifié de beautés males et



50 J.-A. TURRETTINI

fortes a notre fausse délicatesse, et combien 1’esprit de la galanterie si fertile en petites
choses vous en a colité de grandes ?» (61). Voir aussi notes 72, 112.

19 Vain*: voir notes 10, 110, 115. Cf. «Revenez donc sur I'importance de vos pro-
ductions; et si les travaux des plus éclairés* de nos savants et de nos meilleurs
citoyens nous procurent si peu d utilité* dites-nous ce que nous devons penser de
cette foule d’écrivains obscurs* et de lettrés oisifs*... 7» (DSA 11, 56; note 36).

104 1 >éclairé* Turrettini dit encore ailleurs clairement que la magie n’est qu’une
imposture (Cogitationes et Dissertationes theologicee, 1737, 11, 207). On reprochera
donc a juste titre a Rousseau sa mauvaise foi: «Nos théologiens [protestants
modemes] sont fort embarrassés de cette magie: ils voudraient bien pouvoir tout a fait
s’en délivrer, mais ils n’osent... » (Lettres écrites de la montagne, OC 111, 746).

195 Selon la riche mythologie des «enfances d’Achille», ce héros, élevé par sa mére
Thétis et par le Centaure Chiron, fut nourn exclusivement d’entrailles de lions et de
sangliers, de miel et de moelle d’ours. Cette éducation d’Achille fera 1’objet d’une
réflexion importante dans I’Emile (les deux premieres gravures sur cinq au total): voir
OC 1V, 68,259, 393, 869.

1% Dans la logique aristotélicienne, les syllogismes en baroco, respectivement en
bocardo, sont deux types de syllogismes de mode et de figure particuliers (termino-
logie des Summulce logicales de Pierre d’Espagne, 1277, et de 1’abrégé de I’Organon
de Nicéphore Blemmydas, 1605).

107 «O curas hominum ! O quantum est in rebus inane* !» Perse, Satires, Premiére
satire, premier vers. (Turrettini ne donne pas la référence).

1% e renvoi de Turrettini 4 Sénéque, approximatif, est au moins explicite ! Alors
qu’il n’a pas connaissance du texte de Turrettini, Joseph Cajot reprochera a Rousseau
d’avoir cherché a dissimuler ses plagiats de ces mémes épitres sénéquiennes, dans son
Premier Discours (Les plagiats de M. J.-J. R* de Genéve, 1766). Voir notes 2, 78,
177.

1% «Ars longa, sed vita brevis» (adage romain, premier aphorisme d’Hippocrate). Cf.
«Jaimerais autant, disait un sage [Montaigne], que mon écolier et passé le temps
dans un jeu de paume, au moins le corps en serait plus dispos» (DSA 11, 67). «‘Plus il
connait, plus il sent qu'il a de connaissances a acquérir. [ce que voudrait m’opposer
le ro1 de Pologne |* C’est-a-dire que /'usage de tout le temps qu il perd est de I’exciter
a en perdre encore davantage» (Réponse au roi de Pologne, 41, déja note 40).

10" Vain* (notes 10, 103, 115) est une épithéte fréquente aussi bien chez Turrettini
que chez Rousseau (DSA I). «Les maux causés par notre vaine* curiosité* sont aussi
vieux que le monde» (DSA 1, 33);, «Opposons a ces tableaux celui des meceurs du petit
nombre des peuples qui, préservés de cette contagion des vaines* connaissances ont
par leurs vertus* fait leur propre bonheur* et ’exemple des autres nations» (36),
«Croit-on que si [Socrate] ressuscitait parmi nous, nos savants et nos artistes lui
feraient changer d’avis ? Non, messieurs, cet homme juste continuerait de mépriser
nos vaines* sciences, il n’aiderait pomt a grossir cette foule de livres dont on nous
monde de toutes parts, et ne laisserait, comme 1l a fait, pour tout précepte a ses
disciples et a nos neveux, que ’exemple et la mémoire de sa vertu®» (44), «Que
d’autres mains s’illustrent par de vains* talents, le seul talent digne de Rome est celui
de conquérir le monde et d’y faire régner la vertu*» (46-47), «[La nature] ne nous a
point destinés a de vaines* recherches» (48-49), «Ces vains* et futiles déclamateurs»
(56), «Mais pour concilier ces contrariétés apparentes, il ne faut qu’examiner de pres
la vanité* et le néant de ces titres orgueilleux® qui nous éblouissent, et que nous



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 51

donnons si gratuitement aux connaissances humaines» (49). «La physique [est née]
d’une vaine curiosité*» (DSA 11, 52), «Si nos sciences sont vaines* dans [’objet
qu'elles se proposent...» (54, note 19). «L’étude de I'univers devrait élever I’homme
a son Créateur, je le sais; mais elle n’éleve que la vanité* humaine. [...] tandis
qu’occupé de ses vains* systémes, 1l se donne mille peines pour arranger la machine
du monde, le laboureur qui voit la pluie et le soleil tour a tour fertiliser son champ,
admire, loue et bénit la main dont il regoit ces graces, sans se méler de la maniére dont
elles lui parviennent» (Réponse au roi de Pologne, 41; déja note 35), «Ne compren-
drons-nous jamais qu’études, connaissances, savoir et philosophie* ne sont que de
vains* simulacres élevés par ['orgueil* humain et trés indignes des noms pompeux
qu’il leur donne ?» (Derniére Réponse a Bordes, 73).

" Eugéne Ritter n® 5: «C’était une ancienne tradition passée de I'Egypte en Gréce,
qu'un dieu ennemi du repos des hommes était I'inventeur des sciences» (incipit de
DSATIL, 51).

2 Sur ce type de tournures exclamatives, voir note 102.

3 L adjectif rustique* (ici ’occurrence est peu significative) est I’une des épithétes
que Rousseau se plait le plus a réhabiliter. Il I’emploie un trés grand nombre de fois et
toujours dans un sens positif. «la rusticité* tudesque...» (DSA 1, 30), «c’est sous
['habit rustique* d'un laboureur, et non sous la dorure d’un courtisan, qu’on trouvera
la force et la vigueur du corps» (ibid.), «Avant que I’art elit fagonné nos manieres et
appris a nos passions a parler un langage apprété, nos meurs étaient rustiques*, mais
naturelles*; et la diftérence des procédés annoncait au premier coup d’ceil celle des
caractéres» (ibid.), «Opposons a ces tableaux celui des meceurs du petit nombre des
peuples qui, préservés de cette contagion* des vaines* connaissances ont par leurs
vertus* fait leur propre bonheur et I’exemple des autres nations. [...] Telle enfin s’est
montrée jusqu’a nos jours cette nation rustique* [la Suisse] si vantée pour son
courage que l’adversité n’a pu abattre, et pour sa fidélité que 1’exemple n’a pu
corrompre*y (37-38), [plainte des ménes de Fabricius:] «Dieux! eussiez-vous dit,
que sont devenus ces toits de chaume et ces foyers rustiques* qu’habitaient jadis la
modération et la vertu® 7» (46), «Allez, écrits célébres dont 1’ignorance et la rusti-
cité* de nos péres n’auraient point été capables, accompagnez chez nos descendants
ces ouvrages plus dangereux encore d’ou s’exhale la corruption* des meeurs de notre
siécle [...]» (DSA I, 74). «A travers !'obscurité* des anciens temps et la rusticité*
des anciens peuples, on apercoit chez plusieurs d’entre eux de grandes vertus*,
surtout une sévérité de meeurs qui est une marque infaillible de leur pureté [...]»
(Derniére Réponse a Bordes, 74-75; voir note 29).

]‘“ Autorité classique s’il en est, le De oratore sera cité une seconde fois (note 150).
A propos de ce concept important de proportion*, voir notes 40, 120, 132, 186.

"5 Vain*: voir notes 10, 13, 103, 110, 116.

"% Orgueil* (note 11): «[Ceux qui eurent la sagesse de négliger les exercices de
I’esprit] n’ignoraient* pas que dans d’autres contrées des hommes oisifs* passaient
leur vie a disputer* sur le souverain bien, sur le vice* et sur la vertu*, et que
d'orgueilleux* raisonneurs, se donnant a eux-mémes les plus grands éloges, confon-
daient les autres peuples sous le nom méprisant de barbares; mais ils ont considéré
leurs meeurs et appris a dédaigner leur doctrine» (DSA 1, 38); « Voila comment le luxe,
la dissolution et I’esclavage ont été de tout temps le chatiment des efforts orgueilleux*
que nous avons faits pour sortir de I’heureuse ignorance* ou la sagesse étemelle nous
avait placés» (48); «Que ces réflexions sont humiliantes pour I’humanité ! que notre



52 J.-A. TURRETTINI

orgueil* en doit étre mortifi¢ ! Quoi! la probité serait fille de I’ignorance* ? La
science et la verru® seraient incompatibles ? [...] pour concilier ces contrariétés
apparentes, il ne faut qu’'examiner de prés la vanité* et le néant de ces titres
orgueilleux* qui nous éblouissent, et que nous donnons si gratuitement aux connais-
sances humaines» (fin de la Premiére partie, 49-50), «L’astronomie est née de la
superstition; I’éloquence, de I’ambition, de la haine, de la flatterie, du mensonge*; la
géométrie, de I’avarice; la physique, d’une vaine* curiosité*; toutes, et la morale
méme, de ['orgueil* humain. Les sciences et les arts doivent donc leur naissance* a
nos vices*» (DSA 11, 52), «Que les rois ne dédaignent donc pas d’admettre dans leurs
conseils les gens les plus capables de les bien conseiller: qu’ils renoncent a ce vieux
préjugé inventé par /‘orgueil* des Grands, que 1’art de conduire les peuples est plus
difficile que celui de les éclairem» (77), «dans ceux qui cultivent [les sciences], tant
d’orgueil*, tant d’avarice, tant de malignité» (Réponse au roi de Pologne, 36),
«I’orgueil de tous les savants» (Demniére Réponse a Bordes, 94). Voir notes 13, 136.
"7 Envie*: voir notes 16, 74.

18 1’Octavius est un ouvrage important, 4 cheval entre la philosophie paienne
(Sénéque) et I’apologétique chrétienne. Voir Franz Xaver Burger, Minucius Felix und
Seneca, Munich, Beck, 1904.

% Eugéne Ritter n° 6 reléve ce passage «vitiis, quee ex studiis ortum ducere |...]
videntur; [...] inofficiosi [...] odiis» et le rapproche de: «Quel cortége de vices*
n’accompagnera point cette incertitude* 7 Plus d’amitiés sincéres, plus d’estime
réelle, plus de confiance fondée. Les soupgons, les ombrages, les craintes*, la
froideur, la réserve, la haine, la trahison se cacheront sans cesse sous ce voile*
uniforme et perfide de politesse, sous cette urbanité si vantée que nous devons aux
lumiéres* de notre siéclen (DSA I, 31-32). Voir I’abondant corpus de déclarations
selon lesquelles 1’mtérét des hommes pour les arts et les sciences s’enracine dans leurs
vices*.

120 Rousseau soutient que les arts et les sciences sont extrémement pernicieux pour la
«religion». Voir DSA 11, 56: notes 134, 136, et notes 91, 193. «Les sciences sont flo-
nissantes aujourd’hui, la littérature et les arts brillent parmi nous; quel profit en a tiré
la religion ? Demandons-le a cette multitude de philosophes* qui se piquent de n’en
point avoir. Nos bibliothéques* regorgent de livres de théologie; et les casuistes
fourmillent parmi nous. Autrefois nous avions des saints et point de casuistes. La
science s’étend et la foi* s'anéantit. Tout le monde veut enseigner a bien faire, et
personne ne veut ’apprendre; nous sommes tous devenus docteurs, et nous avons
cessé d'étre chrétiens» (Réponse au roi de Pologne, 43).

121 Eugéne Ritter n° 7: «...cette foule d’écrivains obscurs* et de lettrés oisifs*, qui
dévorent en pure perte la substance de I’Etaty (DSA 11, 56). Voir notes 36, 103, 126.
12 Rousseau ne fait plus fonds sur 1’ancienne hiérarchie patristique de la théologie
chrétienne entre vies active et contemplative. Voir toutefois: «Qui voudrait en un mot
passer sa vie a de stériles contemplations, si chacun ne consultant que les devoirs de
I’homme et les besoins de la nature*, n’avait de temps que pour la patrie*, pour les
malheureux et pour ses amis ?» (DSA II, 52-53). Les dissertations philosophiques du
platonicien Maxime de Tyr avaient été¢ aussi publiées a Geneve (Sermones sive
Disputationes, Stephanus, 1557).

12 Mise en valeur importante de la condition d’artisan et de 1’ utilité* tangible de son
activité. Cf. la réhabilitation récurrente de la figure plus radicale encore du laboureur*
simple et primitif (absente chez Turrettini): «La richesse de la parure peut annoncer



DISCOURS SUR LA VANITE ET L' IMPORTANCE DES SCIENCES 33

un homme de goit; I’homme sain et robuste se reconnait 4 d’autres marques: c’est
sous ['habit rustique d'un laboureur*®, et non sous la dorure d’un courtisan, qu’on
trouvera la force et la vigueur du corps» (DSA I, 30), «C’est au temps des Ennius et de
Térence que Rome, fondée par un pdtre, et illustrée par des laboureurs*, commence a
dégénéren (35), «Il semble, aux précautions qu’on prend, qu’on ait frop de labou-
reurs* et qu’on craigne de manquer de philosophes. Je ne veux point hasarder ici une
comparaison de /‘agriculture et de la philosophie*: on ne le supporterait pas» (DSA I,
72). «tandis qu’occupé de ses vains* systémes, [le philosophe*) se donne mille peines
pour arranger la machine du monde, le laboureur* qui voit la pluie et le soleil tour a
tour fertiliser son champ, admire, loue et bénit la main dont il regoit ces grices, sans
se méler de la maniere dont elles lui parviennent. Il ne cherche point & justifier son
ignorance™® ou ses vices* par son incrédulité» (Réponse au roi de Pologne, 41, déja
note 35). «‘Quel spectacle nous présenterait le genre humain composé uniquement de
laboureurs*, de soldats, de chasseurs et de bergers ?° Un spectacle infiniment plus
beau que celui du genre humain composé de cuisiniers, de poétes, d’imprimeurs,
d’orfévres, de peintres et de musiciens. Il n’y a que le mot soldat qu’il faut rayer du
premier tableaw» (Derniére Réponse a Bordes, 82; note 130), «°Le citoven* que ses
besoins attachent a sa charrue n'est pas plus occupé que le géométre ou l'ana-
tomiste.” Pas plus que I’enfant qui éléve un chéteau de cartes, mais plus utilement*»
(92), «'Il semble, nous dit-on, qu’'on ait trop de laboureurs*, et qu'on craigne de
manquer de philosophes*.’ [...] Leibniz et Newton sont morts comblés de biens et
d’honneurs, et ils en méritaient encore davantage. Dirons-nous que c’est par
modération qu’ils ne se sont point élevés jusqu’a la charrue ?» (92-93; déja note 61).
2% Injonction importante & contempler le spectacle de la Nature*, mais aussi a
étudier celle-ci. Une telle injonction sera certes 1’un des enseignements majeurs dans
la suite de I’ceuvre de Rousseau. Mais I’idée est remarquablement absente du Premier
Discours. «[Le roi] prétend encore que 1’étude nous est nécessaire pour admirer /es
beautés de l'univers, et que le spectacle de la nature*, exposé, ce semble, aux yeux de
tous pour I'instruction des simples, exige lui-méme beaucoup d’instruction dans les
observateurs pour en étre apergu. J’avoue que cette proposition me surprend: serait-ce
qu’il est ordonné a tous les hommes d’étre philosophes*, ou qu’il n’est ordonné
qu’aux seuls philosophes* de croire en Dieu ? [...] je ne pense pas qu’elle nous ait
prescrit nulle part d’étudier la physique, ni que 1’Auteur de la Nature* soit moins bien
adoré par moi qui ne sais rien que par celui qui connait et le cédre, et ’hysope, et la
trompe de la mouche et celle de I’éléphanty (Réponse au roi de Pologne, 40). Voir
note 161.

' 11 est bien connu que Platon, dans sa République, déclare le philosophe* aussi
bien que le poéte, inutiles a la cité*.

126 1’ oisiveté* est mentionnée trois fois par Turrettini. Rousseau s’étendra beaucoup
sur cette circonstance funeste. Il I’associera cependant souvent au luxe et a la mollesse
(motifs absents chez Turrettini). «Ce n’est point par stupidité que [les nations rudes,
vertueuses et ignorantes] ont préféré d’autres exercices a ceux de D'esprit. Ils
n’ignoraient* pas que dans d’autres contrées des hommes oisifs* passaient leur vie a
disputer* sur le souverain bien, sur le vice* et sur la vertu*, et que d’orgueilleux*
raisonneurs, se donnant a eux-mémes les plus grands éloges, confondaient les autres
peuples sous le nom méprisant de barbares; mais ils ont considéré leurs meeurs et
appris a dédaigner leur doctrine» (DSA I, 38; déja notes 116, 194);, «Nées dans
l'oisiveté*, [nos vaines sciences] la nourrissent a leur tour; et la perte irréparable du



54 J.-A. TURRETTINI

temps est le premier préjudice qu’elles causent nécessairement a la sociétén (DSA 11,
54), «[Que] devons[-nous| penser de cette foule d’écrivains obscurs* et de lettrés
oisifs*, qui dévorent en pure perte la substance de I’Etat» (56; cité notes 36, 103, 121
et suite note 134); «D’autre maux pires encore suivent les lettres et les arts. Tel est le
luxe, né comme eux de ['oisiveté* et de la vanité* des hommes» (57), «Quand les
Goths ravagerent la Grece, toutes les bibliothéques* ne furent sauvées du feu que par
cette opinion semée par I'un d’entre eux, qu’il fallait laisser aux ennemis des meubles
s1 propres a les détourner de ’exercice militaire et a les amuser a des occupations
oisives* et sédentaires» (64), «Je sais qu’il faut occuper les enfants, et que / ‘oisiveté
est pour eux le danger le plus a craindre» (67; voir ci-dessus note 57), «Des richesses
sont nés le luxe et /'oisiveté*, du luxe sont venus les beaux-arts, et de [‘oisiveté les
sciences» (Réponse au roi de Pologne, 50, déja note 77).

127 Le cordonnier n’est pas la figure positive d’artisan humble et utile* la plus fami-
liére a Rousseau. Il situe I’age vertueux en dega de I'invention des chaussures. «Mais
quoi! dit [Montaigne], ils [i.e. les «sauvages» américains] ne portent point de
chausses !» (DSA 1, 38; note de Rousseau). «Il y a cent a parier contre un, que le
premier qui porta des sabots était un homme punissable, a moins qu’il n’efit mal aux
pieds. Quant a nous, nous sommes trop obligés d’avoir des souliers, pour n’étre pas
dispensés d’avoir de la vertu*» (Derniére Réponse a Bordes, 95). « Tout homme qui
s’occupe de talons agréables veut plaire [...] et étre adoré plus qu 'un autre» (Préface
a Narcisse, 967). Voir par contre: «J aime mieux qu’Emile soit cordonnier que poéte»
(Emile 11, OC 1V, 473). Une savante querelle (moquée par les laics) sur les «gymna-
podes» conceme encore au X VIII® siécle les réglements interdisant les chausses dans
les monasteres.

12 Eugéne Ritter n° 8: «...tandis qu’il serait a souhaiter que tous ceux qui ne
pouvaient avancer loin dans la carriere des lettres, eussent été rebutés deés 1’entrée, et
se fussent jetés dans des arts utiles* a la société. Tel qui sera toute sa vie un mauvais
versificateur, un géométre subalterne, serait peut-étre devenu un grand fabricateur
d’étoffesn (DSA 11, 75).

12 Registre de la maladie contagieuse et de I’empoisonnement moral (notes 80, 190);
«Je ne saurais me justifier, comme bien d’autres, sur ce que notre éducation ne dépend
point de nous, et qu’on ne nous consulte pas pour nous empoisonner: c’est de tres bon
gré que je me suis jeté dans I’étude [...]» (note de Rousseau dans sa Réponse au roi
de Pologne, 38).

19 Turrettini dénonce les théories qui inciteraient & la guerre. Le Premier Discours
présente au contraire un ethos patriotico-belliciste de ferveur assez naive. Rousseau
s’efforcera par la suite d’atténuer cet aspect anachronique (le civisme militaire) de son
admiration pour la Sparte et la Rome archaiques. Voir notes 123, 171.

Bl Voir DSA 11, 56 (note 134).

B2 «Nous avons des physiciens, des géométres, des chimistes, des astronomes, des
poétes, des musiciens, des peintres; nous n'avons plus de citoyens*; ou s’il nous en
reste encore, dispersés dans nos campagnes abandonnées, ils y périssent indigents et
méprisés» (DSA II, 70). Voir une formule exactement symétrique dans la Réponse de
Rousseau au roi de Pologne sur I’affaiblissement du sentiment religieux, note 120.

133 Sur le fard, note 6. «[Les arts et les sciences] couvrent au moins [les vices*] d’'un
vernis qui ne permet pas au poison de s’exhaler aussi librement. Elles détruisent la
vertu™®, mais elles en laissent le simulacre public (C’est le vice* qui prend le masque
de la vertu* [...] pour s’Oter sous cette aimable et sacrée effigie ’horreur qu’il a de



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 55

lur-méme quand 1l se voit a découvert. [note de Rousseau])» (Préface a Narcisse,
972).

134 Eugéne Ritter n° 9: «Mais ces vains* et futiles déclamateurs vont de tous cotés,
armés de leurs funestes paradoxes*, sapant les fondements de la foi*, et anéantissant
la vertu*. Ils sourient dédaigneusement a ces vieux mots de patrie* et de religion*, et
consacrent leurs talents et leur philosophie* a détruire et avilir tout ce qu’il y a de
sacré parmi les hommes» (DSA 11, 56). Voir notes 120, 131.

135 Plutét que la notion d’éclat éteint, le Premier Discours met en scéne une féconde
opposition entre éclat (lumiére authentique et véritablement admirable: «sagesse
brillante», note 192; et «[Cinéas] ne fut ébloui n1 par une pompe vaine*, ni par une
¢élégance recherchée», DSA 1, 47) et faux-brillant (attrait du clinquant abusif). Voir par
exemple «briller de suffisance», «les arts brillent», «désir de briller», notes 35, 120,
194. Vorir «le néant de ces titres orgueilleux* qui nous éblouissenty (DSA I, 49), «Je
dis brillant, mais de quel éclat 7» (DSA 11, 59).

13 Eugéne Ritter n° 10: «On ne peut réfléchir sur les meeurs, qu’on ne se plaise a se
rappeler I'image de la simplicité des premiers temps» (DSA 11, 63). Dans son Premier
Discours Rousseau prend soin d’effacer toute dimension évangélique de 1’argumen-
tation. En revanche, voir plus tard un long développement: «Douze pauvres pécheurs
et artisans entreprirent d’instruire et de convertir le monde» (Réponse au roi de
Pologne, 45), 1l est important de se reporter a la suite, id., 47 (déja cité note 91), id.,
49 (déja cité début note 17), «N’étalez point & mes yeux cette science orgueilleuse*,
ni ce faste indécent qui vous déshonorent et qui me révoltent, soyez touchés vous-
mémes, si vous voulez que je le sois; et surtout, montrez-moi dans votre conduite la
pratique de cette Loi dont vous prétendez m’instruire. Vous n’avez pas besoin d’en
savoir, ni de m’en enseigner davantage, et votre ministére est accompli. I1 n’est point
en tout cela question de belles lettres, ni de philosophie*. C’est ainsi qu’il convient de
suivre et de précher I’Evangile, et c’est ainsi que ses premiers défenseurs I’ont fait
triompher de toutes les Nations, non aristotelico more, disaient les Péres de 1’Eglise,
sed Piscatorio» (49).

7 Dans nos notes, nous nous en tenons au commentaire limité du vis-a-vis
Turrettini-Rousseau. Nous serons donc sensiblement moins sollicités dans cette
seconde partie consacrée a I’éloge des arts et des sciences. Pour sa part, Eugene Ritter
avait méme bomé son examen a la seule premiére partie.

138 Rousseau souscrit volontiers a cette idée (par ex.: «La science, prise de maniére
abstraite, mérite toute notre admiration», Préface a Narcisse, 965). Mais il ajoute qu’il
n’y aura jamais d’autres belles-lettres a attendre dans la réalité que celles que produi-
sent les hommes — qui sont effectivement dénaturés. L argument sera pourtant trés
souvent allégué contre lui par les réfutateurs du Premier Discours (par ex. déja dans la
recension de Fréron, celle-1a méme qui attire I’attention des Panisiens sur I’existence
du discours de Turrettini: «J’0se avancer une proposition que je crois plus vraie que
celle de M. Rousseau: c’est que ce sont les moeurs qui corrompent les arts et les
sciences, et non les arts et les sciences qui corrompent les meeursy, cité par Tente,
op.cit., 174).

% Grandeur*: voir note 175. «C’est un grand* et beau spectacle de voir ’homme
sortir en quelque maniere du néant par ses propres efforts; dissiper, par les lumiéres de
sa raison les ténébres* dans lesquelles la nature* 1’avait enveloppé; s’élever au-dessus
de lui-méme; s’élancer par 1’esprit jusque dans les régions célestes; parcourir a pas de
géant, ainsi que le soleil, la vaste étendue de 1’univers; et, ce qui est encore plus



56 J.-A. TURRETTINI

grand* et plus difficile, rentrer en soi pour y étudier I’homme et connaitre sa nature,
ses devoirs et sa finy (Incipit de DSA 1, 26).

10 Origine*, voir notes 113, 149, 169, 196.

1 Nouvelle référence érudite énigmatique. Voir la remarque ci-dessus note 100.

Y2 Craindre*: voir ’adage latin Timendi causa est nescire, «L’ignorance* est la
cause de la crainte*» et notes 57, 73.

3 Ce texte, sollicité une premiére fois dans la premiére partie contra, est a présent la
premiére autorité revendiquée pour étayer la partie pro. Aprés un jugement ponctuel
et particulier des Questions naturelles (scepticisme vis-a-vis d’un historiographe —
note 78), La Préface générale de ce méme ouvrage offre & Turrettim deux longs
passages (note 177) en faveur du savoir. Soulignons cette sollicitation de Séneque
dans une argumentation favorable aux arts, aux sciences et au haut prix de la raison.
Au contraire Rousseau est quant a lu totalement imprégné des exclamations et invec-
tives sceptiques propres aux Lettres a Lucilius, voir notes 102, 108.

144 «Jai trouvé! Jai trouvé !»: célébre exclamation d’allégresse du grand savant
Archiméde (287-212) courant nu dans les rues de Syracuse, alors qu’il vient de
découvrir la loi de la poussée subie par un corps plongé dans un fluide, correspondant
au poids du fluide déplacé (récits de Plutarque; de Vitruve). Le roi Hiéron avait posé
le probléme d’une escroquerie sur 1’alliage composant sa couronne d’or. Rappelons
que Turrettini adresse ce Discours a un public d’étudiants. Voir note 58.

145 Rousseau fagonne un «Socrate ami de 1’ignorance*» qui lui convient. En réalité
Socrate fit surtout 1’apologie du savoir bien compris: «Il disait qu il n'y a qu'un seul
bien, la science, et un seul mal, l'ignorance®» (Diogéne Laérce, Vie et doctrine de
Socrate, 31). Voir notes 21, 33.

16 L>un des principaux réfutateurs du Discours de Rousseau, Claude Nicolas Lecat,
citera (1751) ce méme passage de Cicéron (Tente, op. cit., p. 239).

T Cf. Pouilly, Sentiments agréables: voir note 56.

148 Comme par anticipation, Turrettini parait répondre ici par I’affirmative a la future
question de morale de I’Académie de Dijon: «Si le rétablissement des sciences et des
arts a contribué a rétablir les meeurs» !

199 Terme particuliérement sensible en ce qui touche au systéme des valeurs et a la
conception du progrés* négatif et corrupteur de Rousseau. Il s’agit bien stir d’un point
de désaccord total entre le rationaliste Turrettini et I’ami de la simplicité primitive. Le
Premier Discours n’est pas encore le lieu ou s’exposera la théone réhabilitant le «bon
sauvage». Voir cependant un certain nombre d’allusions précoces, déja positives:
«Les sauvages* de I’Amérique, qui vont tout nus et qui ne vivent que du produit de
leur chasse, n’ont jamais pu étre domptés. En effet, quel joug imposerait-on a des
hommes qui n’ont besoin de rien 7» (DSA I, 29; note de Rousseau); «Je n’ose parler
de ces nations heureuses qui ne connaissent pas méme de nom les vices* que nous
avons tant de peine a réprimer, de ces sauvages* de I’Amérique dont Montaigne ne
balance point a préférer la simple et naturelle* police, non seulement aux lois* de
Platon, mais méme a tout ce que la philosophie* pourra jamais imaginer de plus
parfait pour le gouvemnement des peuples. Il en cite quantité d’exemples frappants
pour qui les saurait admirer. Mais quoi! dit-il, ils ne portent point de chausses* !»
(38; note de Rousseau). «J’aime encore mieux voir les hommes brouter I’herbe dans
les champs que s’entre-dévorer dans les villesy (Derniére Réponse a Bordes, 92). «Un
Sauvage* est un homme, et un Européen est un homme. Le demi-philosophe* conclut
aussitét que 1’un ne vaut pas mieux que I’autre; mais le philosophe* dit: en Europe, le



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 57

gouvernement, les lois*, les coutumes, ’intérét, tout met les particuliers dans la
nécessité de se tromper mutuellement et sans cesse; tout leur fait un devoir du vice*; il
faut qu’ils soient méchants pour étre sages, car il n’y a point de plus grande folie que
de faire le bonheur des fripons aux dépens du sien. Parmi les Sauvages*, 1'intérét
personnel parle aussi fortement que parmi nous, mais il ne dit pas les mémes choses:
I’amour de la société et le soin de leur commune défense sont les seuls liens qui les
unissent: ce mot de propriété qui coiite tant de crimes a nos honnétes gens, n’a
presque aucun sens parmi eux; ils n’ont entre eux nulle discussion d’intérét qui les
divise; rien ne les porte a se tromper 1'un I’autre; 1’estime publique est le seul bien
auquel chacun aspire, et qu’ils méritent tous. I1 est trés possible qu'un Sauvage* fasse
une mauvaise action, mais il n’est pas possible qu’il prenne I’habitude de mal faire,
car cela ne lui serait bon a rien. Je crois qu’on peut faire une trés juste estimation des
meeurs des hommes sur la multitude des affaires qu’ils ont entre eux: plus ils
commercent ensemble, plus ils admirent leurs talents et leur industrie, plus ils se
friponnent décemment et adroitement, et plus ils sont dignes de mépris. Je le dis a
regret, ’homme de bien est celui qui n’a besoin de tromper personne, et le Sauvage*
est cet homme-1a» (Préface a Narcisse, 969-970, note de Rousseau).

150 Seconde référence explicite au De oratore (voir note 114). Lun des principaux
réfutateurs du Discours de Rousseau, Claude Nicolas Lecat, citera (1751) lui aussi ce
traité de Cicéron (Tente, op. cit., p. 246).

B Sur I’'usage de I’ceuvre de Cicéron, voir note 27.

52 Rousseau sur la maladie* et Iinutilité* des médecins*: note 92. René de
Bonneval, réfutateur virulent du Premier Discours, sera particuliérement remonté face
a I’insensibilité du Genevois a I’égard des bienfaits de la médecine*: «Il y a méme de
I'inhumanité dans votre opinion [...] Je suppose qu’on vous priat d’entrer dans un
hopital et qu’au lieu d’en plaindre les malades* vous déclamassiez contre le seul
remede capable de les soulager et d’empécher le progrés du mal: n’aurait-on pas droit
de crier a la cruauté ?» (Lettre d’un ermite a J.-J. Rousseau, 1753, Tente, op.cit.,
p. 561-562).

133 De méme Jean Barbeyrac: « Voudrait-on que nous fussions encore réduits a faire
comme autrefois les Babyloniens, qui, faute de médecins*, portaient les malades*
dans une place publique pour demander aux passants s’ils avaient eu ou vu de
maladie* semblable [...] ?» (Discours sur l'utilité des Sciences et des Lettres, 1714,
éd. citée, p. 8).

3% Sur ’opinion défavorable de Rouseau a la compétence polyglotte, voir ci-dessus
note 57.

135 L un des principaux réfutateurs du Discours de Rousseau, Claude Nicolas Lecat,
citera (1751) la méme épitre d’Horace (Tente, op.cit., p. 256). La locution «montrer
plus pleinement, avec plus de justesse que n’ont fait Chrysippe et Crantom était
passée en proverbe. Chrysippe (III° s. av. J.-C.) est un philosophe grec qui fonda
I’école stoicienne; Crantor (III° s. av. J.-C.), disciple de Platon, est 'un des
philosophes de 1’Académie. Voir: «Mais les sciences, les arts et la dialectique préva-
lurent encore: Rome se remplit de philosophes et d’orateurs; on négligea la discipline
militaire, on méprisa 1’agriculture, on embrassa des sectes et 1’on oublia la patrie. Aux
noms sacrés de liberté, de désintéressement, d’obéissance aux lois, succédérent les
noms d’Epicure, de Zénon, d’Arcésilas. ‘Depuis que les savants ont commencé a
paraitre parmi nous, disaient leurs propres philosophes [Sénéque], les gens de bien se
sont éclipsés.’» (DSA 1, 45). Les trois philosophes athéniens cités se rattachent eux



58 J.-A. TURRETTINI

aussi a trois écoles (dénoncées comme telles par Rousseau) du Jardin (épicurisme) du
Portique (stoicisme) et de la Nouvelle Académie (IV*/III° siécle av. J.-C.).

16 Cf. ci-dessus, notes 94 et 96.

157 La poésie.

158 1’utilité* (ou non ! voir note 12) des travaux de génie humain (digues, ports
abrités) pour éviter les catastrophes naturelles recevra une nouvelle actualité en 1755
lors de la dispute entre Voltaire et Rousseau sur la Providence, aprés le tremblement
de terre de Lisbonne. En 1714 Jean Barbeyrac se félicite du progrés des modernes
qui se refusent d’accepter avec fatalisme les catastrophes telles que I’écroulement
biblique de la Tour de Siloam, le débordement du Tibre ou les inondations du Nil
(Discours sur I'utilité des Sciences et des Lettres, éd. citée, p. 10).

15 J.-J. Rousseau sur la défensive protestera dans ses Réponses qu’il considére la
Science en soi comme positive. Voir notes 25, 26, 44.

1% «Quand les Goths ravagérent la Gréce, toutes les bibliothéques* ne furent sauvées
du feu que par cette opinion semée par I'un d’entre eux, qu’il fallait laisser aux
ennemis des meubles si propres a les détourner de I’exercice militaire et a les amuser
a des occupations oisives* et sédentaires» (DSA 11, 64). «On dit que le calife Omar,
consulté sur ce qu’il fallait faire de la bibliothéque* d’Alexandrie, répondit en ces
termes: Si les livres de cette bibliotheque* contiennent des choses opposées a
I’Alcoran, ils sont mauvais et il faut les briiler. S’1ls ne contiennent que la doctrine de
I’Alcoran, briilez-les encore: ils sont superflus. Nos savants ont cité ce raisonnement
comme le comble de I'absurdité*» (DSA 11, 73-74; note de Rousseau). «Nos biblio-
théques* regorgent de livres de théologie; et les casuistes fourmillent» (Réponse au
roi de Pologne, 48). «Armrétons-nous un instant sur cette derniére conséquence, et
gardons-nous d’en conclure qu’il faille aujourd’hui briller toutes les Bibliotheques* et
détruire les Universités et les Académies. Nous ferions que replonger I’Europe dans la
Barbarie, et les meeurs* n’y gagneraient riem» (55-56).

161 Ni Turrettini ni Rousseau ne partagent la conception du Dieu-horloger des déistes.
J.-J. Rousseau fait grand cas de I’abbé Pluche: «L’étude de la Nature*: soit qu'on en
considere I’assemblage et la disposition générale; soit qu’on en examine les beautés
dans le détail. Tout y est capable de plaire et d’instruire, parce que tout y est plein de
desseins, de proportions*, et de précautions. Tous les corps* qui nous environnent
[...] nous apprennent quelques vérités*: ils ont tous un langage qui ne s’adresse qu’a
nous. [...] Leur tendance a une fin nous marque /'intention de | 'Ouvrier*y (Spectacle
de la nature, I tome, Préface). Rousseau recommandait la lecture de cet ouvrage
dans ses «Projets d’éducation» de 1740/1 et 1743: «L Histoire naturelle* peut passer
[...] pour la plus intéressante de toutes les sciences que les hommes cultivent, et celle
qui nous ramene le plus naturellement de ['admiration des ouvrages a ['amour de
[’Ouvrier*. Je ne négligerai pas de le rendre curieux sur les matiéres qui y ont rapport,
et je me propose de I’y introduire dans deux ou trois ans par la lecture du Spectacle de
la nature» (Projet pour l'éducation de Monsieur de Sainte-Marie, 1743). 11 restera
fidéle a I’esprit de cet ouvrage chrétien d’histoire naturelle* (1’Artisan se laisse
admirer dans son ouvrage) jusque dans les demiéres années de sa vie (voir Réveries
du promeneur solitaire, Septiéme Promenade, OC I, p. 1062). Voir notes 122, 124.

162" Bar(r]illot, I’éditeur genevois des discours de Turrettini et de Rousseau, publie
une série de sept théses de théologie dans la série De Prestantia ac divinitate religio-
nis christiance (1714-1717).



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 59

18 Le méme argument sera repris par 1’auteur jésuite d’un compte rendu — hostile a
Rousseau — de la Réponse au roi de Pologne (Mémoires de Trévoux, déc. 1751):
«Et quand Julien I’ Apostat défendit aux chrétiens 1’'usage des poetes, des orateurs, en
un mot de tous les écrivains de I’ancienne Greéce, les saints docteurs de ce temps-la ne
regardérent-ils pas cette loi comme quelque chose de préjudiciable a la religion,
comme une persécution des plus rigoureuses et des plus malignes ?» (voir Tente,
op.cit., p. 297). 1l se référera au livre Il de I’Histoire ecclésiastique d’Eusébe, que
Turrettini cite lui aussi a deux reprises — plus haut.

164 Rappel de I'idéal d’élucidation, grice a la philologie, d’Erasme et de la
Renaissance. Sur Post tenebras lux voir notes 39, 139, 191.

16 1 *optimisme des Lumiéres confortera cette certitude de résoudre et de solutionner
rationnellement les questions de morale, comme il en va des problemes de
mathématiques. On trouve un écho chez Rousseau qui parle de «la solution de la
question» (Réponse a Lecat, 99, ci-dessus note 34). Voir, parmi les réfutations du
Premier Discours, toutes plus péremptoires et définitives les unes que les autres, ce
titre significatif et arrogant de Jean-Henri-Samuel Formey: Examen philosophique de
la liaison réelle qu'il y a entre les sciences et les meeurs, dans lequel on trouvera la
solution de la dispute* de M. J.-J. Rousseau avec ses adversaires sur la question
{)roposée par ’Académie de Dijon (1755).

% Lorsqu’il réfutera Rousseau, le roi Stanislas reprendra I’argument dans des termes
analogues: «Tant de grands hommes, qui ont défendu la religion [...] n’ont-ils pas
puisé dans I’étude ces lumiéres* supérieures qui ont triomphé des erreurs* [...] 7 Plus
le chrétien examine 1’authenticité de ses titres, plus il se rassure dans la possession de
sa croyance; plus il étudie la Révélation, plus il se fortifie dans la foi*. C’est dans les
divines Ecritures qu’il en découvre I’origine* et ’excellence; c’est dans les doctes
écrits des Péres de 1’Eglise qu’il en suit de siécle en siécle le développement; c’est
dans les livres de morale et les annales saintes qu’il en voit les exemples et qu’il s’en
fait I’application» (Tente, op.cit., p. 163). Voir la cinglante Réponse de Rousseau a ce
passage, notes 120 (et 35, 40, 123, 124, 136).

167 Affirmation claire qui pourrait avoir inspiré la Question de Dijon! Le sens est
toutefois a I’inverse de tout ce que soutient la Réponse de Rousseau.

18 «Telle enfin s’est montrée jusqu’a nos jours cette nation rustique [la Suisse] si
vantée pour son courage que ’adversité n’a pu abattre, et pour sa fidélité que
I’exemple n’a pu corrompre*» (DSA 1, 37-38). «Sa fagon de penser annonce un ceeur*
vertueux*» (le roi Stanislas a propos du caractére pressenti de ’auteur du Premier
Discours). «Je disais que c’est parce que la science toute belle, toute sublime qu’elle
est, n’est point faite pour I’homme; qu’il a I’esprit trop bomé pour y faire de grands
progres* et trop de passions dans le ceeur* pour n’en pas faire un mauvais usage, que
c’est assez pour lui de bien étudier ses devoirs, et que chacun a regu toutes les
lumiéres* dont il a besoin pour cette étude» (Réponse au roi de Pologne, 36-37),
«Leur méthode [des disciples du Christ] était simple; ils préchaient sans art, mais avec
un ceur* pénétrén (45), «Il y a une ignorance* féroce et brutale, qui nait d'un
mauvais ceeur* et d’un esprit faux; une ignorance* criminelle qui s’étend jusqu’aux
devoirs de I’humanité; qui multiplie les vices*; qui dégrade la raison, avilit / 'dme* et
rend les hommes semblables aux bétes: cette ignorance* est celle que I’Auteur
attaque, et dont il fait un portrait fort odieux et fort ressemblant. I1 y a une autre sorte
d’ignorance* raisonnable, qui consiste a bomner sa curiosité* a 1’étendue de ses
facultés qu’on a regues; une ignorance* modeste, qui nait d’un vif amour pour la



60 J.-A. TURRETTINI

vertu, et n’inspire qu’indifférence sur toutes les choses qui ne sont point dignes de
remplir le ceeur* de I'homme, et qui ne contribuent point a le rendre meilleur; une
douce et précieuse ignorance*, trésor d'une dme* pure et contente de soi, qui met
toute sa félicité a se replier sur elle-méme, a se rendre témoignage de son innocence,
et n’a pas besoin de chercher un faux* et vain* bonheur dans I’opinion que les autres
pourraient avoir de ses lumiéres*: voila I'ignorance* que j’ai louée» (54).

1" Origine*, voir note 140.

10 «Qu’il serait doux de vivre parmi nous, si la contenance extérieure était toujours
I’'image des dispositions du cceur®; si la décence était la vertu*; si nos maximes nous
servaient de régles, si la véntable philosophie* était inséparable du titre de
philosophe* | Mais tant de qualités vont trop rarement ensemble» (DSA 1, 30). «Apres
la mort de Jésus Christ, douze pauvres pécheurs et artisans entreprirent d’instruire et
de convertir le monde. Leur méthode était simple; ils préchaient sans art, mais avec
un ceur® pénétrén (Réponse au roi de Pologne, 45; note 168), id., 54 (déja note 168).
«En méme temps que la culture des sciences retire en quelque sorte de la presse le
cceur du Philosophe*, elle y engage en un autre sens celui de I’homme de Lettres et
toujours avec un égal préjudice pour la vertu*. Tout homme qui s’occupe des talons
agréables veut plaire, étre admiré, et il veut étre admiré plus qu’un autre. Les
applaudissements publics appartiennent a lw seul: je dirais qu’il fait tout pour les
obtenir, s’il ne faisait encore plus pour en priver ses concurrents. De la naissent d’un
coté les raffinements du goiit et de la politesse; vile et basse flatterie, soins séduc-
teurs, insidieux, puériles, qui, a la longue, rapetissent |'dme* et corrompent* le
ceeur*®; et de I'autre, les jalousies, les rivalités, les haines d’Artistes si renommées, la
perfide calomnie, la fourberie, la trahison, et tout ce que /e vice* a de plus lache; de
plus odieux. Si le Philosophe* méprise les hommes, I’Artiste s’en fait bientot
mépriser, et tous deux concourent enfin a les rendre méprisables» (Préface a Narcisse,
967-968).

"1 11 est remarquable que Turrettini ne s’étende aucunement sur le courage*, la
vertu* et la discipline militaires. Ce registre est au contraire chaleureusement sollicité
par Rousseau dans son €loge des vertus de 1’ignorance dans son Discours (cf. notes
123, 130).

172 (It nigrum campis agmen preedamque per herbas / convectant», Virgile, Enéide,
IV, 404405 (Turrettini ne donne pas la référence).

13 Origine*: conception selon laquelle 1’dme* procéde du feu céleste.

74 «1’étude de I'univers devrait élever ’homme & son Créateur, je le sais; mais elle
n’éléve que la vanité* humaine. Le philosophe* qui se flatte de pénétrer dans les
secrets de Dieu* ose associer sa prétendue sagesse a la sagesse étemelle: 1l approuve,
il blame, il corrige, il prescrit des lois a la nature* et des bornes a la divinité; et tandis
qu’occupé de ses vains* systémes, il se donne mille peines pour arranger la machine
du monde, le laboureur [...] admire, loue et bénit [...]» (Réponse au roi de Pologne,
41; déja note 35).

15 Grandeur: voir note 139.

176 Les belles et profondes paroles (scientifiques-théologiques) du paien Sénéque
témoignent du fait qu’il participe 4 la méme inspiration divine que les chrétiens.

177 La boussole sénéquienne (voir 1’épigraphe du Discours) est rappelée: ici a la
faveur d’une troisiéme longue citation d’un ouvrage sollicit¢ plus haut (notes 78,
143). Séneque est une autorité¢ majeure a la fois pour Turrettini et pour Rousseau (il le
cite une seule fois, et sans le nommer: «Depuis que les savants ont commencé a



DISCOURS SUR LA VANITE ET L IMPORTANCE DES SCIENCES 61

paraitre parmi nous, disaient leurs propres philosophes, les gens de bien se sont
éclipsésn (DSA 1, 45), emprunt a I’épitre 95 a Lucilius, 13). D’autres candidats au
concours dijonnais avaient relu cette épitre. Le Troyen Grosley, classé second par le
jury, pour une réponse elle aussi négative a la Question dijonnaise, avait concouru
sous la banniere de cette citation. On ne saurait sous-estimer I’influence des Lettres a
Lucilius (88, 89, 95, 105) sur le Premier Discours, elle se transmet pour une grande
part par le biais de Montaigne. Voir d’autre part: «De toutes les sectes des anciens
philosophes* que j’ai attaquées comme inutiles* a la vertu®, les stoiciens sont les
seuls que M. Gautier m’abandonne et qu’il semble méme vouloir mettre de mon cotén
(Réponse a Gautier, 66). '

I8 Est quodam prodire tenus, si non datur ultra, Horace, Epitres, 1,1, 32 (Turrettini
ne donne pas la référence).

17" Sur ce probléme socratique voir ci-dessus note 33.

1% 1e mode de réflexion pascalien et cartésien vient englober 1’interrogation socra-
tique.

181 gur ’absence de réflexion de Rousseau sur I’ évidence, voir notes 40, 44.

182 Cette formule sur 1’étre et le paraitre correspond 4 une traduction littérale d’un
vers bien connu d’Horace (Decipimur specie recti, Horace, Art poétique, v. 25) que
Rousseau choisit comme devise, comme épigraphe et comme signature dans le
concours de Dijon ou le réglement le contraignait a présenter son discours sous
anonymat.

18 Rousseau prend en considération le bornheur*: «Voici une des grandes et plus
belles questions qui aient jamais été agitées. Il ne s’agit point dans ce Discours de ces
subtilités métaphysiques qui ont gagné toutes les parties de la littérature, et dont les
programmes d’Académie ne sont pas toujours exempts; mais il s’agit d’une de ces
vérités* qui tiennent au bonheur* du genre humain» (DSA, Préface, 23), « Opposons a
ces tableaux celui des mceurs du petit nombre des peuples qui, préservés de cette
contagion des vaines* connaissances ont par leurs vertus* fait leur propre bonheur*y
(DSA 1, 36), «Ils léveront leurs mains au ciel, et diront dans I’amertume de leur
ceeur*: "Dieu tout-puissant, toi qui tiens dans tes mains les esprits, délivre-nous des
lumiéres* et des funestes arts de nos péres, et rends-nous / ignorance*, I’innocence et
la pauvreté, les seuls biens qui puissent faire notre bonheur* et qui soient précieux
devant toi." Mais si le progrés* des sciences et des arts n’a rien ajouté a notre
véritable félicité*; s’il a corrompu*® nos meeurs, et si la corruption* des meeurs a porté
atteinte a la pureté du gofit, que penserons-nous de cette foule d’auteurs [...] 7»
(DSA 10, 75), «Que les savants [...] contribue[nt] par leur crédit au bonheur* des
peuples a qui ils auront enseigné la sagesse. C’est alors seulement qu’on verra ce que
peuvent la vertu*, la science et I’autorité animées d’une noble émulation et travaillant
de concert a la félicité* du genre humain» (77). «Que la culture des sciences
corrompe* les meeurs d’une nation, c’est ce que j’ai osé soutenir, c’est ce que j'ose
croire avoir prouvé. Mais comment aurais-je pu dire que dans chaque homme en
particulier la science et la vertu* sont incompatibles, moi qui ai exhorté les princes a
appeler les vrais savants a leur Cour, et a leur donner leur confiance, afin qu’on voie
une fois ce que peuvent la science et la vertu* réunies pour le bonheur* du genre
humain ?» (Réponse au roi de Pologne, 39).

18 Sur I’absence du registre thématique baroque chez Rousseau, voir note 47.



62 J.-A. TURRETTINI

185 Poéme aphoristique (Epigrammata) du théoricien du droit Hugo Grotius
(Turrettini ne donne pas la référence). Le demier vers (Nescire queedam, magna pars
sggpienrice) a pris valeur de proverbe.

1% Dans I’argumentation de son Premier Discours, Rousseau s’en prend avec
virulence a la nouvelle philosophie mercantile de Melon: «Les anciens politiques
parlaient sans cesse de meeurs et de vertu*®; les nétres ne parlent que de commerce et
d’argent. L’un vous dira qu'un homme vaut en telle contrée la somme qu’on le
vendrait a Alger; un autre en suivant ce calcul trouvera des pays ot un homme ne vaut
rien, et d’autres ou il vaut moins que rien. Ils évaluent les hommes comme des
troupeaux de bétail. Selon eux, un homme ne vaut a I’Etat que la consommation qu’il
y faity (DSA 11, 57-58). «Nos écrivains regardent tous comme le chef-d’ceuvre de la
politique de notre siécle les sciences, les arts, le luxe, le commerce, les lois, et les
autres liens qui resserrant entre les hommes les nceuds de la société* [Je me plains de
ce que la Philosophie* relache les liens de la société qui sont formés par estime et par
bienveillance mutuelle, et je me plains de ce que les sciences, les arts et tous les autres
objets de commerce resserrent les liens de la société par I’intérét personnel. |» (Préface
a Narcisse, 968).

187 Unilatéral, sélectif et partial, Rousseau ne sait pas (ne veut pas) faire cette
distinction subtile. Le proces de I'inutile* occupe une place importante dans son
argumentation (voir note 17). «En politique, comme en morale, c’est un grand mal
que de ne point faire de bien; et fout citoyen* inutile* peut étre regardé comme un
homme pemicieux» (DSA II, 54-55).

18 1 Histoire de |'Académie Royale des Sciences, avec les Mémoires de mathé-
matique et de physique parait 8 Amsterdam et Paris sous la forme de grands volumes
in-quarto, a partir de 1702, pour récapituler tous les acquis de 1’Académie, en
remontant aux origines (1666). Turrettini ne mentionne pas explicitement Fontenelle,
qu’il a bien connu a Paris. Jean Barbeyrac produit lui aussi une longue citation de
I’importante préface de Fontenelle (Discours sur l'utilité des Sciences et des Lettres,
1714, éd. citée, p. 13).

189 Sur la notion de plaisir*: notes 56, 147, 195.

1% Sur la métaphore de la contagion*: notes 80, 129.

Pl Fidele 4 la devise de Genéve et & son sens rénové (notes 29, 39, 139), Turrettini
affectionne — comme Rousseau — I’imaginaire du contraste de la lumiére* (évidem-
ment positive) et de la nuir*. Voir les sarcasmes de Fréron a propos de I’argumen-
tation paradoxale et provocante de Rousseau: «Il m’est venu dans l’esprit [de
proposer] a quelque Académie [cette question]: Si le jour* a contribué a épurer les
meeurs. [...] Je me serais attaché a la négative. J’aurais prouvé que le jour* est la
cause de notre corruption*; que s’il n’y avait point de jour*, on ne se verrait pas, et
que par conséquent il n’y aurait plus de haine, d’amour, d’mtérét, d’orgueil* et de
fatuité; j’aurais fait un long détail des crimes et des vices* qu’entrainent ces
passions*» (Lettres sur quelques écrits de ce temps, novembre 1753; Tente, op. cit., p.
694).

192 Pour Rousseau la Cité* a tout & craindre des arts et des sciences: Rousseau se fera
bientét une mythologie de son origine et de sa qualité de citoyen* de Geneve. Les
questions du citoyen* et de l'inutilité* avérée des arts et des sciences dans la cité*
(Sparte ou Rome archaique) est extrémement présente dans le Discours (ce qui n’est
pas le cas chez Turrettini). «Oublierais-je que ce fut dans le sein méme de la Gréce
qu’on vit s’élever cette cité* aussi célébre par son heureuse ignorance* que par la



DISCOURS SUR LA VANITE ET L 'IMPORTANCE DES SCIENCES 63

sagesse de ses lois*, cette République de demi-dieux plutét que d’hommes ? tant leurs
vertus* semblaient supérieures a I’humanité. O Sparte !» (DSA 1, 39), «"Que vit donc
Cinéas de si majestueux [demande Fabricius] ? O citoyens™® ! 11 vit un spectacle que ne
donneront jamais vos richesses ni tous vos arts; le plus beau spectacle qui ait jamais
paru sous le ciel, I’assemblée de deux cents hommes vertueux, dignes de commander
a Rome et de gouvemner la terre"» (47), «En politique, comme en morale, c’est un
grand mal que de ne point faire de bien; et rout citoyen*® inutile* peut étre regardé
comme un homme pernicieux. |...] si les travaux des plus éclairés* de nos savants et
de nos meilleurs citoyens* nous procurent si peu d’utilité*, dites-nous ce que nous
devons penser de cette foule d’écrivains obscurs* et de lettrés oisifs*, qui dévorent en
pure perte la substance de I’Etaty (DSA 11, 54-55, 56, notes 36, 103, 121, 126); «Que
nos politiques daignent suspendre leurs calculs pour réfléchir a ces exemples, et qu’ils
apprennent une fois qu’on a de tout avec de l’argent, hormis des mceurs et des
citoyens*» (59), «Les anciennes républiques de la Gréce avec cette sagesse qui brillait
dans la plupart de leurs institutions avaient interdit a leurs citoyens* tous ces métiers
tranquilles et sédentaires qui, en affaissant et corrompant le corps*, énervent sitot la
vigueur de 1’dme*» (65), «Nous avons des physiciens, des géométres, des chimis-
tes, des astronomes, des poeétes, des musiciens, des peintres,; nous n'avons plus de
citoyens*» (70), «[Les sages Académies nouvellement créées] pour les prix dont elles
honorent le mérite littéraire feront un choix de sujets propres a ranimer ['amour de la
vertu* dans les caeurs* des citoyens®, montreront que cet amour régne parmi elles, et
donneront aux peuples ce plaisir si rare et si doux de voir des sociétés savantes se
dévouer a verser sur le genre humain, non seulement des /umiéres* agréables, mais
aussi des instructions salutaires» (71). «Quoiqu’il nous reste de vrais* Philosophes*,
ardents a rappeler dans nos ceurs* les lois* de I’humanité et de la vertu™, on est
épouvanté de voir jusqu’a quel point notre siécle raisonneur a poussé dans les
maximes le mépris de | 'homme et du citoyen™*» (Préface a Narcisse, 966), «Le golit de
la philosophie* relache tous les liens d’estime et de bienveillance qui attachent les
hommes & la société, et c’est peut-étre le plus dangereux des maux qu’elle engendre.
[...] son amour-propre augmente en méme proportion® que son indifférence pour le
reste de ['univers. La famille, la patrie* deviennent pour lui des mots vides de sens: il
n’est ni parent, ni citoyen*, ni homme; il est Philosophe*» (967). Voir aussi note 123.
193 Bien que sa démarche soit scrupuleusement laique, Rousseau soutient que les arts
et les sciences sont extrémement néfastes a la religion (voir supra, «religion», notes
57,90, 91, 120, 134, 136).

1% Disputes*: notes 7, 23, 165. «Ce n’est point par stupidité que ceux-ci ont préféré
d’autres exercices a ceux de ’esprnt. Ils n’ignoraient™ pas que dans d’autres contrées
des hommes oisifs* passaient leur vie a disputer* sur le souverain bien, sur le vice* et
sur la vertu*, et que d’orgueilleux* raisonneurs, se donnant a eux-mémes les plus
grands éloges, confondaient les autres peuples sous le nom méprisant de barbares;
mais ils ont considéré leurs mceurs et appris a dédaigner leur doctrine» (DSA I, 38,
déja notes 116, 126). «La vérité* est si indépendante de ceux qui l’attaquent et de
ceux qui la défendent, que les auteurs qui en disputent* devraient bien s’oublier
réciproquement; cela épargnerait beaucoup de papier et d’encre» (Réponse au roi de
Pologne, 40), «Le Peuple que Dieu s’était choisi n’a jamais cultivé les sciences et on
ne lui en a jamais conseillé I'étude; cependant, si cette étude était bonne a quelque
chose, 1l en aurait eu plus besoin qu’un autre» (44), «Dans 1’établissement de la
Nouvelle Loi, ce ne fut point & des savants que Jésus-Christ voulut confier sa doctrine



64 J.-A. TURRETTINI

et son ministere. Il suivit dans son choix la prédilection qu’il a montrée en toute
occasion pour les petits et les simples. Et dans les instructions qu’il donnait a ses
disciples, on ne voit pas un mot d’étude ni de science, si ce n’est pour marquer le
méprnis qu’il faisait de tout cela. Apres la mort de Jésus Christ, douze pauvres
pécheurs et artisans entreprirent d’instruire et de convertir le monde. Leur méthode
était simple; ils préchaient sans art, mais avec un ceeur* pénétré [...]» (45), «Bientot
on ne se contenta plus de la simplicité de ’Evangile et de la foi des Apbtres, il fallut
toujours avoir plus d’esprit que ses prédécesseurs. On subtilisa surtout les dogmes;
chacun voulut soutenir son opinion, personne ne voulut céder. L’ambition d’étre chef
de secte se fit entendre, les hérésies pullulérent de toutes parts. L’emportement et la
violence ne tardérent pas a se joindre a la dispute™®» (47), «Aprés la renaissance des
lettres, les divisions ne tardérent pas a recommencer, plus terribles que jamais. De
savants hommes émurent la querelle, de savants hommes la soutinrent, et les plus
capables se montrérent toujours les plus obstinés. C’est en vain qu’on établit des
conférences entre les docteurs des différents partis: aucun n’y portait I’amour de la
réconciliation, ni peut-étre celui de la vérité*; tous n’y portaient que le désir de briller
aux dépens de leur adversaire; chacun voulait vaincre, nul ne voulait s’instruire; le
plus fort imposait silence au plus faible; la dispute* se terminait toujours par des
injures, et la persécution en a toujours été le fruit. Dieu seul sait quand tous ces maux
finiront» (48).

1% Sur la notion de plaisir*, note 56.

19 1’idée de péché originel est, on le sait, étrangére 4 Rousseau. Sans rompre avec ce
dogme, Turrettini a lui-méme ceuvré pour atténuer les formules de la liturgie de
I’Eglise genevoise dans le sens d’un adoucissement de I’idée d’origine* corrompue*.
Il fait par exemple remplacer ’assertion calviniste orthodoxe «Nous sommes de
pauvres pécheurs, congus et nés en iniquité et corruption®, enclins a mal faire, inutiles
a tout bien» par la formule moins lourde «Nous sommes nés en corruption™® et enclins
au mal.» Voir note 140.

197 La Sorbonne de Paris, catholique, est sans doute visée. L’ Académie de Genéve ne
fut fondée qu’en 1559. Celle de Lausanne avait ét¢ fondée en 1537 déja.



	Discours 6. De la vanité et de l'importance des sciences [texte et notes]

