
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2003)

Heft: 62

Artikel: Défense de Rousseau

Autor: Napoléon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


défense de Rousseau

9 mai. 4 heures après midi.

Rousseau un de tes compatriotes, de tes amis, un homme
vertueux qui se dit au-dessus des préjugés des hommes voudrait
détruire ceux qu'il prétend que tu as sur la religion considérée du
côté politique. Ce n'est par aucune passion, si souvent le motif
secret des actions des humains. Ni l'orgueil de la haine ni la
jalousie ne l'anime, mais l'auguste vérité. Il fléchit devant elle et,
persuadé de ton respect pour son flambeau sacré, il publie ses
réflexions sur le huitième chapitre de ton Contrat social'3. Mais
non, sans doute, il ne suffit pas d'être vertueux et d'aimer la vérité
pour lutter contre Rousseau. Il était homme, aussi je crois
facilement qu'il n'a pas tout bien vu. Aussi ne s'agit-il pas d'une de
ses idées isolées, mais d'un des principaux chapitres du Contrat
social et d'une idée nécessaire à approfondir pour trouver en partie
la différence des gouvernements modernes et anciens.

n La visite de Bonaparte à Ermenonville laissa une trace matérielle, puisque le

général fit don au fils du marquis de Girardin d'un exemplaire du Contrat social
qui lui avait été dédié par un éditeur lausannois. Girardin fit graver sur la couverture

en cuir, encadrée de fleurons:
EXEMPLAIRE APPARTENANT AU PREMIER CONSUL / BONAPARTE / ENVOYE

PAR LUY AU CITOYEN STANISLAS GIRARDIN / LE LENDEMAIN DE SA VISITE A

ERMENONVILLE / FRUCTIDOR AN IX.

La page de titre porte:
Du / Contrat social, /par J.J. Rousseau: / Nouvelle Édition, / Dédiée au Cif

Buonaparte, / Général en chej de la brave année FC d'Italie. / A Paris, Chez
Mourer et Pinparè. /An 5 de la Répe Frse 1797).

La page de garde porte la dédicace suivante:
Au Citoyen / Buonaparte, / Général en Chef de l'Invincible Armée / d'Italie.
Citoyen Général / «J'ai quelque pressentiment, dit Jean-Jaques / Rousseau

dans son deuxième Livre du Contrat / Social, qu 'un jour la petite Isle de Corse /
étonnera l'Europe //

L 'Europe demande aujourd'hui, Citoyen Gé- / néral, quel est le lieu de votre
naissance //La Renommée répond à l'Europe... //C'est / 'Isle de Corse.

Je suis,// Citoyen Général !// Un de vos admirateurs,// Mourer, Libraire. //
Lausanne en Suisse, 15 Aoust 1797.

Informations aimablement communiquées par M. Jean-Marc Vasseur, de

l'Abbaye de Chaalis.



36 Napoléon

La religion chrétienne est-elle bonne pour la constitution
politique d'un État Rousseau en doute si peu qu'il dit: «La troisième14
est si évidemment mauvaise que c'est perdre le temps que de
s'amuser à le démontrer». Tout ce qui rompt l'unité sociale ne vaut
rien. Toutes les institutions qui mettent l'homme en contradiction
avec lui-même ne valent rien. Comme ces principes sont
incontestables, M. Roustan ne peut les rétracter, mais il nie que les
religions catholiques réformées soient dans ce cas.

Pour la religion romaine, il est de la dernière évidence que
l'unité de l'État est rompue. Approfondissons donc les raisons qu'il
donne contre Rousseau. 11 est vrai que le christianisme et les
gouvernements ont pour but commun le bonheur des hommes,
mais suit-il de là que l'unité de l'État n'est pas contrariée Non
sans doute. Ils parviennent au même but mais par des routes
opposées. Le christianisme rend heureux par le mépris qu'il inspire
aux maux qui nous affligent dans ce monde. «Qu'est-ce que la
vie en comparaison de l'éternité. Je suis [malheureux] et vous,
méchant, vous prospérez; mais je vous attends au tribunal de l'Être
suprême. C'est alors que l'échéance tournera et tournera une fois
pour toujours». Le gouvernement veille à la sûreté des citoyens:
«Tu m'as lésé, tu as violé les lois à mon égard, viens me rendre
compte devant les ministres de la justice, les vengeurs du crime
et les soutiens des lois». Vous voyez donc bien que l'esprit qui
inspire le christianisme et le gouvernement sont contraires quoique
atteignant au même but, mais si, dans quelqu'un de ces moments
de crise qu'éprouve chaque État, l'on se trouve obligé de rendre
pour un instant le peuple malheureux pour sauver la patrie, le
christianisme vous résisterait et contrarierait les vues du
gouvernement. La question est donc résolue.

Le christianisme défend aux hommes d'obéir à tout ordre
opposé à ses lois, à tout ordre injuste émané de la part même du
peuple. Il va donc contre le premier article du pacte social, base
des gouvernements, car il substitue sa confiance particulière à la
volonté générale constituant la souveraineté. Comme nous parlons
politique, les inconvénients doivent être comptés. L'inconvénient
de cette défense que fait l'Évangile est si dangereux dans l'État
chrétien qu'il rompt totalement l'unité de l'État puisque les ministres

de la loi et les ministres de la religion ne sont pas les mêmes.
L'esprit particulier à ce dernier corps se conduisant selon la plus
stricte règle sera de s'ingérer à contredire indirectement les ordres

14 «La troisième, c'est-à-dire la religion catholique romaine. C'est la deuxième

que nous tous comptons, mais il ne veut pas» (Note de Napoléon).



Lecteur de Rousseau 37

du souverain. En effet, quel est le tribunal qui décidera si tel ou tel
ordre est injuste La conscience, me dites-vous. Qu'est-ce qui
dirige la conscience Vous voyez donc bien que l'État n'est
plus un. Suivez ce raisonnement et vous verrez que la réponse du
vicomte d'Orthe15 est bien différente dans un État chrétien. Vous
concevez donc vous-même l'influence que peuvent avoir les
ministres de la religion contre les lois, puisque, pour prévenir les
abus des élections, vous conseillez des ecclésiastiques éclairés et
vertueux. Vous sentez donc qu'ils ont dans l'État plus d'influence
que les ministres des lois même; or, comme les corps des ministres
de religion ne sont jamais ou presque jamais citoyens, mais
toujours ministres, conflit d'influences.

Je ne relèverai pas un grand nombre de contradictions réelles ou
d'inconséquences où tombe M. Roustan. J'en ai suffisamment
relevé. Il est donc constant que le christianisme, même réformé,
détruit l'unité de l'État: 1° parce qu'il inspire ou diminue la
confiance que l'on doit avoir aux ministres de la loi16; 2° parce que,
par sa constitution, il a un corps particulier qui non seulement
partage le cœur du citoyen, mais encore peut souvent contrarier les
vues du gouvernement. Et d'ailleurs ce corps n'est-il pas
indépendant de l'État. Il l'est, puisqu'il n'est pas soumis aux mêmes
maximes. Le voit-on défendre la patrie, les lois, la liberté Non.
Son empire n'est pas de ce monde. Il n'est donc jamais citoyen.

De ce que le christianisme rompt l'unité de l'État, peut-on
conclure qu'il a été la cause de tant de troubles qui ont agité les
États chrétiens Ainsi le prétend Rousseau et c'est ce qu'il s'agit
d'approfondir. Que, en suivant les routes tortueuses de la
métaphysique, l'esprit s'égare dans un aperçu, une supposition, un
principe, c'est le propre de l'humanité que l'expérience nous
montre tous les jours. Mais que J.J., que l'auteur de VEmile, du
Contrat social, cet homme profond et pénétrant qui avait employé
sa vie à étudier les hommes, que Rousseau qui nous a si bien
dévoilé les petits ressorts des grandes actions, ait tiré une
conséquence fausse; qu'il ait mal connu les principes qui ont livré
les États chrétiens à toute la fureur des dissensions civiles, c'est
ce que M. Roustan me persuadera difficilement. Cependant, ne

soyons pas enthousiaste. Qui peut connaître la vicissitude de

l'esprit humain Tel bon plongeur qui a sondé le superbe océan,

15 Adrien d'Aspremont, vicomte d'Orthe, gouverneur de Bayonne sous
Charles IX, refusa d'ordonner le massacre des protestants en 1572, lors de la

Saint-Barthélemy.
16 En marge, de la main de Bonaparte: 10 mai, matin.



38 Napoléon

qui a vu sans frémir les précipices qui menaçaient ses jours, les a
terminés malheureusement dans une onde tranquille. Il faut
distinguer l'esprit, que le christianisme a donné par sa constitution au
clergé d'avec le sens précis de la loi. «Tu es plus puissant que le
souverain même, dit l'un, tu as besoin des richesses pour soutenir
ton rang et en imposer aux autres classes de l'État», cette voix
qui se fait entendre sans cesse ne tarde pas à l'emporter. Avant,
l'Évangile leur dit: «Restez pauvres»; ils éludent bientôt le conseil.
Or Rousseau n'attaque que l'esprit de la constitution qui, en
rompant l'unité de l'État, en rendant les ministres de la religion
puissants, riches, zélés pour leurs dogmes intolérants, fut la cause
de toutes ces guerres qui ont divisé les États chrétiens. Le reproche
que vous faites aux empereurs chrétiens, il faut le faire plutôt au
christianisme puisque c'en est une suite naturelle. De deux avis sur
un dogme, il n'y en a nécessairement qu'un de bon qui est celui de
Jésus-Christ. Chaque parti soutient son avis avec le même entêtement.

On en vient aux insultes parce qu'il s'agit de gagner le
peuple. Chacun se regarde avec horreur et croit voir sur le front de
son adversaire l'enfer et ses supplices. Qui est-ce qui cédera Non
seulement la honte, T amour-propre empêchent de se reconnaître
vaincu: mais le crédit, mais les richesses, mais la faveur du peuple.
On s'obstine donc. Celui qui n'est pas dans la voie du Seigneur ne
doit pas jouir des avantages de ses créatures. Il faut tout au moins
le dépouiller des biens temporels. Que feront les ministres de la loi
dans tout ceci Iront-ils porter leur jugement aux deux partis
Quelle témérité «De quoi vous avisez-vous Cette question n'est
pas de votre ressort. Il s'agit de l'autre monde». Voici les lois
méprisées. Audacieux mortels, vous respirez et vous ne vous
croyez pas soumis aux lois Votre empire est de l'autre monde, et
vous troublez celui-ci Voilà comme le christianisme a rompu
l'unité de l'État, voilà comment il a enfanté les guerres qui ont
déchiré le sein de presque tous les royaumes de l'Europe.

La politique, dites-vous, y a eu beaucoup de part. J'y consens.
Que s'ensuit-il N'est-il pas dangereux dans un État que des
ambitieux puissent trouver des prétextes de le troubler 11 Ainsi,
l'esprit de la constitution chrétienne, bien loin d'affermir l'État, ne
l'a jamais qu'ébranlé en rompant l'unité de gouvernement et en
fournissant des prétextes puissants sur la multitude pour colorer les
démarches des ambitieux. Mais la raison que vous nous donnez
pour appuyer votre sentiment est plaisante.

D'un air triomphant, vous demandez pourquoi la Suisse protestante,

les calvinistes français et piémontais n'ont pas été agités par
les dissensions civiles. Pourquoi Parce qu'ils avaient un ennemi



Lecteur de Rousseau 39

commun, le papiste. Tant que les chrétiens ont été persécutés,
bridés par les païens, c'étaient les humbles, les bons. L'esprit de la
constitution, qui s'est montré depuis, était enseveli par l'impuissance.

Les guerres politiques, la vigilance dont la nation avait
besoin pour que le prince n'envahît pas le reste de ses libertés, les
anciens papistes qui étaient encore nombreux, le besoin qu'avaient
les protestants d'Allemagne de secours contre les ligues romaines
furent autant de motifs qui garantirent les Suédois des guerres de
religion. Mais n'ouvrons pas les annales de l'Europe, nous y
verrions bien d'autres maux qu'ont enfantés les différentes sectes
réformées.

Avant de vouloir relever les erreurs où est tombé Jean-Jacques,
il aurait fallu le lire. Vous prenez au pied de la lettre le sens de ses
phrases, lorsqu'il dit que l'idée d'un royaume de l'autre monde ne
put jamais entrer dans la tête des païens: c'est-à-dire qu'ils ne
purent jamais concevoir que des hommes assemblés formassent
société simplement pour des motifs religieux. Ils connaissaient trop
le cœur humain pour ne pas voir visiblement que cela tendait à la
destruction et de leur religion et de leur gouvernement, et que ces
chrétiens un jour seraient despotes dans ce monde, quoi qu'ils en
disent.

L'ineptie de ce que vous nous dites page 26 est telle qu'il est
impossible de le mieux rétracter que de renvoyer à la lecture de
votre projet17. Attend-on que le feu eût embrasé la cité pour arrêter
les incendiaires Mais, d'ailleurs, vous ne comprenez donc pas
qu'il était impossible de prouver les effets de la constitution
chrétienne, vu que, par sa nature, elle n'est développée que
lorsqu'elle est la plus puissante Ils étaient faibles sans doute
parce qu'ils étaient dispersés, parce qu'ils manquaient encore
d'union, d'énergie, vu que la constitution n'était pas achevée.
L'énergie qu'il faut pour se préparer à repousser de vive force des
souverains qui vous attaquent, et à qui vous êtes accoutumés
d'obéir, est bien différente de cette fureur qu'inspire l'enthousiasme

de se laisser martyriser. Une marque de la grandeur d'âme,
l'autre le fanatisme.

Si un empereur n'est pas plus tôt chrétien, si la prospérité n'a
pas plus tôt joué sur le christianisme que tous les ressorts [de
l'État] n'en soient rompus, il est clair que cette religion ne pourra
en rien aider le gouvernement et que, au contraire par sa prompte
corruption, [elle] ne pourra que nuire infiniment à la société.

17 Roustan dit que, pour persécuter les chrétiens qui n'honoraient pas les dieux
romains, il aurait fallu attendre qu'ils confirment les soupçons par une révolte.



40 Napoléon

Voyez-vous cela dans les religions anciennes Non sans doute.
Tout au moins la religion suit le degré de corruption du
gouvernement. Méditez la constitution chrétienne et vous y trouverez la
source des guerres et, l'oserai-je dire, du peu de respect que nous
avons pour la religion.

Vous avouez donc que vous ne comprenez pas comment le
clergé est maître et législateur dans sa patrie. Croyez-vous par là
nous faire soupçonner que Rousseau n'avait aucune idée en disant
cela Non non vous nous faites plutôt croire qu'il aurait bien
mieux valu pour vous de ne pas écrire. Le clergé, partout où il fait
un corps attenant à plusieurs États, est maître, en ce que ses
décisions sont indépendantes de tous les autres corps de l'État. Il est
législateur, en ce qu'il règne sur les consciences. Enfin, tout ce
qu'il fait, il le fait despotiquement.

Nous venons d'approfondir les raisons que M. de Roustan
donne pour prouver que le christianisme ne rompait point l'unité de
l'État et n'était point la cause des guerres qui avaient agité les États
chrétiens.

Le christianisme détache-t-il les citoyens de la patrie est la
seconde question qu'il faut approfondir. Rousseau prouve pour
l'affirmative. M. de Roustan commence par s'appuyer de l'autorité
de Montesquieu qui non seulement ne décide rien, mais encore est
contre lui. Tout ce qu'il dit depuis la page 42 jusqu'à 44 est absolument

pour fortifier l'avis de Jean-Jacques ou plutôt est absolument
inutile18. Il veut justifier le christianisme. Qui est-ce qui l'attaque
dans le sens où il le défend car il ne s'agit pas de savoir si Jésus-
Christ a bien ou mal fait, mais simplement si le christianisme
détache le citoyen de l'État.

«La liberté étant perdue, il ne s'agissait plus que d'empêcher les
esclaves de dégénérer encore, ne pouvant plus s'aimer comme
compatriotes, de leur apprendre à s'aimer en tant qu'hommes'V Si
le but de l'Évangile était de discipliner les esclaves, la question est
résolue. S'ils apprirent que l'on pouvait «encore mériter le respect
en mourant pour la liberté morale, comme on s'immortalisait
autrefois en mourant pour la liberté politique20», il est clair que,
dans leurs âmes, un désir fut substitué à l'autre et adieu la patrie.
S'ils apprirent que ces superbes tyrans qui ne mettaient de bornes à

18 Selon Roustan, le christianisme enseigne que «le nom même de patrie fût-il
aboli sur la terre, il en resterait toujours une éternelle à la vertu dans le ciel, que
Romains, Scythes et Grecs, il y pouvaient tous prétendre» (p. 43).
10 Roustan, Offrande, p. 43.
20 Roustan, Offrande, p. 43.



Lecteur de Rousseau 41

leur pouvoir que celle de leurs caprices, que leur gloire n'était
qu'un éclair et leur puissance que faiblesse, qu'un Dieu devant qui
ils n'étaient que des vermisseaux éclairait de près toute leur
conduite, que la mort était à ses ordres et les amènerait bientôt à

son tribunal pour y recevoir les peines ou les récompenses que leur
administration méritait, ils en conclurent donc qu'un tyran leur
était donné par Dieu, ils apprirent donc que la punition n'appartenait

qu'à celui qui l'avait placé. Adieu l'estime de sa propre
existence si nécessaire dans un gouvernement. S'attendrait-on
après cela que M. de Roustan nous dirait que «la religion
chrétienne préparait les peuples à recouvrer leur liberté politique s'ils
en trouvaient l'occasion Une nation qui a des mœurs et est unie
n'a qu'à vouloir secouer le joug pour le rompre21». Mais vous nous
avez dit que l'Évangile avait pour but de discipliner des esclaves.
Dans cette attention, ç'aurait été bien gauche à lui de leur donner
l'énergie et inspirer la volonté de secouer le joug du souverain.
Quelles contradictions étonnantes Mais approfondissons votre
maxime: «Une nation, dites-vous, qui a des mœurs et est unie n'a
qu'à vouloir secouer le joug pour le rompre». Les chrétiens être
unis ne dites donc pas cela. Les chrétiens peuvent bien n'être
jamais divisés. La tranquillité est son élément, mais l'unité
politique au contraire est un sentiment chaud qui se comporte bien
peu avec la froideur et le pyrrhonisme chrétien. Mais quand on
admettrait votre maxime, la volonté lui manquera toujours, car
aussitôt que la volonté [...]. Non seulement l'unité de l'État
consiste en ce qu'il n'y ait ni corps ni particuliers qui puissent
croiser les moyens qu'il emploie pour parvenir au but du
gouvernement, mais encore il faut que les sentiments qu'inspirent les
différentes institutions tendent au même but. Or le christianisme ne
nous inspire-t-il pas une indifférence marquée pour des actions
purement humaines

Le christianisme, il est vrai, tend à nous rendre heureux. Le but
du gouvernement tend à nous rendre heureux. S'ensuit-il de là que
le christianisme ne détruit pas l'unité de l'État, nous en doutons. Ils
peuvent venir au même but, mais par des routes entièrement opposées

et qui se contrarient. Le christianisme nous rend heureux en
nous faisant regarder tout le mal que nous éprouvons comme une
punition de Dieu et qui sera récompensée dans l'autre vie. Il dit:
cette vie est donc heureuse par l'espoir d'une vie future. Le but du

gouvernement, au contraire, est de prêter main forte au faible
contre le fort et, par ce moyen, faire goûter à chacun une douce

21
Roustan, Offrande, p. 44.



42 Napoléon

tranquillité, route du bonheur. Mais, d'ailleurs, dès que les
ministres de la loi ne sont pas en même temps ministres de la
religion, il s'ensuit donc un esprit particulier à ce corps, et cet
esprit est d'autant plus fort que son empire est purement
métaphysique. Le cœur du citoyen est donc partagé entre les ministres
de la loi et ceux de la religion. Or l'esprit naturel à l'homme est de
vouloir dominer. Jugez si un corps, qui est tout-puissant sans
puissance, ne voudra pas en avoir une réelle. Et c'est ce qui est
arrivé. Ainsi je dis que le christianisme détruit l'unité de l'État
parce qu'il existe un corps qui a un esprit particulier et indépendant
de l'esprit de l'État: les jésuites.

Mais vous avouez vous-même que Jésus dit aux hommes que
Dieu est le premier roi et qu'ils ne doivent pas obéir à des ordres
injustes. Vous rendez donc le sujet juge des actes du souverain. La
conscience, dites-vous, sera son tribunal. Mais qui est-ce qui régit
la conscience Ce sont les ministres de la religion. Vous voyez
donc bien que voici l'unité de l'État détruite.

Vous dites qu'il aurait été à souhaiter pour les monarchies du
paganisme que cette maxime eût été reçue. Je veux bien le croire.
Le christianisme peut avoir adouci les mœurs, mais cela n'a aucun
rapport à notre question.

Mais ne voyez-vous pas que ce que vous me dites pour le
vicomte d'Orthe22 est d'une nature bien différente dans le
paganisme ou dans une autre religion L'unité aurait existé de même,
parce qu'il n'y avait qu'un corps qui pût regarder cela comme son
fait, au lieu qu'ici les ministres de la religion se regardent comme
autorisés à la protéger ou du moins à l'applaudir. Que cela soit bon
ou mauvais, cela sortirait de la question. Mais vous avouez donc ce

que vous voulez nier, puisque vous dites tacitement que le prêtre
serait prêt à rendre le peuple rebelle à des ordres injustes, quand
vous nous dites que le prince pourra éviter cet inconvénient en
choisissant des prêtres vertueux. Cela sort de la question. Je vous
dirai cependant que vous tombez en contradiction avec vous-
même. Voici comment: vous nous avez dit que Jésus avait exhorté
à ne pas obéir à un ordre injuste. Plus un ministre de la religion
sera vertueux, plus il suivra les maximes de Jésus-Christ.
Or j'entends par rebelle un homme qui n'obéit pas aux ordres du
souverain.

22 Roustan précise que Jésus a bien ordonné d'obéir au prince, sauf si le prince est

injuste. Quand Charles IX ordonna le massacre des protestants, d'Orthe avait le

droit et mcme le devoir de refuser d'obéir (Offrande, p. 8).



Lecteur de Rousseau 43

Vous nous dites que les empereurs firent une grande faute en
enrichissant [les prêtres], vous ne voyez donc pas que c'était une
suite naturelle, d'abord du pouvoir qu'ils avaient sur la conscience
du prince, et ensuite du bien ou du mal qu'ils pouvaient faire dans
l'État. Quoi vous voulez qu'un homme, qu'un corps qui est plus
puissant que personne ne soit pas riche. Entrez donc un peu dans le
cœur humain Ainsi donc la richesse du clergé était une suite
naturelle de son esprit de ne pas dépendre du gouvernement et,
conséquemment, doit être mise sur le compte du christianisme ainsi
que les abus et les guerres qu'il a enfantés. Je dis: indépendance du
gouvernement. Cela est clair. D'abord parce que, étant indépendant
pour le spirituel, nécessairement [il] devait avoir de l'influence sur
le temporel.

Les Évangiles ont beau dire: «Obéissez au souverain», que
m'importent à moi ces paroles Ce n'est pas elles que je cherche,
mais le ressort et la constitution qui disent le contraire. De même,
ils ont beau dire: «Reste pauvre et sage»; mais les ressorts de leur
institution disent: soyez riches. Mais, en suivant même le strict
esprit du christianisme, l'unité est rompue dans l'État. Cela est
prouvé et par cette raison et par les suites de l'esprit de la
constitution. Rousseau a eu raison de dire que la doctrine de Jésus
causa des divisions intestines qui n'ont jamais cessé d'agiter le
monde chrétien. Ces soupçons d'hérésie ne sont-ils pas une suite
de l'intolérance et du minutieux du christianisme. Voyez si le
paganisme opéra rien de pareil. [Il] ne m'importe si les Églises se
sont conduites ou non chrétiennement, pourvu simplement que ces
guerres soient une suite de la constitution du christianisme. C'est
tout ce qu'il me faut. C'est justement là ce que Rousseau dit: que
l'unité rompue, les guerres civiles s'en sont suivies parce que l'on
est autorisé des ministres de la religion. Mais il paraît que vous
n'avez pas compris Rousseau 11 ne dit pas que c'est l'Evangile
directement qui occasionne ces abus, mais la suite des abus de
la constitution politique du christianisme. Mais supposons que
Rousseau eût dit en effet que l'Évangile inspire la discorde. La
raison que [vous] lui opposez est plaisante. Le despotisme se
change toujours en tyrannie: s'ensuit-il de là que quelques bons
princes ne puissent pas rendre leurs sujets heureux. La Suisse n'a
pas été agitée par des guerres intestines parce qu'ils avaient des
Romains à combattre et, d'ailleurs, à cause que la petitesse de
chaque canton est d'ailleurs suite de la constitution helvétique.
Les protestants de Suède, de Danemark, de France ne se sont pas
fait la guerre entre eux parce qu'ils avaient des Romains à

combattre.



44 Napoléon

Mais pourquoi, je vous prie, défendez-vous plutôt les protestants

d'Augsbourg que les Chrétiens romains L'un et l'autre ne
veulent pas vous admettre.

Malgré le titre d'ami que vous donnez à Rousseau, vous n'êtes
pas fait pour lire ses ouvrages. Pour prouver que les païens peuvent
avoir l'idée d'un royaume de l'autre monde, vous nous dites que
plusieurs [...] par là je crois bien que vous n'entendez pas ce que
veut dire Rousseau. Les politiques et les Césars du paganisme ne
purent jamais croire que les chrétiens parlassent sincèrement et
pussent jamais se contenter d'un empire métaphysique. Et en cela
se voit qu'une profonde politique cèle son œuvre. Les païens
auraient dû attendre que les chrétiens eussent manifesté Supposez
qu'une armée vienne pour entrer dans votre ville, cependant elle
n'a pas manifesté aucun mauvais dessein...


	Défense de Rousseau

