
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (2001)

Heft: 58

Artikel: Les fondements du droit politique : Kant, légataire de Rousseau

Autor: Goyard-Fabre, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les fondements du droit politique
Kant, légataire de Rousseau

Il ne fait guère de doute que, admiré ou critiqué, le Contrat
social de Rousseau passe, depuis sa parution en 1762, pour une
bible politique. L'intention de l'auteur, en cela, n'est pas trahie
puisque l'ouvrage, faisant écho au livre de Burlamaqui1, porte en
sous-titre: Principes du droit politique. Cependant, Rousseau

n'ajoute pas à une liste déjà longue un nouveau traité de politique
ni même de philosophie politique. Il cherche, dit-il, «si dans l'ordre
civil il peut y avoir quelque règle d'administration légitime et
sûre2 ». En cette recherche, Rousseau ne se veut ni le législateur
qui fait les lois ni le prince qui les exécute: il est en quête de ce qui
fonde et valide l'ordre politique caractéristique de la société civile.

Le problème qu'il entend examiner est, selon l'expression de
Leo Strauss, l'une des «questions fondamentales» de la philosophie
pratique, précisément parce qu'elle porte sur la fondation du droit
de l'État. Or, atteindre les fondements de l'ordre étatique requiert
une démarche approfondissante qui aille jusqu'à l'ultime fond du

problème. Rousseau lui-même parle du «problème fondamental3»

(il faut entendre l'adjectif au sens fort de fondationnel) qu'il entend
examiner. Il a conscience de la difficulté d'une telle entreprise.
Mais c'est cette difficulté qui va faire l'originalité de son ouvrage
et lui conférer des accents novateurs. En s'attaquant à la question la
plus profonde de la philosophie politique - celle de la légitimité de
la contrainte juridique dans l'État - il délaisse la voie hypothético-
déductive suivie par les grands dogmatismes classiques de Platon à

Grotius ou à Hobbes. Pour lui, mettre en lumière les principes
fondateurs du droit n'exige rien de moins, même s'il ne le dit qu'à
demi-mot, qu'une révolution méthodologique. Certes, il ne propose

1

Jean-Jacques Burlamaqui, Principes du droit politique, Amsterdam, 1751;
réédition Centre de philosophie politique et juridique, Université de Caen, 1984.
2 Du contrat social (abrégé désormais CS), I, p. 351. Nous nous référons à

l'édition des Œuvres de Rousseau dans la Pléiade. Les textes du Contrat social et
du Manuscrit de Genève se trouvent au tome III (OC III).
3 Manuscrit de Genève, I, III, p. 290; CS, I, V, p. 360.



26 Simone Goyard-Fabre

pas de «discours de la méthode» énonçant les préceptes opératoires
de sa recherche. Néanmoins, en scrutant les divers rouages de la
société politique, il veut, déclare-t-il, «examiner les faits par le
droit4», «chercher le droit et la raison» afin d'élucider la question
de la légitimité de l'autorité politique. En d'autres termes, qu'il ne
forge pas encore, il s'enquiert des conditions de possibilité et de
validité de l'ordre juridique de la Cité. Implicite et in statu
nascendi, la démarche criticiste qu'inaugurera la philosophie
kantienne est là tout entière.

Faut-il dès lors s'étonner que Kant ait été, comme on l'a répété
bien des fois depuis Fichte, le lecteur le plus intelligent de

Rousseau, même s'il n'en a pas approuvé toutes les thèses Quoi
qu'aient prétendu certains commentateurs5, le legs philosophico-
politique que Kant a reçu de Rousseau n'est pas une «fable»: Kant
a lu Rousseau; il l'a superbement compris; Ernst Cassirer va
jusqu'à dire que Kant n'aurait peut-être pas su être Kant si Rousseau

ne lui avait ouvert la voie. Le philosophe de Königsberg, avant tout
sensible à la démarche novatrice que Rousseau a adoptée dans sa
recherche des principes du droit politique, en a aussitôt mesuré la

portée épistémologique et l'altitude philosophique. Rousseau, qui
entendait disputer à Hobbes l'honneur d'avoir, le premier, inauguré
la «science politique», a incontestablement, aux yeux de Kant,
remporté la victoire: même si, faute d'un outillage intellectuel
adéquat, Rousseau n'a pas haussé ses règles de travail à la
conscience de soi - c'est-à-dire n'a pas su élaborer une
méthodologie ordonnée et systématique -, tout se passe dans le Contrat
social comme si, répudiant la dogmatique vermoulue d'une pensée

politique séculaire, il avait ouvert, pour comprendre la politique, le

chemin d'un examen critique. En posant, dès la deuxième ligne de

son ouvrage, le problème radical de la légitimité de l'ordre
politique, c'est, dans une philosophie du fondement, la question
Quid juris? qu'il entend traiter en examinant «les faits par le

droit».

4 Discours sur l'origine de l'inégalité, OC III, p. 182.
5 A. Philonenko, notamment, soutient que la parenté intellectuelle de Kant et de

Rousseau est une «fable» (Théorie et praxis dans la pensée morale et politique de

Kant et de Fichte, Paris, Vrin, 1968, p. 54).



Kant, légataire de Rousseau 27

Dans ce bref exposé, je voudrais montrer que Rousseau, ayant
préludé dans le Contrat social, sans le savoir vraiment, à la
révolution épistémologique qui constitue le socle du criticisme
kantien - ce sera ma première partie -, pose par sa méditation sur
les «principes du droit politique» les jalons de la théorie de l'État
dont Kant exposera dans la Rechtslehre la fondation rationnelle
transcendantale et pure - ce sera ma seconde partie.

I. La méthode de Rousseau:
une clef pour la révolution critique du droit politique

L'une des originalités souvent remarquée de Rousseau est de
soulever des problèmes bien plutôt que de leur apporter une
solution. Pourtant, lorsqu'il formule, dans le premier chapitre du
Contrat social, la question de la légitimité de l'état civil qui,
partout, met l'homme «dans les fers6», il ajoute: «Je crois pouvoir
résoudre cette question7.» La problématique que formule Rousseau,

les concepts et les catégories qu'il met en œuvre non
seulement répondent à la question posée, mais élèvent la
méditation politique à une altitude philosophique dont Kant mesurera
les étonnantes puissances de renouvellement de la pensée du droit.

1. Une problématique inédite

Il faut d'abord être attentif à la problématique énoncée par
Rousseau. Il ne cherche, à l'instar des philosophies politiques
traditionnelles - celles de Platon, saint Thomas ou Hobbes par
exemple -, ni l'origine ni la genèse de l'état civil qui - les

Discours l'ont enseigné avec un lyrisme poignant - est lourd de

tristesse. La condition civile est de l'ordre du fait: elle donne lieu à

l'amer constat de la «misère humaine8». Le problème est ailleurs:
il est de comprendre pourquoi, par-delà la liberté et l'indépendance
sauvages de l'état de nature et nonobstant les fers que la société
civile impose aux hommes, son émergence est «légitime»:
entendons bien fondée, donc valide.

sCS, I, I, p. 351.
7

CS, I, I, p. 351.
8

Fragmentspolitiques, OC III, p. 510.



28 Simone Goyard-Fabre

Le souci dufondement de l'ordre politique transparaît nettement
dans la formulation incisive du problème qu'aborde Rousseau.
Cette préoccupation, à elle seule, signifie, sans qu'aucune glose ne
soit nécessaire, que Rousseau récuse les «idées vagues et
métaphysiques» des philosophes qui, tels Platon ou Hobbes, comptent
parmi les plus brillants, et même que, conscient d'être, comme il
dit, «seul contre son siècle9», il se détourne des superbes
déductions de Pufendorf ou de Locke, de Leibniz ou de Wolff.
L'intention philosophique de Rousseau est, à l'évidence,
intempestive. Par sa décision d'être «inactuel», il se fait iconoclaste et
«brise-tout10». Pour assumer son intention philosophique, une
démarche sui generis lui est indispensable qui ne soit ni une
recherche empirique ni une logique hypothético-déductive. Pour
examiner les faits par le droit, il est indispensable d'adopter une
procédure comparable à celle du juge: en s'appuyant sur le seul
ordre des raisons, il faut élaborer, comme au tribunal d'une pensée
débarrassée des dogmes et des apriori (donc pure), un jugement de

type judiciaire. Bien évidemment, Rousseau ignore la terminologie
à laquelle, vingt ans plus tard11, recourra Kant pour ouvrir le

registre du criticisme. Il n'en voit pas moins la différence de sens,
de niveau et de portée entre la question de fait et la question de

droit et son approche quasiment judiciaire du «problème
fondamental» de la politique lui fournit l'idée centrale qui confère à son
œuvre politique une forte «unité organique12». Sa méthode est la
clef de sa politique philosophique. C'est dire que les modalités
méthodologiques de son investigation sont tout autre chose qu'un
simple appareil de travail. Elles engagent un type de pensée qui -
Kant ne s'y trompera pas - prélude, encore dans l'implicite, à cette

philosophie révolutionnaire que sera bientôt le criticisme.

Par-delà la problématique du fondement qui conduit Rousseau à

sa révolution copernicienne du droit politique, ce sont les concepts

9 Discours sur les sciences et les arts, Préface, OC III, p. 3.
10 C'est de cette manière que Moses Mendelssohn qualifiait Kant.
11 La Critique de la raison pure date de 1781.
12 Cf. E. Cassirer, «L'unité dans l'œuvre de Rousseau», Bulletin de la Société

française de Philosophie, 1932, XXXII, article recueilli dans Pensée de Rousseau,

Paris, Seuil, 1984, p. 65.



Kant, légataire de Rousseau 29

et les catégories de l'ordre politique qui sont placés sous un nouvel
éclairage et reçoivent un nouveau statut.

Pour comprendre cela, il convient de remarquer que Rousseau
n'établit pas de différence, comme le fera l'idéalisme allemand et
comme nous sommes aujourd'hui habitués à le faire, entre
«principe» (ce qui est premier [princeps]) et «fondement» (ce qui
est assise ou fondation [Grundlegung]). Il est clair que, pour lui, les

principes du droit politique en sont, selon une métaphore
architecturale traditionnelle, les principes fondateurs. Seulement,
iconoclaste et novateur, il refuse d'identifier principe et postulat:
les principes fondateurs du droit politique ne sont pas la première
pierre ou le socle sur lequel s'édifie l'institution civile; ils
acquièrent le statut de normes, de telle sorte que leur fonction n'est
rien d'autre, dans les concepts et les catégories du droit politique13,

que l'expression de leur normativité idéelle. Kant sera
particulièrement attentif à cet aspect de la pensée de Rousseau.

Il ne saurait être question ici d'examiner toutes les notions qui
structurent la pensée politique de Rousseau et d'explorer toutes les

catégories qu'il étudie. Je m'attacherai donc à deux exemples - le

concept juridique du contrat social et la catégorie politique de

démocratie - non seulement parce que leur teneur spécifique est

frappante, mais parce que, dans la systématicité organique du corps
politique, ce sont les poutres maîtresses et les vecteurs d'intelligibilité

d'une architectonique en laquelle toutes les notions sont
étroitement liées les unes aux autres.

2. Le concept du contrat social

Rousseau n'est pas l'inventeur de la notion de contrat social
qui, depuis les Sophistes de la Grèce antique, a une histoire longue
et tourmentée14. De surcroît, il connaît l'analyse qu'en ont donnée
Hobbes et Pufendorf. Mais il remodèle profondément l'acception
de ce concept qui n'indique pas pour lui, à la différence de ses

13 Nous ne donnons évidemment pas ici à ces deux termes leur sens kantien selon
lequel le concept est lié à l'intuition dans la connaissance tandis que la catégorie,
relevant de l'entendement pur, est une forme de l'acte de penser ou déjuger.
u Nous renvoyons ici à notre ouvrage L'Interminable querelle du contrat social,
Ottawa, 1981.



30 Simone Goyard-Fabre

prédécesseurs, les origines historiques ou la genèse empirique de la
condition civile. Cherchant «le droit et la raison», il trouve, dit-il,
dans son concept du contrat social la solution du «problème
fondamental» qu'il a posé15: non seulement ce concept désigne la
«forme d'association» qui, protégeant la personne et les biens de

chaque associé, les arrache à la précarité de la condition qui était la
leur en l'état de nature, mais il connote les propriétés d'un «corps
commun» tel que «chacun s'unissant à tous n'obéit pourtant qu'à
lui-même et reste aussi libre qu'auparavant». Le concept du contrat
social se présente ainsi pour Rousseau comme la clef de voûte du
droit politique dont il enveloppe les conditions d'intelligibilité et
de validité. Dans la silhouette inédite du paradigme contractualiste
réside une nouvelle manière de penser la légitimité juridico-
politique.

L'erreur est donc grande de croire que l'État du contrat est

l'épure de la République parfaite que les hommes ont à instaurer

pour pallier les misères du monde décrites dans les Discours; non
moins grande est l'erreur qui consiste à conférer à l'analyse de

Rousseau une visée pragmatique d'applicabilité (les projets pour
la Corse et pour la Pologne sont en quelque sorte des épiphéno-
mènes). Rousseau, en effet, n'entend pas décrire les «mille
manières» qui ont provoqué le rassemblement des hommes16; une
telle démarche ne livrerait pas le sens du «changement très
remarquable17» qu'engendre le passage à l'état civil. Le contrat
n'est absolument pas «l'événement qui marque l'avènement du

corps politique18»; il est «l'acte du monde le plus volontaire19» qui
produit parmi les hommes une mutation existentielle. Pour
comprendre la mesure et la portée de cette métamorphose, il faut -
puisqu'il n'y a pas de société naturelle - «remonter à [cette]
première convention» qu'est l'artifice contractuel construit par les

hommes, mais, surtout, il faut l'envisager du seul point de vue de

15
CS, I, VI, p. 360.

16 Manuscrit de Genève, I, V, p. 297.
17

CS, I, I, p. 351.
18 Gilbert Mairet, présentation du Contrat social, Marabout Université, 1974,

p. 13.
19

CS, IV, II, p. 440.



Kant, légataire de Rousseau 31

la raison humaine, non point materialiter, mais formaliter, comme
au tribunal, seul le possible est juge du réel.

Rousseau confie au marquis de Mirabeau que l'entreprise est

comparable à la quadrature du cercle20. Toutefois, si l'on reconnaît

que le contrat est «une méthode pour la formation des sociétés
politiques21», tout s'éclaire: en sa «nature particulière», qui est

«propre à lui seul», il est la règle que suit la raison humaine pour
légitimer les sociétés politiques. Règle procédurale, il fait de l'État
un «être de raison» en quoi se condense le devoir-être du droit
politique. Il en est la norme idéelle et rend possible, donc pensable,
le «moi commun22» de la chose publique. Principe d'institution de
l'État, le contrat le fonde en lui donnant sa légitimité.

En cette extraordinaire fonction qu'aucune philosophie contrac-
tualiste n'avait jusqu'alors mise en évidence, se profile le statut
philosophique qu'accorde Rousseau à son concept du contrat
social. Une confidence, qui pourrait passer pour anodine: «C'est
de l'homme que j'ai à parler23», introduit à l'interprétation de sa

pensée. Dans la méditation de Rousseau, non seulement une option
humaniste renverse la dogmatique juridico-politique traditionnelle
élevée ou sur une postulation métaphysique ou sur une base

empirique, mais cet humanisme est traversé par une intuition
criticiste certes innomée mais pénétrante et puissante. Ainsi,
l'homme naturel ou originel, «tel qu'il a dû sortir des mains de la
nature24», n'existe, selon Rousseau, que dans l'ordre de la pensée

pure; de même, l'homme civil ou civilisé n'est pas celui dont la
société révèle, comme dans le Second Discours, la platitude et la

corruption; dans le Contrat social, il est essentiellement l'objet
d'un jugement de réflexion destiné à en dévoiler, sous ses divers
visages, l'universelle condition: parce que «l'homme, écrit
Rousseau, se voit forcé [...] de consulter sa raison avant d'écouter
ses penchants25», il lui faut obéir aux dictamina rationnels qui,
apriori, fondent l'état politique en sa forme. Ce disant, Rousseau

20 Lettre à Mirabeau (il s'agit de l'auteur de L'Ami des hommes) du 26 juillet
1767, dans Lettres philosophiques, éd. H. Gouhier, Paris, Vrin, 1974, p. 167.
21 Manuscrit de Genève, I, V, p. 297 (c'est nous qui soulignons).
22

CS, I, VI, p. 361.
23 Discours sur l'origine de l'inégalité, OC III, p. 131.
24 OC III, p. 133.
25 CS, I, IV, p. 364.



32 Simone Goyard-Fabre

s'oppose au rationalisme des Lumières qui, avec Voltaire, Diderot
ou Mably, construit déductivement la science politique sur la base

d'une postulation dogmatique comme si la vis a tergo de la
rationalité déterminait les rouages de l'état civil. Rousseau, lui,
dévoile dans la raison la force pratique que contiennent ses

réquisits inconditionnels, vis a fronte à l'aune de laquelle le droit
politique doit être jugé.

Si donc le contrat social est la «solution» du «problème
fondamental» que posait Rousseau, ses clauses, qui «dépendent de
la nature de l'acte» et qui sont «partout les mêmes, partout
tacitement admises et reconnues26», sont remarquables. Leur
nécessité est universelle et intangible: à l'instant même où chacun
(donc, tous, dans l'unanimité27) se donne tout entier et sans réserve
à tous, la pluralité empirique des individus naturellement bornés
laisse place à leur union qui, dans l'«être de raison» de la société

civile, est «aussi parfaite qu'elle peut l'être». Les clauses du
contrat se ramènent donc à une seule qui est un index normatif et

régulateur: dans le devoir-être de la République, le contrat
s'affirme comme l'exigence fondationnelle par laquelle devient
compréhensible la promotion des individus en citoyens. Désormais,

tous les maîtres concepts de l'architectonique politique
reflètent l'élévation sublime - la «sainteté», selon l'expression de
Rousseau28 - du contrat. En effet, dans l'État où tout est lié en
raison de la vertu fondationnelle du contrat, la puissance
souveraine est, dans l'unité que lui confère la raison, inaliénable et
indivisible: «Le Souverain, par cela seul qu'il est, est toujours tout
ce qu'il doit être29.» La volonté générale, en son objet et en son

essence, exprime le devoir-être idéel de l'État; même s'il arrive au

peuple de se tromper, elle prend tout son sens sur un horizon
d'idéalité où se lisent les promesses de justice et de liberté que la
loi - «entreprise grande et difficile30», mais prodigieuse et sacrée -
aura la charge d'assumer.

26 CS, I, VI, p. 360.
27 CS, I, V, p. 359; IV, II, p. 440.
28 CS, I, VII, p. 363.
29 Ibid.
30

CS, II, VI, p. 378.



Kant, légataire de Rousseau 33

La tâche, dit Rousseau, est «sublime». Si nous saisissons en
elle l'altitude de la pensée qui l'anime, nous comprenons qu'il
faille «des dieux pour donner des lois aux hommes '». Comment
entendre, dès lors, que la démocratie, régime politique entre tous le
plus véridique, soit une catégorie des dieux

3. La démocratie, catégorie des dieux

Rousseau est on ne peut plus explicite: la démocratie, inscrite
dans la logique du contrat social et de la volonté générale
souveraine3 est «si parfaite» qu'elle «ne convient pas à des
hommes33». Loin d'être ce qu'une tradition séculaire a défini
comme «le gouvernement du peuple par le peuple», la démocratie
a beau se profiler comme «le chef-d'œuvre de l'art politique», elle
est, selon Rousseau, une catégorie des dieux qui, à raison de sa

pureté idéelle, est inaccessible aux hommes parce qu'ils ne sont

que des hommes.
La démocratie est un régime de gouvernement. Mais, en

l'occurrence, il faut, plus que jamais, distinguer le réel et l'idéal.
Dans la réalité de l'histoire politique, elle est un régime toujours
défaillant. D'abord, l'infaillibilité populaire est un leurre; Ovide
l'avait dit: Video meliora proboque, détériora sequor. Ensuite, «Il
n'est pas bon que celui qui fait les lois les exécute34» comme
l'implique la démocratie entendue «dans la rigueur de l'acception».
Cela s'explique aisément: si le législatif est aussi l'exécutif, il est
arraché à l'ordre idéel de la volonté générale35; alors, il s'auto-
détruit. La conséquence est lapidaire: «Il n'a jamais existé de

démocratie et il n'en existera jamais36.» On ne saurait donc
soutenir - c'est ce que Rousseau veut faire comprendre à la cité
genevoise en laquelle les relations entre le petit Conseil et le
Conseil général sont particulièrement délicates37 - que la démo-

31 C5.II, VII, p. 381.
32 La souveraineté est en effet l'«exercice de la volonté générale», CS, II, I, p. 68.
33

CS, III, IV, p. 406.
34

CS, III, IV, p. 404.
35 Le peuple n'est pas magistrat, disent de manière incisive les Lettres écrites de

la montagne, OC III, VIIIe lettre, p. 837.
36 CS, III, IV, p. 404.
37 Lettres écrites de la montagne, VIIIe lettre, OC III, p. 839-840.



34 Simone Goyard-Fabre

cratie est, dans une échelle typologique, le meilleur des régimes,
c'est-à-dire un modèle ou un paradigme transcendant. Elle est, au
niveau de la pensée pure, le principe de réflexion d'un mode de

gouvernement. Autrement dit, la démocratie ne se juge pas d'un
point de vue pragmatique; son sens ne se découvre que dans une
pensée réflexive. Aussi bien, croire que la démocratie peut trouver
sa réalisation parmi les hommes est une erreur funeste - moins une
erreur politique (tous les gouvernements sont «républicains»), que
l'erreur philosophique lourde qui consiste en l'oubli de l'idéalité
normative fondatrice du sens de la politique. La distance qui sépare
et séparera toujours la construction normative idéale-typique de la

politique de sa réalité historico-empirique est infranchissable.
Parce que la césure entre l'idéalité et la réalité ne peut se refermer,
la démocratie directe qui, seule, ne trahirait pas la volonté générale,
est irréalisable.

De manière générale, le monde moderne, aux yeux de Rousseau,

s'enlise dans ses aspirations qui sont ses illusions. Ainsi, la

politique, en sa réalité factuelle, est si éloignée de l'idéalité des

traités de législation et des projets de paix perpétuelle qui, dans la

nomophilie du siècle, se multiplient, qu'elle s'avère, comme les
essais de démocratie, le lieu d'échec de son devoir-être idéel.

Les notions les plus prégnantes du droit politique, loin de

relever seulement, dans le Contrat social, de la technique juridique,
sont riches de la signification philosophique que révèlent les

institutions au tribunal de la raison où Rousseau les convoque.
Comme dans le prétoire, la raison a charge de juger (krinein) les

institutions de la République afin de savoir - tâche critique par
excellence — à quelles conditions elles sont fondées, donc,
légitimes. Seulement, si le souci de la fondation du droit politique,
omniprésent dans le discours de Rousseau, le conduit à déplacer et
à réévaluer le problème de la légitimité, la raison critique à laquelle
il en appelle n'est pas vraiment consciente d'elle-même, de sa

démarche et de ses schèmes. Tout se passe comme si Rousseau ne
s'était pas tout à fait compris lui-même ou, peut-être, comme s'il
avait été effrayé par l'altitude des réquisitions de la raison pratique.
Sans aller jusqu'à dire, avec Eric Weil, qu'«il fallait un Kant pour



Kant, légataire de Rousseau 35

que Rousseau devînt, ex parte post, un philosophe38», du moins
fallait-il, en matière politique, que Kant vînt «penser les pensées39»
de Rousseau pour en expliciter l'implicite.

IL Kant, l'interprète le plus sagace
de la politique de Rousseau

Georges Gurvitch écrivait et aimait à répéter dans ses cours:
«Les thèses de Kant peuvent être considérées comme la
reproduction et l'interprétation précises de la théorie politique de
Rousseau40.» En toute rigueur, Rousseau n'a pas proposé de théorie
politique systématique, mais sa recherche des fondements du droit
politique est éminemment philosophique. Kant, lecteur attentif du
Contrat social, comprit, avant Fichte et Kelsen, l'altitude à laquelle
Rousseau élevait son propos sans toutefois parvenir ni à en parfaire
le statut lexical ni à en jauger la dimension transcendantale. En
mettant à son tour sur le métier la question du droit et,
singulièrement, du droit politique, c'est, comme Rousseau, à la
problématique de son fondement et de sa légitimité que Kant s'est
attaché.

A partir du problème formulé par Rousseau, Kant propose une
refondation critique de la politique et, en inscrivant expressément
les thèmes porteurs de la Rechtslehre dans le cadre de son criti-
cisme, il radicalise le legs du Contrat social non sans souligner
que l'humanisme juridico-politique ne saurait outrepasser «les
limites de la simple raison».

1. Kant et la refondation critique de lapolitique

La «doctrine du droit» est la première partie de ce que Kant
appelle la «métaphysique des mœurs» dont l'objet, en tant qu'elle
est une philosophia practica universalis, est la liberté. Cette
doctrine, précise-t-il, ne saurait être simplement empirique ou

38 Eric Weil, Essais et conférences, Paris, Pion, 1971, t. II, p. 124.
39

Op. cit., p. 125.
40

Georges Gurvitch, «Kant et Fichte, interprètes de Rousseau», Revue de

métaphysique et de morale, 1971, n° 4, p. 395.



36 Simone Goyard-Fabre

anthropologique. Il arrive, certes, qu'une théorie empiriste soit
belle; mais, comme la tête de bois de la fable de Phèdre, «il est
dommage qu'elle n'ait pas de cervelle41». Comprenons d'emblée
que le droit statutaire (ou positif)42, loin de n'être fait que de la
sommation des règles qui émanent de la volonté d'un législateur,
est tel que sa juridicité provient de son principe de légitimité, c'est-
à-dire de son bien-fondé. Kant ne s'interroge donc pas sur ce qu'est
le droit en posant la question Quidjus?, mais, dans l'exacte mesure
où le droit implique la coexistence des libertés, sur ce qui est de
droit {quid sitjuris) en posant la question Quidjuris? 43

Pour saisir la différence entre Quid jus? et Quid juris?, il faut
revenir à la page célèbre de la Critique de la raison pure'14 en
laquelle Kant précise la démarche du criticisme: il s'agit de faire
paraître dans une cause, au tribunal de la raison, la légitimité de la
prétention avancée par telle des parties: c'est là ce que les
jurisconsultes appellent «déduction». Cette «déduction» ne consiste pas
à dériver B de A comme l'effet d'une cause, mais à justifier B par
A, c'est-à-dire par ses attendus et ses considérants. Loin de

procéder du donné factuel de l'expérience, elle n'est pas empirique
mais transcendantale: elle s'élève, en une question juridique,
jusqu'aux principes régulateurs de la raison. Elle ne permet pas de

connaître le droit, mais de le penser, c'est-à-dire qu'elle déploie
l'horizon de la raison sur lequel il est édifié. Le criticisme n'est
donc pas une méthode de recherche de la vérité du droit; son

objectif est de faire apparaître en quoi le «principe universel du
droit45», d'après lequel est possible la coexistence des libertés, est

l'exigence de sens et de valeur que postule la raison dans sa quête
de ce qui est de droit.

Les textes de Kant sont à coup sûr plus arides que l'écriture,
apparemment si fluide, de Rousseau. Mais ils expriment la même

41 Nous nous référons, pour les œuvres de Kant, à l'édition de la Bibliothèque de

la Pléiade. Le texte de la Doctrine du droit (citée ici DD) se trouve au t. III. Nous
indiquons également la référence des textes cités dans l'édition académique de

Berlin, AK.
DD, Introduction, § B, p. 478; AK, VI, 230.

42 DD, Division de la doctrine du droit, B, p. 487; AK, VI, 237.
43 DD, Introduction, § B, p. 478; AK, VI, 229.
44

Critique de la raison pure, Pléiade, t. II, p. 842; AK, III, 99.
45 DD, § C, p. 479; AK, VI, 230.



Kant, légataire de Rousseau 37

méthode de pensée, placée, pour l'un et l'autre, au cœur de leur
investigation: chercher ce qui, fondamentalement, fait la légitimité
du droit, c'est se hausser jusqu'au principe suprême, inconditionné
et pur (débarrassé de toute empiricité), qui permet de le penser. Ce

principe, que Kant appelle «le postulat du droit public4 », situe le
fondement du droit politique dans les réquisits apriori de la raison
et prend la forme d'un devoir: «tu dois, avec tous les autres, sortir
de l'état de nature pour entrer dans un état juridique». «Il faut sortir
de l'état de nature où chacun n'en fait qu'à sa tête et s'unir à tous
les autres [...] pour se soumettre à une contrainte extérieure
publiquement légale», dit encore Kant47. En faisant de ce principe
l'impératif non conditionnel, donc, catégorique, de l'état civil, il
radicalise le legs philosophique puisé dans le Contrat social.

2. La radicalisation du legs de Rousseau

La déduction transcendantale du droit politique qu'expose
la Doctrine du droit, en explicitant l'implicite du discours de

Rousseau, élève le concept nodal du contrat social à la pure
rationalité de son devoir-être. Cette explicitation, qui consiste
d'abord en une élucidation progressive du statut philosophique de

ce concept, se présente surtout comme V interprétation la plus
haute qu'en peut fournir son approfondissement notionnel.

Kant a d'abord élucidé le concept du contrat social qui, dans

l'œuvre de Rousseau, conservait à ses yeux des plages d'ombre.
Dès 1773, il remarquait, dans des Réflexions éparses, que la

quaestio juris consiste à trouver «le principe du droit qui ne rend

légitime qu'une seule Constitution politique48». En soulevant en

ces termes le problème de la légitimité de l'État, Kant, dont la
méthode critique, depuis la lettre à Marcus Herz de 1772, était
sinon parfaitement clarifiée, du moins déjà très élaborée, entendait
manifestement renouveler l'approche de cette question. C'est
d'ailleurs ce qu'il fait en 1784 dans Vidée d'une histoire universelle

du point de vue cosmopolitique: l'idée d'«union civile» ou de

46 DD, § 42, p. 573; AK, VI, 307.
47 DD, §44, p. 576; AK, VI, 312.
48 Reflexionen zur Rechts, n° 7708 (traduction de M. Castillo dans Kant et l'avenir
de la culture, Paris, PUF, 1990, p. 277).



38 Simone Goyard-Fabre

«contrat social», écrit-il dans cet opuscule, est l'expression du

principe de légitimité49. Dans les années qui suivent, Kant est
attentif à la marche des événements de France et, quand éclate la
Révolution, il garde un temps le silence. Puis, en 1793, s'opposant
à Hobbes dans Théorie et pratique, il scrute le concept de pactum
unionis civilis. Cette notion, souligne-t-il, ne connote aucunement
un contrat «ordinaire», c'est-à-dire un «contrat d'affaires» dont la
nature commutative ou synallagmatique, essentiellement mercantile,

porte sur l'avoir. Le pactum unionis civilis ne consiste pas,
comme le pensait Hobbes50, en la «transmission mutuelle» d'un
droit ou d'un bien. Rejoignant Rousseau, Kant explique que ce

pacte, en sa «différence spécifique», fonde le droit civil (bürgerliches

Recht) indépendamment de toutes les considérations
conditionnelles et contingentes d'intérêt, de richesse, de bonheur ou de

simple prudence. Plus incisif que Rousseau et considérant que «ce
n'est certainement pas un fait qui rend nécessaire la contrainte
publique légale51», il précise que le contrat social obéit à «la raison

pure légiférant a priori*2». Expression du pouvoir pratique inhérent
à la raison, il est l'impératif catégorique, donc pur et inconditionnel,

du droit public: il indique aux hommes la nécessité de leur
union et sa maxime est la règle d'après laquelle les hommes
doivent s'arracher à l'anarchie de l'état de nature pour entrer dans
l'état civil où, sous la Constitution et les lois, ils atteindront à la
liberté. La notion de contrat social ainsi élucidée, Kant explique en

1796, dans la Doctrine du droit, que le «pacte d'union civile» est
de l'ordre normatif du devoir-être (Sollen) et répond à une «loi a

priori» de la raison53. Dès lors, se déroule entre Kant et Rousseau

un dialogue souterrain qui permet au philosophe d'interpréter et de

développer les virtualités normatives-critiques qu'il avait
discernées dans l'écriture du Contrat social.

49 Idée d'une histoire universelle du point de vue cosmopolitique, Cinquième
proposition, Pléiade, t. II, p. 193; AK, VIII, 22.

Hobbes, Léviathan, chapitre XIV, traduction F. Tricaud, Sirey, 1971, p. 132-
133.
51 DD, §44, p. 576; AK, VI, 312.
52 Théorie et pratique, Section II: Contre Hobbes, dans Pléiade, t. II, p. 270; AK,
VIII, 290.
53 DD, § 42, p. 573; AK, VI, 306.



Kant, légataire de Rousseau 39

Ne lisons pas Rousseau à travers Kant, mais lorsque Kant lit
Rousseau, il comprend que si le contrat social traduit dans l'état
civil un «besoin nécessaire de la raison54», il est, en même temps
que son principe d'orientation et de structuration, le creuset de son
sens et de sa validité. Certes, Rousseau avait eu l'intuition de la
puissance normative de la raison pratique; mais il n'en avait que le
pressentiment et, faute d'un outillage mental adéquat, il ne savait ni
en reconnaître ni en nommer la vocation transcendantale. Peut-être
n'était-il pas assez philosophe. Il semble plus sûrement que, atterré

par l'écart qui existe entre ce qui est et ce qui aurait dû ou pu être
(entre le destin réel de l'homme et sa destination idéelle), il n'ait
pas pu déceler, dans l'Idée du contrat, la différence entre fondement

objectif et fondement de sens. Kant, lui, insiste sur la racine

proprement transcendantale du contrat social comme condition de

possibilité et de légitimité de l'État. L'État (civitas) se définit en
effet, dit-il, comme «l'union d'une multitude d'hommes sous des

lois juridiques» que leur fondement a priori rend nécessaires;
comme tel, il a «la forme d'un État en général», c'est-à-dire d'un
«État en Idée» (Staat in der Idee) «tel qu'il doit être d'après les

purs principes du droit55». Le contrat social n'est donc pas, dans

l'ordre de l'être (Sein), «le principe d'explication de l'origine du

status civilis»; sur l'horizon de pensée où se dessine sa forme
parfaite56, il est l'Idée qui, rationnelle et pure a priori, sert de «fil
conducteur» ou de norme pour penser l'union de tous (universi) qui
s'effectue dans la chose publique57.

A raison de cette perfection formelle principielle s'éclaire, dit
Kant, «Vidéal de la législation, du gouvernement et de la justice
publique58». Ce qu'il appelle la trias politica - les trois pouvoirs,
législatif, exécutif et judiciaire - prend la forme d'un syllogisme de

la raison pratique: la majeure contient la loi de la volonté unifiée
du peuple; la mineure contient le commandement de se conduire
selon la loi; la conclusion est l'arrêt qui déclare ce qui, en une

54
Qu'est-ce que s'orienter dans la pensée?, Pléiade, tome II, p. 539; AK, VIII,

141.
55 DD, § 45, p. 578; AK, VI, 313.
56 Reflexionen zur Recht, n° 7740, AK, XIX.
57 Ibid.
58 Ibid., n° 7734, AK, XIX.



40 Simone Goyard-Fabre

espèce, est de droit. Il en résulte que l'homme dans l'État (le
citoyen), en obéissant à l'impératif de la raison qui anime sa
volonté législatrice, a complètement quitté «la liberté sauvage et
sans lois» de l'état de nature et trouvé, dans l'état juridique, une
dépendance légitime qui est liberté. Il apparaît de la sorte gue, dans

l'auto-organisation juridique du politique, l'idéalité de l'Etat et de
ses «pouvoirs», qui sont ses «dignités59», ne s'identifie pas à l'Idée
platonicienne qui, au ciel intelligible des essences, se présente
comme l'archétype transcendant de la République; elle correspond
à la forme que la volonté collective unifiée se donne à elle-même

par le contrat. C'est ainsi que se déchiffre dans l'idéalité formelle
de «l'État en Idée» l'autonomisation de la politique, ce en quoi elle
trouve, avec sa plus haute signification, sa légitimation pleine et
entière - thèse en laquelle Kant radicalise la pensée politique de

Rousseau avec une force philosophique rarement égalée.
Certes, Rousseau, avant Kant, avait refusé la philosophie du

passé qui, encombrée des énigmes du jusnaturalisme et des apories
du théologico-politique, échafaudait le système du droit politique
sur la transcendance dogmatiquement postulée de la Nature ou
de Dieu. Mais Kant, par l'audace philosophique de son regard
critique, va beaucoup plus loin que l'auteur du Contrat social.
Répétant avec insistance qu'il «est vain» de rechercher les origines
historiques de la société civile60, il demande à la philosophie
juridico-politique de l'avenir de se placer exclusivement sous le
signe de Yhumanisme, car l'Idée du contrat social atteste la plus
haute maturité de la raison humaine61, apte par ses propres
capacités fondatrices à donner à la liberté humaine son envergure
et son authenticité. Rousseau n'aurait pas renié cette thèse, tapie
déjà au tréfonds de sa pensée. Mais Kant insiste pour que l'on ne
voie pas dans l'autonomie le rêve utopique des Schwärmer, et pour
que, dans une liberté qui est obéissance à la contrainte légale, on ne
dénonce pas un paradoxe. La liberté-autonomie que rend pensable
la fondation transcendantale de la condition politique ne prend
sens que «dans les simples limites de la raison» - perspective que

59 DD, §47, p. 581; AK, VI, 315.
60 DD, §52, p. 611; AK, VI, 339.
61 Conflit desfacultés, Pléiade, t. III, Seconde section, § 8, p. 902; AK, VII, 91.



Kant, légataire de Rousseau 41

Rousseau, hanté par la «perfectibilité illimitée» de l'homme, ne
pouvait soupçonner.

3. La politique dans les limites de la raison

Kant, nous venons de le voir, explicite l'implicite que recèle
l'écriture de Rousseau. Dans l'exégèse de la notion fondamentale
de contrat social, il exclut, comme Rousseau, le dogmatisme -
empirique ou métaphysique - des théories politiques
traditionnelles. Sur le chemin qu'a balisé la méthode du criticisme, le
contrat social est selon lui, au fondement du droit politique,
l'exigence régulatrice et structurelle du pouvoir pratique de la
raison. Kelsen, fidèle à Kant sur ce point, dira en termes incisifs
qu'il est nécessaire de supposer une Grundnorm à titre d'«hypo-
thèse logique transcendantale» pour que puisse être posé le droit
statutaire ou positif. Kant estimait de même manière que la
possibilité et la légitimité de l'état civil renvoient au «postulat de la
raison pratique» qui est le factum rationis lui-même, irréductible,
inexplicable et indicible. Cette présupposition transcendantale

permet de comprendre que l'idéalité principielle de l'État du
contrat est intraduisible par une réalité empirique qui en serait

l'application.
L'humanisme critique qui inspirait les analyses de Rousseau

prend de la sorte, sous la plume de Kant, des accents que l'auteur
du Contrat social n'avait pas prévus. On peut assurément deviner

que le pacte est, selon Rousseau, le geste qu'il faut recommencer
chaque jour parce que, plutôt qu'un acte initial, il exprime une
nécessité trans-temporelle. Kant va plus loin; il explique que, s'il
en est ainsi, c'est que la raison pratique est une faculté opératoire
donc dynamique et que, de la sorte, sa tâche, jamais définitive, est

in-finie. Le contrat social, «simple Idée de la raison», ne peut se

traduire dans l'état politique que par la quête, inachevée à tout
jamais, de la synthèse unificatrice qui, en lieu et place d'une
multitude hétérogène, érigerait un «moi commun et un»: l'unité
rationnelle de l'état civil demeure une Idée régulatrice. - De même

manière, le travail immanent de la raison pratique se manifeste

comme tension vers un horizon qui est finalité sans fin. La liberté,
qui en est la dimension d'espérance, ne peut être conquise une fois



42 Simone Goyard-Fabre

pour toutes; elle est sans cesse à reconquérir dans un effort toujours
recommencé.

Dès lors, la lucidité du jugement ne saurait faillir. Premièrement,

l'homme fonde lui-même ses propres normes - ce que
traduit l'idée d'auto-nomie: se donner à soi-même sa loi. Ces

normes sont tributaires des capacités de la raison humaine et Kant,
à l'inverse de Rousseau, pense qu'il n'est nullement besoin de
dieux pour donner des lois aux hommes. Le transcendantal exclut
le transcendant. Deuxièmement, ces normes n'ont cependant de

sens que dans les limites propres de la raison des hommes. De
longue date en effet, Kant est tourmenté par l'idée de «grandeur
négative» qui lui vient probablement de Leibniz. Il projette cette
idée du «négatif» jusque dans la conception qu'il se fait de

l'homme. Du point de vue anthropologique, il admet que, parfois,
les forces de la raison sont affaiblies par la puissance des

penchants. Du point de vue éthique auquel il se place lorsqu'il
élabore sa «métaphysique des mœurs» en laquelle trouve place le
droit politique, il considère que la vertu elle-même a des défaillances

qui révèlent, à différents degrés, la fragilité, l'impureté ou la
méchanceté des hommes62. Toutes ces faiblesses sont le signe
indubitable de la finitude humaine qui, à tout jamais, empêche la
raison, quelle qu'en soit la puissance normatrice, d'ériger
véritablement ses préceptes en lois universelles: «s'attendre à pouvoir
charpenter avec le bois courbe [de la nature humaine] quelque
chose de parfaitement droit63» est illusoire. Un droit politique pur
est inaccessible. «Une Constitution juridique parfaite entre les

hommes, voilà la chose en soi elle-même64.»

Transgresser les limites de la raison humaine, c'est oublier que
le pacte social et les catégories qu'il induit - volonté générale, loi,
trilogie des pouvoirs, justice, liberté... - ne sont pas des idées
constitutives ou des déterminations de la réalité politique, mais

que, principes de réflexion sur ce que doit être la politique, elles en
sont des règles structurelles et fonctionnelles - ce que Kant appelle
des «idées régulatrices». Un tel oubli est l'illusion transcendantale

62 La Religion dans les limites de la simple raison, Pléiade, t. Ill, p. 40-42; AK,
VI, 29-30.
63

Op. cit., p. 122; AK, VI, 100.
64 DD, Remarques explicatives sur la Doctrine du droit, p. 649; AK, VI, 371.



Kant, légataire de Rousseau 43

qui habite le fétichisme du rationnel, mortel pour la liberté. Kant
songe à Robespierre vouant un culte, plus infidèle que fidèle, à
l'humanisme rationaliste de Rousseau. Son tort est d'avoir négligé
l'auto-réflexion qui, dans le mouvement de la pensée critique,
enseigne que la créativité juridique ne peut passer les limites de la
raison. La raison pratique, en l'homme, ne peut se faire
dominatrice sans se renier elle-même. Autrement dit, l'homme est un
être raisonnable maisfini.

Il est évidemment téméraire de lire un auteur à travers les grilles
d'une autre philosophie que la sienne et, notamment, en recourant à
des schémas épistémologiques ou à des catégories réflexives qui
lui sont postérieurs. C'est pourquoi mon projet n'était pas de

proposer une lecture kantienne ou néo-kantienne de Rousseau mais
de montrer que si Rousseau, par la radicalité de son regard sur la
chose politique, avait posé, sans le vouloir ni même le savoir, les

premiers jalons d'une critique de la raison politique, Kant, qui le
saluait dès 1763 comme «le Newton du monde moral», a
parachevé son œuvre avec une force philosophique aussi éblouissante

que troublante.
Rousseau et Kant, en renouvelant le problème de la légitimité,

ont assigné le droit politique au tribunal critique de la raison. Par

une révolution du mode de penser, ils ont exorcisé le dogmatisme
métaphysique qui, naturaliste ou théologique, avait traversé les

siècles. En ciselant le modèle criticiste du droit politique, ils ont
voulu l'un et l'autre éradiquer l'illusion selon laquelle l'homme
serait assujetti à la transcendance d'une Nature qui l'englobe ou
d'un Dieu qui le dépasse. Pour libérer l'homme de sa prison
dogmatique, il fallait l'autonomiser. Le problème le plus profond
du droit politique se ramène ainsi pour eux, en une puissante
démarche novatrice, à la question de l'homme («C'est de l'homme

que j'ai à parler», dit Rousseau; «Qu'est-ce que l'homme?»,
demande Kant) et de sa liberté sans laquelle il n'accomplit pas son
humanité65.

65 Les deux questions de l'homme et de la liberté sont si intimement liées que
Rousseau écrit: «Renoncer à sa liberté, c'est renoncer à sa qualité d'homme», CS,

I, IV, p. 356.



44 Simone Goyard-Fabre

Il y a donc beaucoup de raisons de confronter la probléma-
tisation du bien-fondé du droit politique opérée par Rousseau et par
Kant; et ces raisons sont d'autant plus éloquentes qu'elles se

trouvent condensées dans la conception critique qu'ils ont du
contrat social, base de toute autorité légitime parmi les hommes.
Repensant les interrogations traditionnelles et faisant du contrat
l'Idée rationnelle pure qui fonde a priori et légitime en son sens et
sa portée la condition politique, ils inaugurent le schéma nouveau
d'une politique qui place l'homme, reconnu capable d'autonomie,
donc de responsabilité, au-devant de la scène. L'horizon méta-

politique de la politique est dorénavant effacé et l'humanisme
trouve dans le droit politique le lieu de son accomplissement.

Toutefois Rousseau, et pour cause, n'a pas lu Kant et n'est pas
Kant. Mais Kant qui, lui, a lu Rousseau, n'est pas non plus
Rousseau. Certes, pour les deux penseurs, le fondement ultime du
droit politique réside bien dans la capacité d'arrachement à la
nature qui, faisant la différence entre l'homme et l'animal, rend
possible cette première convention qu'est le contrat social. Mais
Kant, à la différence de Rousseau qu'effrayent de telles
perspectives, élargit l'humanisme juridique, quoique cantonné dans
les limites mêmes de la raison humaine - et celles-ci sont universelles

-, à la dimension du cosmopolitisme. Bien qu'il s'agisse
dans la philosophie criticiste d'un Idéal pur qui, comme toute Idée
de la raison, est irréalisable, cette ouverture universaliste de la

politique donne la mesure du chemin parcouru de Rousseau à Kant
et ce chemin est une invitation à la réflexion. En effet, selon Kant,
c'est dans la finitude de la raison que la politique non seulement à

l'échelle de l'État mais à l'échelle du monde, trouve la transcen-
dantalité de son principe fondateur et régulateur. Or, Kant a déjà
compris que, sur la planète entière, le malheur des hommes vient
de l'usage bien peu pertinent qu'ils font de ce «compas». De
l'Idéal théorique à la réalité pratique, l'abîme, se demande-t-il, ne
serait-il pas infranchissable?

Devant ce hiatus, Rousseau frémissait: brisé, il détourna son
regard de l'inaccessible pureté de l'horizon politique et s'en vint
rêver, dans la solitude de ses promenades, sur les bords du lac de

Bienne. Kant, lui, posa avec insistance et jusque dans son œuvre
tardive, la question du «passage» (Uebergang) de la théorie à la



Kant, légataire de Rousseau 45

pratique. Aujourd'hui encore, nous devons nous la poser en nous
demandant si la politique, malgré l'altitude et la pureté de ses
fondations (ou à cause d'elles), ne serait pas, en définitive, un
implacable espace d'échec où l'homme se corrompt et perd son
humanité au lieu de l'accomplir.

Simone Goyard-Fabre
Université de Caen




	Les fondements du droit politique : Kant, légataire de Rousseau

