Zeitschrift: Bulletin de I'Association Jean-Jacques Rousseau
Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (1999)

Heft: 52

Artikel: Jean-Jacques et Cicéron

Autor: Trousson, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1080289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1080289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-JACQUES ET CICERON

Jean-Jacques a passé une bonne partie de sa vie a apprendre le latin
avec une obstination qui en dit long sur I'importance qu’il accordait a
ce savoir. Dés 1723, a Bossey, il 1’a abordé sous la férule du pasteur
Lambercier, pour "oublier bientdt chez le graveur Ducommun, au
point que, a I’hospice des catéchuménes de Turin, il doit s’avouer
«trop peu latiniste pour trouver un passage dans un gros volume»
(Confessions, Livre II). Mais bient6t 1’abbé de Gouvon le remet sur la
voie, le jette dans un Virgile qu’il a bien du mal a entendre (Livre III).
Chez Mme de Warens, on s’apercoit donc qu’il ne sait «pas méme
assez de latin pour étre prétre», lacune que s’efforcera en vain de
combler au séminaire d’Annecy le «maudit lazariste» qui lui «fit
prendre en horreur le latin» (Livre III).

Sans doute Rousseau n’était-il pas fait pour apprendre sous la
direction d’un maitre. Rendu a la solitude des Charmettes, il revient au
latin, tout en avouant que c’était son «étude la plus pénible» et dans
laquelle il n’a «jamais fait de grands progrés» (Livre VI), en dépit de
ses efforts et d’un Virgile scandé tout entier. Jamais il ne se montrera
satisfait d’un savoir péniblement acquis et qui lui paraitra toujours
insuffisant. Répondant a Tronchin qui lui offrait une place de biblio-
thécaire a Genéve, il confesse: «Je ne sais point de grec, trés peu de
latin» (27 février 1757). Il n’est pas moins modeste dans Les Confes-
sions. 11 était destiné, dit-il, «a rapprendre souvent le latin, et & ne le
savoir jamais» (Livre III). Finalement, il établira ainsi le bilan de ses
études: «A force de temps et d’exercice je suis parvenu a lire assez
couramment les auteurs latins, mais jamais & pouvoir parler ni écrire
dans cette langue» (Livre VI). Belle humilité, mais un peu surprenante
chez celui qui devait se hasarder a traduire, non sans mérites, Séneque
et Tacite.

Parmi les auteurs qu’il a le plus volontiers pratiqués, faut-il
compter, auprés de Virgile et d’Horace, d’Ovide et de Tite-Live, un
Cicéron qui est alors I’écrivain latin le plus largement diffusé dans
’enseignement et le plus souvent publié au XVII® siécle? Si les
éditions d’ceuvres complétes, volumineuses, sont rares, en revanche les
éditions partielles ou scolaires abondent, de méme que les traductions.
Modéle de parfaite latinité, Cicéron est recommandé par tous les
spécialistes de 1’éducation, jansénistes, jésuites ou philosophes. Maitre
de I'art oratoire, philosophe, moraliste, homme politique, voire, dans



2 RAYMOND TROUSSON

les Tusculanes, précurseur de 1’idéal éthique chrétien, grand mod¢le de
patriote et d’homme d’Etat, il est I’'une des figures essentielles de la
culture de I’époque. Dans le discours préliminaire de 1’Essai sur le
mérite et la vertu, Diderot cite en exemple la définition qu’il donne,
dans le De Oratore, de ’intégrité morale; dans le Plan d’une Univer-
Sité pour le gouvernement de Russie, il recommande 1'étude attentive
de ’écrivain: «Cicéron, orateur, politique ou homme d’Etat et philo-
sophe, qu’il suffit de nommer. Son style est toujours nombreux, sa
langue pure, élégante et claire, par conséquent facile a entendre.»
Voltaire ne ménage pas non plus son admiration & un homme dont
I’ame était «sensible et vraie». Il disait en 1771 dans les Questions sur
I’Encyclopédie:

Si I’on se représente 1'équité, le désintéressement de Cicéron dans son
gouvernement, son activité, son affabilité, [...] les bienfaits dont il combla
les peuples dont il était le souverain absolu, il faudra étre bien difficile
pour ne pas accorder son estime a un tel homme. Si vous faites réflexion
que c’est 1a ce méme Romain qui le premier introduisit la philosophie
dans Rome, que ses Tusculanes et son livre De la nature des dieux sont
les deux plus beaux ouvrages qu’ait jamais écrit la sagesse qui n’est
qu’humaine, et que son Traité des offices est le plus utile que nous ayons
en morale, il sera encore plus malaisé de mépriser Cicéron. Plaignons ceux
qui ne le lisent pas, plaignons plus encore ceux qui ne lui rendent pas
justice.

D’autre part, I'important ouvrage de Conyers Middleton, Histoire
de Cicéron tirée de ses écrits et des monuments de son siécle, traduit
en 1743 par I’abbé Prévost, vient renouveler I'image du républicain en
imposant le théme de ’homme qui sacrifie son destin personnel a
I’exécution de ses devoirs civiques. Apparait encore, dans le person-
nage de «I’homme nouveau» qui n’appartenait pas a 1’aristocratie, celui
qui devient le symbole d’une bourgeoisie aspirant au pouvoir, non en
raison des priviléges de sa naissance, mais sur ses capacités et mérites.
Ainsi s’explique aussi sa fin tragique due moins a ses erreurs d’appré-
ciation politique qu’a la victoire des préjugés sur la vertu et le
dévouement'. C’est ainsi que le voit Voltaire en 1752 dans la préface

! Sur I'image de Cicéron, voir I'utile étude de Ch. Grell, «Cicéron & 1'ge des
Lumiéres», dans L’Autorité de Cicéron de ['Antiquité au XVIII® siécle, sous la
direction de J.-P. Néraudau, Caen, Paradigme, 1991, p. 1-151. Rousseau n’y est pas
mentionné.



JEAN-JACQUES ET CICERON 3

de son Catilina ou Rome sauvée: «Quel prodigieux mérite ne fallait-il
pas a un simple chevalier d’Arpinum, pour percer la foule de tant de
grands hommes, pour parvenir sans inirigue a la premiére place de
I’'univers, malgré I’envie de tant de patriciens, qui régnaient 8 Rome?»
Et Diderot, lui aussi, dans le Plan d’une tragédie intitulée Térentia
destiné au conseiller genevois Frangois Tronchin, saura mettre en scéne
une grande dme sur arriére-plan de coup d’Etat et de guerre civile.

Si Rousseau n’a pas fréquenté les écoles, du moins pouvait-il
rencontrer les auteurs latins dans le Traité des études de Rollin ou les
Entretien sur les sciences du Pére Lamy, ot Cicéron occupe une place
d’honneur. En 1737 ou 1738, il figure parmi les auteurs énumérés dans
Le Verger de madame la baronne de Warens et il se plait, a la méme
époque, dans des Fragments d’histoire ancienne, a citer «Cicéron
foudroyant Catilina» (OC III, 550). Il est vrai que semblables allusions
n’impliquent pas lecture: les Essais de Montaigne, par exemple, lui
offraient nombre de citations susceptibles d’étre placées a propos. Dans
Le Persifleur, il s’engagera a ne pas décevoir ses lecteurs en leur
donnant a lire les opinions de Cicéron au lieu des siennes. Je serais
pourtant, ajoute-t-il ironiquement, en mesure de le faire: «Je me suis
appliqué a la lecture des dictionnaires. [...] J’ai de plus acquis un petit
recueil de passages latins [...] ol je trouverai de quoi broder et
enjoliver mes feuilles» (OC 1105)2. Dans le cas de Cicéron, il parait
cependant avoir abordé les textes eux-mémes. En 1736 déja, il cherche
a se les procurer auprés du libraire Barrillot: «C’est I’édition in 4™ de
Cicéron que je cherche. Vous devez 1’avoir. Si vous ne l’avez pas,
j’attendrai». Et il insiste pour qu’on lui envoie, non tel ou tel traité,
mais bien les Ciceronis opera omnia (entre avril et octobre 1736, CC
13). En juin 1742, sur le point de quitter définitivement les Char-
mettes, quand il se débarrasse de ses livres pour se faire un petit
pécule, le Cicéron acquis naguére est parmi eux (CC 48).

2 Dans la lettre & Lecat a propos du premier Discours, il reconnait d’ailleurs avoir
emprunté «un mot de Cicéron» dans un ouvrage de Nicolas Clenard (OC III, 100).
Dans la premiére version du Contrat social, il cite un passage du De officiis pour
prouver que «les mots d’étrangers et d’ennemis ont été longtemps synonymes, [...]
méme chez les Latins» (OC III, 288), mais la citation est empruntée & une note de
Barbeyrac (OC III, 1415). Deux passages du De senectute apparaissent dans la lettre
de 1756 & Voltaire, mais puisés dans les Colloques d'Erasme (OC IV, 1069, 1780).
Déja dans sa Chronologie universelle, un passage du De haruspicum responsis est
emprunté au traité de Rollin (OC V, 1621).



4 RAYMOND TROUSSON

A cette époque, il a eu déja 1’occasion d’apprécier ses mérites et
d’en méditer I'utilisation dans son enseignement au rejeton de M. de
Mably. Dans le Mémoire composé a l'intention de son employeur, la
prose cicéronienne est donnée, trés classiquement, pour le modéle de
la bonne latinité: «A I’égard du latin, je n’ai point dessein de 1’exercer
par une étude trop méthodique et moins encore par la composition des
thémes. Les thémes, selon M. Rollin, sont la croix des enfants, et dans
’intention ou je suis de lui rendre ses études aimables je me garderai
bien de le faire passer par cette croix et de lui mettre dans la téte les
mauvais gallicismes de mon latin au lieu de celui de Cicéron. [...]
Qu’il traduise donc les anciens auteurs et qu’il prenne dans leur lecture
le goiit de la belle littérature et de la bonne latinité» (OC IV, 28). Bien
différente sera I’éducation d’Emile, a qui son gouverneur se gardera au
contraire d’apprendre «a coudre en prose des phrases de Cicéron» (OC
IV, 347). 11 faudra attendre le Dictionnaire de musique pour retrouver
sous la plume de Rousseau 1’éloge de 1’écrivain dont la fermeté et
I’élégance du style reflétent la rigueur de la pensée:

Les morceaux di prima intenzione sont de ces rares coups de génie, dont
toutes les idées sont si étroitement liées qu’elles n’en font, pour ainsi dire
qu’une seule, et n’ont pu se présenter a I’esprit I'une sans 1’autre. Ils sont
semblables a ces périodes de Cicéron longues, mais éloquentes, dont le
sens, suspendu pendant toute leur durée, n’est déterminé qu’au dernier
mot, et qui, par conséquent, n’ont formé qu’une seule pensée dans 1’esprit
de I'auteur (OC V, 994).

C’est qu’entre temps son opinion aura changé sur les vertus de
I’homme de lettres. Dans le Discours sur les sciences et les arts,
Cicéron apparait bien dans le panthéon des «précepteurs du genre
humain» auxquels il convient d’abandonner sans danger I’étude des
sciences. Avec Bacon, Descartes et Newton, le Romain est de ceux qui
sont susceptibles de conseiller les souverains et a qui il faut concéder
honneurs et récompenses:

Ce sont les grandes occasions qui font les grands hommes. Le prince de
I’éloquence fut consul de Rome, et le plus grand, peut-étre, des
philosophes, chancelier d’Angleterre. Croit-on que si 1'un n’efit occupé
qu’une chaire dans quelque université, et que 1’autre n’efit obtenu qu’une
modique pension d’Académie; croit-on, dis-je, que leurs ouvrages ne se
sentiraient pas de leur état? Que les rois ne dédaignent donc pas
d’admettre dans leurs conseils les gens les plus capables de les bien
conseiller (OC III, 29).



JEAN-JACQUES ET CICERON 5

Dans sa réponse a Stanislas (OC III, 40) , Rousseau recourt encore
a Cicéron pour soutenir I’opinion que les Ecritures enseignent qu’il
n’est pas nécessaire d’étre savant pour découvrir Dieu dans les
merveilles de la nature: Non enim nos Deus sta scire sed tantum modo
uti voluit — Car Dieu a voulu que nous ayons non pas la connais-
sance, mais seulement ’usage de ces choses (De divinatione, I, § xviii)
— mais c’est sans doute par le truchement de Montaigne (Essais, II,
xii) et Cicéron — que Jean-Jacques nomme, dans la Lettre a Chris-
tophe de Beaumont, «!’incrédule Cicéron» (OC IV, 987) — entendait
surtout condamner 1’art divinatoire fondé sur une superstition qui n’a
rien de commun avec la vraie religion. Du reste, le philosophe est
maintenant accusé d’hypocrisie. Pythagore enseignait en secret
’athéisme a ses disciples, mais sacrifiait publiquement aux dieux.
Subtilité coupable de la double doctrine: «Les philosophes se
trouvérent si bien de cette méthode, qu’elle se répandit rapidement
dans la Gréce, et de 1a dans Rome; comme on le voit par les ouvrages
de Cicéron, qui se moquait avec ses amis des dieux immortels, qu’il
attestait avec tant d’emphase sur la tribune aux harangues» (OC III,
46).

Quel exemple de tels philosophes proposent-ils en réalité aux
savants modernes? Peu soucieux d’«ennoblir I’ame», ceux-ci préférent
le brillant de I’esprit et «les merveilles de I’entendement» a la vertu,
une brillante période oratoire a un acte civique: «Voila 1'effet toujours
assuré de la culture des lettres. Je suis stir qu’il n’y a pas actuellement
un savant qui n’estime beaucoup plus 1’éloquence de Cicéron que son
zéle, et qui n’aimat infiniment mieux avoir composé ses Catilinaires
que d’avoir sauvé son pays» (OC III, 83). Voltaire lui ayant objecté
que les gens de lettres n’étaient pas les causes directes de la décadence
de Rome, Rousseau en convient, mais pour rappeler qu’ils en sont au
moins le produit:

Ce n’est ni Térence, ni Cicéron, ni Virgile, ni Sénéque, ni Tacite, ce ne
sont ni les savants ni les poétes qui ont produit les malheurs de Rome et
les crimes des Romains: mais sans le poison lent et secret qui corrompit
peu a peu le plus vigoureux gouvernement dont 1'histoire ait fait mention,
Cicéron ni Lucréce, ni Salluste n’eussent point existé ou n’eussent point
écrit. [...] Le goiit des lettres et des arts nait chez un peuple d’un vice
intérieur qu’il augmente. [...] Mais il vient un temps ot le mal est tel que
les causes mémes qui 1’ont fait naitre sont nécessaires pour 1'empécher
d’augmenter; c’est le fer qu'il faut laisser dans la plaie, de peur que le
blessé n’expire en 1'arrachant (10 septembre 1755, OC III, 227).



6 RAYMOND TROUSSON

Ravalé au rang d’homme de lettres, produit de la maladie des
sociétés, Cicéron reparait pourtant a son avantage dans la Lettre a
d’Alembert. N’a-t-il pas, avant Rousseau, condamné I’'immoralité des
comédiens? Citant le De oratore et le Pro P. Quinctio, Jean-Jacques
rappelle que, chez les Romains, «les mots de comédien et d’histrion
étaient parfaitement synonymes. [...] Cicéron, dans le livre de I’Ora-
teur, appelle histrions les deux plus grands acteurs qu’ait jamais eu
Rome, Esope et Roscius; dans son plaidoyer pour ce dernier, il plaint
un si honnéte homme d’exercer un métier si peu honnéte» (OC V,
70)3. Le théatre, on le sait, est funeste i la morale. Dans le Catilina
de Crébillon, comment ne pas s’indigner qu’une tragédie fasse la part
belle au criminel, alors que «Cicéron, le sauveur de la République,
Cicéron, de tous ceux qui portérent le nom de Péres de la patrie, le
premier qui en fut honoré, et le seul qui le mérita, nous est montré
comme un vil rhéteur, un lache» (OC V, 27). L’homme de lettres, le
philosophe s’effacent ici devant le citoyen et ’homme d’Etat.

Cicéron sera encore cité dans Emile, par le truchement de
Montaigne, pour justifier I’éducation de celui qui sera «premiérement
homme» et a 1’abri des caprices de la fortune (OC IV, 252) et surtout
pour apprendre a 1’éléve a ne jamais souhaiter étre autre que lui-méme,
fat-ce pour s’exalter de 1’exemple d’un homme illustre (OC IV, 535).
La pratique de la vertu n’a que faire des traités de philosophie ni des
raisonnements des moralistes: «La conscience est le plus éclairé des
philosophes; on n’a pas besoin de savoir les Offices de Cicéron pour
étre homme de bien» (OC IV, 767). Trop attentif & briller, il n’a pas
méme, dit Rousseau en reniant les éloges qu’il lui accordait dans la
Lettre a d’Alembert, la vertu de ceux qui ont mis leur éloquence au
service de la patrie. Alors que Cicéron plaidait pour se faire applaudir,
Démosthéne mettait en garde les Athéniens contre les entreprises de
Philippe de Macédoine et les exhortait, en vrai patriote, & secouer leur
indolence, opposait & la doctrine matérialiste de 1’intérét la sublime
philosophie du devoir, de I’honneur et du dévouement a la patrie.
Qu’en pensera Emile? «Entrainé par la male éloquence de Démosthéne,
il dira: c’est un orateur; mais en lisant Cicéron, il dira: c’est un
avocat» (OC 1V, 676).

* Dans La Nouvelle Héloise, faisant allusion & I'auteur-acteur Laberius obligé par
César de jouer dans une de ses parades, Rousseau se plait cependant & stigmatiser «la
bassesse qu’eut Cicéron d’insulter & son opprobre» (OC II, 282).



JEAN-JACQUES ET CICERON 7

Le Contrat social, se tournant vers I’homme public, ne sera guére
plus favorable. Chez les Romains, observe Rousseau, on votait en
donnant son suffrage a haute voix, principe fondamental d’une démo-
cratie. Mais «quand le peuple se corrompit et qu’on acheta les voix»,
il fallut bien recourir au vote secret, favorable aux laches et aux
fripons:

Je sais que Cicéron bldme ce changement et lui attribue en partie la ruine
de la République. Mais quoique je sente le poids que doit avoir ici
I"autorité de Cicéron, je ne puis étre de son avis. Je pense, au contraire,
que pour n’avoir pas fait assez de changements semblables on accéléra la
perte de I'Etat. Comme le régime des gens sains n’est pas propre aux
malades, il ne faut pas vouloir gouverner un peuple corrompu par les
mémes lois qui conviennent a un bon peuple (OC 111, 452).

Si Rousseau se référe ici aux Livres I et IIl du De legibus, on peut
penser cependant qu’il ne fait que reproduire 1’opinion de Montesquieu
dans L’Esprit des lois:

C’est une grande question, si les suffrages doivent étre publics ou secrets.
Cicéron écrit que les lois qui les rendirent secrets dans les demiers temps
de la république romaine, furent une des grandes causes de sa chute. [...]
Sans doute que, lorsque le peuple donne ses suffrages, ils doivent étre
publics; et ceci doit étre regardé comme une loi fondamentale de la
démocratie. [...] Mais lorsque dans une aristocratie le corps des nobles
donne les suffrages, ou dans une démocratie le sénat; comme il n’est 1a
question que de prévenir les brigues, les suffrages ne sauraient étre trop
secrets (Livre II, ch. 2).

Un peu plus loin, il concéde que Cicéron a eu raison de soutenir
u’une profession de foi civile est indispensable a la cohésion d’un
Etat (OC LI, 468), mais s’empresse d’ajouter que ses jugements et son
action ne furent pas toujours sans reproches. Dans 1’affaire Catilina, les
Romains commirent I’erreur de ne pas nommer un dictateur habilité,
pour un temps trés bref, a se placer au-dessus des lois. Manceuvrier,
n’osant se désigner lui-méme ni espérer que son collégue le dési-
gnerait, Cicéron, agissant en tant que consul, outrepassa ses préro-
gatives:

Cicéron, pour agir efficacement, fut contraint de passer ce pouvoir dans
un point capital et, si les premiers transports de joie firent approuver sa
conduite, ce fut avec justice que dans la suite on lui demanda compte du



8 RAYMOND TROUSSON

sang des citoyens versé contre les lois. Reproche qu’on n’efit pu faire a un
dictateur. Mais l’éloquence du consul entraina tout; et lui-méme, quoique
Romain, aimant mieux sa gloire que sa patrie, ne cherchait pas tant le
moyen le plus 1égitime et le plus siir de sauver I'Etat, que celui d’avoir
tout I’honneur de cette affaire. Aussi fut-il honoré justement comme
libérateur de Rome, et justement puni comme infracteur des lois. Quelque
brillant qu’ait été son rappel, il est certain que ce fut une grace (OC III,
457-458).

Au-dela du Contrat social, Cicéron n’apparaitra plus guére sous la
plume d’un Rousseau qui s’est décidément détourné de lui. Dans les
Lettres écrites de la montagne, il ne reste rien du «prince de 1'élo-
quence» ni du moraliste. Le philosophe, inutile et vain, n’est plus
qu’un discoureur dont la pensée n’est pas méme originale:

Je ne sais pourquoi I’on veut attribuer au progrés de la philosophie la belle
morale de nos livres. Cette morale, tirée de I’'Evangile, était chrétienne
avant d’étre philosophique. [...] Les préceptes de Platon sont souvent trés
sublimes, mais combien n’erre-t-il pas quelquefois, et jusqu’oll ne vont pas
ses erreurs? Quant a Cicéron, peut-on croire que sans Platon ce rhéteur efit
trouvé ses Offices? (OC 111, 728).

Pis encore: il ne demeure rien non plus du sauveur de la Répu-
blique ni du Peére de la patrie. Cicéron n’a-t-il pas eu dans les
Tusculanes cette formule scandaleuse: Patria est ubicumque est bene,
formule qui sert aujourd’hui a tous les philosophes cosmopolites qui
ont renié «le vieux mot de patrie»? Ce n’est pas ainsi que 1’entend
Rousseau dans les Considérations sur le gouvernement de Pologne: «Il
faut en un mot renverser un exécrable proverbe, et faire dire a tout
Polonais au fond de son cceur: Ubi patria, ibi bene» (OC III, 963).

Au total, sauf dans la Lettre a d’Alembert ou, pour une fois, il a
salué «le sauveur de la République», Rousseau n’a pas partagé ’estime
de la majorité des auteurs de son siécle pour l'illustre orateur romain.
C’est peut-etre aux Considérations sur les causes de la grandeur des
Romains et de leur décadence qu’il doit pour une part son appréciation
peu positive. Montesquieu écrit en effet dans un paralléle entre Cicéron
et Caton:

Cicéron, avec des parties admirables pour un second role, était incapable
du premier: il avait un beau génie, mais une dme souvent commune,
L’accessoire, chez Cicéron, c’était la vertu; chez Caton, c’était la gloire:
Cicéron se voyait toujours le premier; Caton s’oubliait toujours: celui-ci



JEAN-JACQUES ET CICERON 9

voulait sauver la république pour elle-méme; celui-la pour s’en vanter.
[...] Le premier voyait toujours les choses de sang-froid, I’autre au travers
de cent petites passions (chap. XII).

Aprés avoir, dans ses années d’apprentissage, admiré 1’écrivain,
Rousseau n’a pas tardé a lui reprocher le recours a une éloquence trop
habile, un gofit de 1’ornementation littéraire trahissant & ses yeux le
sophiste plutdt que le défenseur désintéressé des grandes causes.
Curieusement, il a constamment minimisé son réle, ignorant son coura-
geux combat contre les exactions de Verrés, instrument de Sylla.
Méme ses Catilinaires, par lesquelles le consul avait sauvé la
République, n’apparaissent chez lui que comme des morceaux d’élo-
quence et il ne dit rien de ses audacieuses Philippiques ou Cicéron
engageait avec 1’ambitieux Antoine un duel héroique. Il ignore en lui
le demier orateur militant, le dernier représentant de la liberté dans une
vie politique qui va s’éteindre sous Auguste, pour mettre 1’accent sur
sa vanité et son amour de la gloire. Rien non plus sur la fermeté de ses
derniers moments lorsque, rejoint par les satellites d’Antoine, il
affronte avec sérénité le poignard de ses meurtriers. Rien n’indique
enfin qu’il ait lu "ouvrage de Middleton qui aurait pu modifier sa
perspective. Contre Cicéron le «rhéteur», trop mondain, trop homme
de lettres, Jean-Jacques a toujours préféré Caton, incarnation de la
vertu et du patriotisme, ennemi acharné de la tyrannie qui a su
mépriser les compromissions, le héros, supérieur méme a Socrate le
sage, qui semblait «un dieu parmi des mortels».

Raymond Trousson
Université libre de Bruxelles

Rousseau et le latin (bibliographie):

L. Hermann, «J.-J. Rousseau traducteur de Tacite», ASJJR, 13, 1920-1921, p.
215-224; J. von Stackelberg, «Rousseau, d’ Alembert et Diderot traducteurs de
Tacite», Studi francesi, 1970, p. 231-243; R. Trousson, «J.-J. Rousseau
traducteur de Sénéque», dans Travaux de littérature offerts en hommage a N.
Hepp, Paris, 1990, p. 139-151; Rousseau traducteur de Tacite, présenté et
annoté par C. Volpilhac-Auger, Publications de 1’ Université de Saint-Etienne,
1995; R. Trousson, «Rousseau traducteur de Jean Puthod», dans C’es¢ la faute
a Voltaire, c’est la faute @ Rousseau, Genéve, Droz, 1997, p. 39-48.






	Jean-Jacques et Cicéron

