
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (1999)

Heft: 52

Artikel: Jean-Jacques et Cicéron

Autor: Trousson, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques et Cicéron

Jean-Jacques a passé une bonne partie de sa vie à apprendre le latin
avec une obstination qui en dit long sur l'importance qu'il accordait à

ce savoir. Dès 1723, à Bossey, il l'a abordé sous la férule du pasteur
Lambercier, pour l'oublier bientôt chez le graveur Ducommun, au

point que, à l'hospice des catéchumènes de Turin, il doit s'avouer
«trop peu latiniste pour trouver un passage dans un gros volume»
('Confessions, Livre II). Mais bientôt l'abbé de Gouvon le remet sur la
voie, le jette dans un Virgile qu'il a bien du mal à entendre (Livre III).
Chez Mme de Warens, on s'aperçoit donc qu'il ne sait «pas même
assez de latin pour être prêtre», lacune que s'efforcera en vain de
combler au séminaire d'Annecy le «maudit lazariste» qui lui «fit
prendre en horreur le latin» (Livre D3).

Sans doute Rousseau n'était-il pas fait pour apprendre sous la
direction d'un maître. Rendu à la solitude des Charmeltes, il revient au
latin, tout en avouant que c'était son «étude la plus pénible» et dans
laquelle il n'a «jamais fait de grands progrès» (Livre VI), en dépit de

ses efforts et d'un Virgile scandé tout entier. Jamais il ne se montrera
satisfait d'un savoir péniblement acquis et qui lui paraîtra toujours
insuffisant. Répondant à Tronchin qui lui offrait une place de
bibliothécaire à Genève, il confesse: «Je ne sais point de grec, très peu de
latin» (27 février 1757). n n'est pas moins modeste dans Les Confessions.

n était destiné, dit-il, «à rapprendre souvent le latin, et à ne le
savoir jamais» (Livre HI). Finalement, il établira ainsi le bilan de ses
études: «A force de temps et d'exercice je suis parvenu à lire assez
couramment les auteurs latins, mais jamais à pouvoir parler ni écrire
dans cette langue» (Livre VI). Belle humilité, mais un peu surprenante
chez celui qui devait se hasarder à traduire, non sans mérites, Sénèque
et Tacite.

Parmi les auteurs qu'il a le plus volontiers pratiqués, faut-il
compter, auprès de Virgile et d'Horace, d'Ovide et de Tite-Live, un
Cicéron qui est alors l'écrivain latin le plus largement diffusé dans

l'enseignement et le plus souvent publié au XVIIIe siècle? Si les
éditions d'œuvres complètes, volumineuses, sont rares, en revanche les
éditions partielles ou scolaires abondent, de même que les traductions.
Modèle de parfaite latinité, Cicéron est recommandé par tous les

spécialistes de l'éducation, jansénistes, jésuites ou philosophes. Maître
de l'art oratoire, philosophe, moraliste, homme politique, voire, dans



2 Raymond Trousson

les Tusculanes, précurseur de l'idéal éthique chrétien, grand modèle de

patriote et d'homme d'État, il est l'une des figures essentielles de la
culture de l'époque. Dans le discours préliminaire de l'Essai sur le
mérite et la vertu, Diderot cite en exemple la définition qu'il donne,
dans le De Oratore, de l'intégrité morale; dans le Plan d'une Université

pour le gouvernement de Russie, il recommande l'étude attentive
de l'écrivain: «Cicéron, orateur, politique ou homme d'État et
philosophe, qu'il suffit de nommer. Son style est toujours nombreux, sa

langue pure, élégante et claire, par conséquent facile à entendre.»
Voltaire ne ménage pas non plus son admiration à un homme dont
l'âme était «sensible et vraie». Il disait en 1771 dans les Questions sur
l'Encyclopédie:

Si l'on se représente l'équité, le désintéressement de Cicéron dans son
gouvernement, son activité, son affabilité, [...] les bienfaits dont il combla
les peuples dont il était le souverain absolu, il faudra être bien difficile
pour ne pas accorder son estime à un tel homme. Si vous faites réflexion
que c'est là ce même Romain qui le premier introduisit la philosophie
dans Rome, que ses Tusculanes et son livre De la nature des dieux sont
les deux plus beaux ouvrages qu'ait jamais écrit la sagesse qui n'est
qu'humaine, et que son Traité des offices est le plus utile que nous ayons
en morale, il sera encore plus malaisé de mépriser Cicéron. Plaignons ceux
qui ne le lisent pas, plaignons plus encore ceux qui ne lui rendent pas
justice.

D'autre part, l'important ouvrage de Conyers Middleton, Histoire
de Cicéron tirée de ses écrits et des monuments de son siècle, traduit
en 1743 par l'abbé Prévost, vient renouveler l'image du républicain en
imposant le thème de l'homme qui sacrifie son destin personnel à

l'exécution de ses devoirs civiques. Apparaît encore, dans le personnage

de «l'homme nouveau» qui n'appartenait pas à l'aristocratie, celui
qui devient le symbole d'une bourgeoisie aspirant au pouvoir, non en
raison des privilèges de sa naissance, mais sur ses capacités et mérites.
Ainsi s'explique aussi sa fin tragique due moins à ses erreurs d'appréciation

politique qu'à la victoire des préjugés sur la vertu et le
dévouement1. C'est ainsi que le voit Voltaire en 1752 dans la préface

1 Sur l'image de Cicéron, voir l'utile étude de Ch. Grell, «Cicéron à l'âge des

Lumières», dans L'Autorité de Cicéron de l'Antiquité au XVIII' siècle, sous la
direction de J.-P. Néraudau, Caen, Paradigme, 1991, p. 1-151. Rousseau n'y est pas
mentionné.



Jean-Jacques et Cicéron 3

de son Catilina ou Rome sauvée: «Quel prodigieux mérite ne fallait-il
pas à un simple chevalier d'Arpinum, pour percer la foule de tant de

grands hommes, pour parvenir sans intrigue à la première place de

l'univers, malgré l'envie de tant de patriciens, qui régnaient à Rome?»
Et Diderot, lui aussi, dans le Plan d'une tragédie intitulée Térentia
destiné au conseiller genevois François Tronchin, saura mettre en scène
une grande âme sur arrière-plan de coup d'État et de guerre civile.

Si Rousseau n'a pas fréquenté les écoles, du moins pouvait-il
rencontrer les auteurs latins dans le Traité des études de Rollin ou les
Entretien sur les sciences du Père Lamy, où Cicéron occupe une place
d'honneur. En 1737 ou 1738, il figure parmi les auteurs énumérés dans
Le Verger de madame la baronne de Warens et il se plaît, à la même
époque, dans des Fragments d'histoire ancienne, à citer «Cicéron
foudroyant Catilina» (OC m, 550). Il est vrai que semblables allusions
n'impliquent pas lecture: les Essais de Montaigne, par exemple, lui
offraient nombre de citations susceptibles d'être placées à propos. Dans
Le Persifleur, il s'engagera à ne pas décevoir ses lecteurs en leur
donnant à lire les opinions de Cicéron au lieu des siennes. Je serais

pourtant, ajoute-t-il ironiquement, en mesure de le faire: «Je me suis
appliqué à la lecture des dictionnaires. [...] J'ai de plus acquis un petit
recueil de passages latins [...] où je trouverai de quoi broder et
enjoliver mes feuilles» (OC 1105)2. Dans le cas de Cicéron, il paraît
cependant avoir abordé les textes eux-mêmes. En 1736 déjà, il cherche
à se les procurer auprès du libraire Barrillot: «C'est l'édition in 4rto de
Cicéron que je cherche. Vous devez l'avoir. Si vous ne l'avez pas,
j'attendrai». Et il insiste pour qu'on lui envoie, non tel ou tel traité,
mais bien les Ciceronis opera omnia (entre avril et octobre 1736, CC
13). En juin 1742, sur le point de quitter définitivement les Char-
mettes, quand il se débarrasse de ses livres pour se faire un petit
pécule, le Cicéron acquis naguère est parmi eux (CC 48).

2 Dans la lettre à Lecat à propos du premier Discours, il reconnaît d'ailleurs avoir
emprunté «un mot de Cicéron» dans un ouvrage de Nicolas Clenard (OC III, 100).
Dans la première version du Contrat social, il cite un passage du De ofßciis pour
prouver que «les mots d'étrangers et d'ennemis ont été longtemps synonymes, [...]
même chez les Latins» (OC III, 288), mais la citation est empruntée à une note de

Barbeyrac (OC III, 1415). Deux passages du De senectute apparaissent dans la lettre
de 1756 à Voltaire, mais puisés dans les Colloques d'Érasme (OC IV, 1069, 1780).

Déjà dans sa Chronologie universelle, un passage du De haruspicum responsis est

emprunté au traité de Rollin (OC V, 1621).



4 Raymond Trousson

A cette époque, il a eu déjà l'occasion d'apprécier ses mérites et
d'en méditer l'utilisation dans son enseignement au rejeton de M. de

Mably. Dans le Mémoire composé à l'intention de son employeur, la

prose cicéronienne est donnée, très classiquement, pour le modèle de
la bonne latinité: «A l'égard du latin, je n'ai point dessein de l'exercer
par une étude trop méthodique et moins encore par la composition des
thèmes. Les thèmes, selon M. Rollin, sont la croix des enfants, et dans
l'intention où je suis de lui rendre ses études aimables je me garderai
bien de le faire passer par cette croix et de lui mettre dans la tête les
mauvais gallicismes de mon latin au lieu de celui de Cicéron. [...]
Qu'il traduise donc les anciens auteurs et qu'il prenne dans leur lecture
le goût de la belle littérature et de la bonne latinité» {OC IV, 28). Bien
différente sera l'éducation d'Émile, à qui son gouverneur se gardera au
contraire d'apprendre «à coudre en prose des phrases de Cicéron» {OC
IV, 347). Il faudra attendre le Dictionnaire de musique pour retrouver
sous la plume de Rousseau l'éloge de l'écrivain dont la fermeté et
l'élégance du style reflètent la rigueur de la pensée:

Les morceaux di prima intenzione sont de ces rares coups de génie, dont
toutes les idées sont si étroitement liées qu'elles n'en font, pour ainsi dire
qu'une seule, et n'ont pu se présenter à l'esprit l'une sans l'autre. Ils sont
semblables à ces périodes de Cicéron longues, mais éloquentes, dont le
sens, suspendu pendant toute leur durée, n'est déterminé qu'au dernier
mot, et qui, par conséquent, n'ont formé qu'une seule pensée dans l'esprit
de l'auteur {OC V, 994).

C'est qu'entre temps son opinion aura changé sur les vertus de
l'homme de lettres. Dans le Discours sur les sciences et les arts,
Cicéron apparaît bien dans le panthéon des «précepteurs du genre
humain» auxquels il convient d'abandonner sans danger l'étude des
sciences. Avec Bacon, Descartes et Newton, le Romain est de ceux qui
sont susceptibles de conseiller les souverains et à qui il faut concéder
honneurs et récompenses:

Ce sont les grandes occasions qui font les grands hommes. Le prince de

l'éloquence fut consul de Rome, et le plus grand, peut-être, des

philosophes, chancelier d'Angleterre. Croit-on que si l'un n'eût occupé
qu'une chaire dans quelque université, et que l'autre n'eût obtenu qu'une
modique pension d'Académie; croit-on, dis-je, que leurs ouvrages ne se
sentiraient pas de leur état? Que les rois ne dédaignent donc pas
d'admettre dans leurs conseils les gens les plus capables de les bien
conseiller {OC III, 29).



Jean-Jacques et Cicéron 5

Dans sa réponse à Stanislas {OC DI, 40), Rousseau recourt encore
à Cicéron pour soutenir l'opinion que les Écritures enseignent qu'il
n'est pas nécessaire d'être savant pour découvrir Dieu dans les
merveilles de la nature: Non enirn nos Deus sta scire sed tantum modo
uti voluit — Car Dieu a voulu que nous ayons non pas la connaissance,

mais seulement l'usage de ces choses {De divinatione, I, § xviii)
— mais c'est sans doute par le truchement de Montaigne {Essais, II,
xii) et Cicéron — que Jean-Jacques nomme, dans la Lettre à Christophe

de Beaumont, «l'incrédule Cicéron» {OC IV, 987) — entendait
surtout condamner l'art divinatoire fondé sur une superstition qui n'a
rien de commun avec la vraie religion. Du reste, le philosophe est
maintenant accusé d'hypocrisie. Pythagore enseignait en secret
l'athéisme à ses disciples, mais sacrifiait publiquement aux dieux.
Subtilité coupable de la double doctrine: «Les philosophes se
trouvèrent si bien de cette méthode, qu'elle se répandit rapidement
dans la Grèce, et de là dans Rome; comme on le voit par les ouvrages
de Cicéron, qui se moquait avec ses amis des dieux immortels, qu'il
attestait avec tant d'emphase sur la tribune aux harangues» {OC III,
46).

Quel exemple de tels philosophes proposent-ils en réalité aux
savants modernes? Peu soucieux d'«ennoblir l'âme», ceux-ci préfèrent
le brillant de l'esprit et «les merveilles de l'entendement» à la vertu,
une brillante période oratoire à un acte civique: «Voilà l'effet toujours
assuré de la culture des lettres. Je suis sûr qu'il n'y a pas actuellement
un savant qui n'estime beaucoup plus l'éloquence de Cicéron que son
zèle, et qui n'aimât infiniment mieux avoir composé ses Catilinaires
que d'avoir sauvé son pays» {OC El, 83). Voltaire lui ayant objecté
que les gens de lettres n'étaient pas les causes directes de la décadence
de Rome, Rousseau en convient, mais pour rappeler qu'ils en sont au
moins le produit:

Ce n'est ni Térence, ni Cicéron, ni Virgile, ni Sénèque, ni Tacite, ce ne
sont ni les savants ni les poètes qui ont produit les malheurs de Rome et
les crimes des Romains: mais sans le poison lent et secret qui corrompit
peu à peu le plus vigoureux gouvernement dont l'histoire ait fait mention,
Cicéron ni Lucrèce, ni Salluste n'eussent point existé ou n'eussent point
écrit. [...] Le goût des lettres et des arts naît chez un peuple d'un vice
intérieur qu'il augmente. [...] Mais il vient un temps où le mal est tel que
les causes mêmes qui l'ont fait naître sont nécessaires pour l'empêcher
d'augmenter; c'est le fer qu'il faut laisser dans la plaie, de peur que le
blessé n'expire en l'arrachant (10 septembre 1755, OC III, 227).



6 Raymond Trousson

Ravalé au rang d'homme de lettres, produit de la maladie des
sociétés, Cicéron reparaît pourtant à son avantage dans la Lettre à
d'Alembert. N'a-t-il pas, avant Rousseau, condamné l'immoralité des
comédiens? Citant le De oratore et le Pro P. Quinctio, Jean-Jacques
rappelle que, chez les Romains, «les mots de comédien et d'histrion
étaient parfaitement synonymes. [...] Cicéron, dans le livre de l'Orateur,

appelle histrions les deux plus grands acteurs qu'ait jamais eu
Rome, Esope et Roscius; dans son plaidoyer pour ce demier, il plaint
un si honnête homme d'exercer un métier si peu honnête» (OC V,
70)3. Le théâtre, on le sait, est funeste à la morale. Dans le Catilina
de Crébillon, comment ne pas s'indigner qu'une tragédie fasse la part
belle au criminel, alors que «Cicéron, le sauveur de la République,
Cicéron, de tous ceux qui portèrent le nom de Pères de la patrie, le
premier qui en fut honoré, et le seul qui le mérita, nous est montré
comme un vil rhéteur, un lâche» (OC V, 27). L'homme de lettres, le
philosophe s'effacent ici devant le citoyen et l'homme d'État.

Cicéron sera encore cité dans Emile, par le truchement de

Montaigne, pour justifier l'éducation de celui qui sera «premièrement
homme» et à l'abri des caprices de la fortune (OC IV, 252) et surtout
pour apprendre à l'élève à ne jamais souhaiter être autre que lui-même,
fût-ce pour s'exalter de l'exemple d'un homme illustre (OC IV, 535).
La pratique de la vertu n'a que faire des traités de philosophie ni des
raisonnements des moralistes: «La conscience est le plus éclairé des

philosophes; on n'a pas besoin de savoir les Offices de Cicéron pour
être homme de bien» (OC IV, 767). Trop attentif à briller, il n'a pas
même, dit Rousseau en reniant les éloges qu'il lui accordait dans la
Lettre à d'Alembert, la vertu de ceux qui ont mis leur éloquence au
service de la patrie. Alors que Cicéron plaidait pour se faire applaudir,
Démosthène mettait en garde les Athéniens contre les entreprises de

Philippe de Macédoine et les exhortait, en vrai patriote, à secouer leur
indolence, opposait à la doctrine matérialiste de l'intérêt la sublime
philosophie du devoir, de l'honneur et du dévouement à la patrie.
Qu'en pensera Émile? «Entraîné par la mâle éloquence de Démosthène,
il dira: c'est un orateur; mais en lisant Cicéron, il dira: c'est un
avocat» (OC IV, 676).

3 Dans La Nouvelle Héloïse, faisant allusion à l'auteur-acteur Laberius obligé par
César de jouer dans une de ses parades, Rousseau se plaît cependant à stigmatiser «la
bassesse qu'eut Cicéron d'insulter à son opprobre» (OC II, 282).



Jean-Jacques et Cicéron 7

Le Contrat social, se tournant vers l'homme public, ne sera guère
plus favorable. Chez les Romains, observe Rousseau, on votait en
donnant son suffrage à haute voix, principe fondamental d'une démocratie.

Mais «quand le peuple se corrompit et qu'on acheta les voix»,
il fallut bien recourir au vote secret, favorable aux lâches et aux
fripons:

Je sais que Cicéron blâme ce changement et lui attribue en partie la ruine
de la République. Mais quoique je sente le poids que doit avoir ici
l'autorité de Cicéron, je ne puis être de son avis. Je pense, au contraire,
que pour n'avoir pas fait assez de changements semblables on accéléra la
perte de l'État. Comme le régime des gens sains n'est pas propre aux
malades, il ne faut pas vouloir gouverner un peuple corrompu par les
mêmes lois qui conviennent à un bon peuple (OC III, 452).

Si Rousseau se réfère ici aux Livres I et ni du De legibus, on peut
penser cependant qu'il ne fait que reproduire l'opinion de Montesquieu
dans L'Esprit des lois:

C'est une grande question, si les suffrages doivent être publics ou secrets.
Cicéron écrit que les lois qui les rendirent secrets dans les derniers temps
de la république romaine, furent une des grandes causes de sa chute. [...]
Sans doute que, lorsque le peuple donne ses suffrages, ils doivent être

publics; et ceci doit être regardé comme une loi fondamentale de la
démocratie. [...] Mais lorsque dans une aristocratie le corps des nobles
donne les suffrages, ou dans une démocratie le sénat; comme il n'est là

question que de prévenir les brigues, les suffrages ne sauraient être trop
secrets (Livre II, ch. 2).

Un peu plus loin, il concède que Cicéron a eu raison de soutenir
qu'une profession de foi civile est indispensable à la cohésion d'un
Etat (OC HI, 468), mais s'empresse d'ajouter que ses jugements et son
action ne furent pas toujours sans reproches. Dans l'affaire Catilina, les
Romains commirent l'erreur de ne pas nommer un dictateur habilité,
pour un temps très bref, à se placer au-dessus des lois. Manœuvrier,
n'osant se désigner lui-même ni espérer que son collègue le
désignerait, Cicéron, agissant en tant que consul, outrepassa ses
prérogatives;

Cicéron, pour agir efficacement, fut contraint de passer ce pouvoir dans

un point capital et, si les premiers transports de joie firent approuver sa

conduite, ce fut avec justice que dans la suite on lui demanda compte du



8 Raymond Trousson

sang des citoyens versé contre les lois. Reproche qu'on n'eût pu faire à un
dictateur. Mais l'éloquence du consul entraîna tout; et lui-même, quoique
Romain, aimant mieux sa gloire que sa patrie, ne cherchait pas tant le

moyen le plus légitime et le plus sûr de sauver l'État, que celui d'avoir
tout l'honneur de cette affaire. Aussi fut-il honoré justement comme
libérateur de Rome, et justement puni comme infracteur des lois. Quelque
brillant qu'ait été son rappel, il est certain que ce fut une grâce (OC III,
457-458).

Au-delà du Contrat social, Cicéron n'apparaîtra plus guère sous la
plume d'un Rousseau qui s'est décidément détourné de lui. Dans les
Lettres écrites de la montagne, il ne reste rien du «prince de

l'éloquence» ni du moraliste. Le philosophe, inutile et vain, n'est plus
qu'un discoureur dont la pensée n'est pas même originale:

Je ne sais pourquoi l'on veut attribuer au progrès de la philosophie la belle
morale de nos livres. Cette morale, tirée de l'Évangile, était chrétienne
avant d'être philosophique. [...] Les préceptes de Platon sont souvent très
sublimes, mais combien n'erre-t-il pas quelquefois, et jusqu'où ne vont pas
ses erreurs? Quant à Cicéron, peut-on croire que sans Platon ce rhéteur eût
trouvé ses Offices'! (OC III, 728).

Pis encore: il ne demeure rien non plus du sauveur de la
République ni du Père de la patrie. Cicéron n'a-t-il pas eu dans les
Tusculanes cette formule scandaleuse: Patria est ubicumque est bene,
formule qui sert aujourd'hui à tous les philosophes cosmopolites qui
ont renié «le vieux mot de patrie»? Ce n'est pas ainsi que l'entend
Rousseau dans les Considérations sur le gouvernement de Pologne: «Il
faut en un mot renverser un exécrable proverbe, et faire dire à tout
Polonais au fond de son cœur: Ubipatria, ibi bene» (OC D3, 963).

Au total, sauf dans la Lettre à d'Alembert où, pour une fois, il a

salué «le sauveur de la République», Rousseau n'a pas partagé l'estime
de la majorité des auteurs de son siècle pour l'illustre orateur romain.
C'est peut-être aux Considérations sur les causes de la grandeur des
Romains et de leur décadence qu'il doit pour une part son appréciation
peu positive. Montesquieu écrit en effet dans un parallèle entre Cicéron
et Caton:

Cicéron, avec des parties admirables pour un second rôle, était incapable
du premier: il avait un beau génie, mais une âme souvent commune.
L'accessoire, chez Cicéron, c'était la vertu; chez Caton, c'était la gloire:
Cicéron se voyait toujours le premier; Caton s'oubliait toujours: celui-ci



Jean-Jacques et Cicéron 9

voulait sauver la république pour elle-même; celui-là pour s'en vanter.
[...] Le premier voyait toujours les choses de sang-froid, l'autre au travers
de cent petites passions (chap. XII).

Après avoir, dans ses années d'apprentissage, admiré l'écrivain,
Rousseau n'a pas tardé à lui reprocher le recours à une éloquence trop
habile, un goût de l'ornementation littéraire trahissant à ses yeux le
sophiste plutôt que le défenseur désintéressé des grandes causes.
Curieusement, il a constamment minimisé son rôle, ignorant son courageux

combat contre les exactions de Verres, instrument de Sylla.
Même ses Catilinaires, par lesquelles le consul avait sauvé la
République, n'apparaissent chez lui que comme des morceaux
d'éloquence et il ne dit rien de ses audacieuses Philippiques où Cicéron
engageait avec l'ambitieux Antoine un duel héroïque. Il ignore en lui
le demier orateur militant, le demier représentant de la liberté dans une
vie politique qui va s'éteindre sous Auguste, pour mettre l'accent sur
sa vanité et son amour de la gloire. Rien non plus sur la fermeté de ses
demiers moments lorsque, rejoint par les satellites d'Antoine, il
affronte avec sérénité le poignard de ses meurtriers. Rien n'indique
enfin qu'il ait lu l'ouvrage de Middleton qui aurait pu modifier sa

perspective. Contre Cicéron le «rhéteur», trop mondain, trop homme
de lettres, Jean-Jacques a toujours préféré Caton, incarnation de la
vertu et du patriotisme, ennemi acharné de la tyrannie qui a su
mépriser les compromissions, le héros, supérieur même à Socrate le
sage, qui semblait «un dieu parmi des mortels».

Raymond Trousson
Université libre de Bruxelles

Rousseau et le latin (bibliographie):

L. Hermann, «J.-J. Rousseau traducteur de Tacite», ASJJR, 13, 1920-1921, p.
215-224; J. von Stackelberg, «Rousseau, d'Alembert et Diderot traducteurs de

Tacite», Studi francesi, 1970, p. 231-243; R. Trousson, «J.-J. Rousseau
traducteur de Sénèque», dans Travaux de littérature offerts en hommage à N.

Hepp, Paris, 1990, p. 139-151; Rousseau traducteur de Tacite, présenté et
annoté par C. Volpilhac-Auger, Publications de l'Université de Saint-Etienne,
1995; R. Trousson, «Rousseau traducteur de Jean Puthod», dans C'est la faute
à Voltaire, c'est la faute à Rousseau, Genève, Droz, 1997, p. 39-48.




	Jean-Jacques et Cicéron

