
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association Jean-Jacques Rousseau

Band: - (1998)

Heft: 51

Artikel: [Pierre-Firmin de La Croix], Jean-Jacques Rousseau, citoyen de
Genéve, à Jean-François de Montillet, archevêque d'Auch

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

[1] JEAN-JACQUES ROUSSEAU, / Citoyen de Genève,
/ A Jean-François DE MONTILLET, / Archevêque &
Seigneur d'Auch, Primat / de la Gaule Novempopulanie, &
du / Royaume de Navarre, Conseiller du / Roi en tous ses
Conseils.

Je m'étois flatté, Monseigneur, que ma Lettre à Christophe de
Beaumont me garantiroit pour l'avenir des foudres du Clergé de
France. J'étois tranquille dans ma Retraite, occupé de moi seul, bien
résolu de ne plus me montrer sur la scène du monde, & désirant
surtout d'y être entièrement oublié, lorsqu'on est venu m'apprendre
qu'un Prélat, dont j'ignorais même le nom, s'évertuoit à m'invectiver
du fonds de la Gascogne. Eh! Messeigneurs, quelle idée avez-vous
donc de la charité Chrétienne? Faudra-t-il mettre au nombre des
libertés de l'Église Gallicane, celle que vous prenez si souvent, de
déchirer des malheureux qui ne vous disent mot & qui ne demandent
qu'à mourir en paix?

Je vous avouerai cependant, Monseigneur, que je n'ai pas lu sans
quelque plaisir votre Lettre soi-disant Pastorale. Il y a quelque chose
de si plaisant, en effet, d'entendre le Primat de la Gaule Novempopulanie,

donner des leçons de Littérature à ses Diocésains, mesurer le
génie des Auteurs les plus célébrés, leur rappeler les regies de l'Art,
assurer que M. de Voltaire [2] aurait excellé dans la Poésie, s'il avoit
embrassé moins d'objets à la fois; que le temps dissipera le prestige
qui en fait aujourd'hui un homme si merveilleux, et que le Siecle qui
en fait l'oracle de la France, ne sera point regardé comme le Siecle
des lumières & du goût.

Me sera-t-il toutefois permis, Monseigneur, de vous représenter que
la chaleur de la composition vous a entraîné un peu trop loin à l'égard
de M. de Voltaire. On vous aurait pardonné de l'attaquer du côté de

ses talens, de lui apprendre qu'il se flatte à tort de vivre dans les
Siècles futurs, puisqu'il n'a point votre suffrage; mais il falloit s'en
tenir là, & ne point salir votre bouche sacrée par des propos de halle,
que Saint Paul ne vous a certainement pas appris. Que voulez-vous
qu'on pense d'un Archevêque qui, parlant à ses Diocésains, leur
déclare charitablement que tout ce que l'histoire apprendra à nos
neveux sur le compte de M. de Voltaire, c'est qu'il fut un Auteur
mercénaire, qui varia ses talens, & qui multiplia ses productions par
le bas motif d'un vil intérest; un vagabond chassé de sa patrie.... Un



8

apostat méprisable, népour le malheur de ce Siècle, un Historien sans
foi.

Je suis persuadé que l'Histoire n'apprendra rien de tout cela à nos
neveux. Il y a grande apparence du moins que votre Lettre Pastorale ne
le leur apprendra pas. Après ce beau compliment fait à M. de Voltaire
vous l'exhortez à se rendre docile aux invitations de la grace. En
vérité, Monseigneur, si vous ne connoissez pas d'autres moyens pour
amener les pécheurs à résipiscence, je doute fort que vous enrichissiez
jamais le Paradis de vos conquêtes.

L'Auteur d'Emile ne devoit pas être oublié dans cette bruiante
sortie que vous faites contre [3] tous les Auteurs de votre siècle. Le
Prélat illustre dont les vertus & les éminentes qualités sont autant
l'ornement de l'Episcopat que l'édification de la Capitale, se hâta,
dites-vous, d'arracher Emile des mains des Fidèles, & de les garantir
par la sagesse de la condamnation, de l'air contagieux que cet Ecrit
exhale.

J'ignore si le Mandement de votre Confrere Christophe de
Beaumont a arraché Emile des mains de beaucoup de Fidèles, j'oserois
croire cependant qu'il est resté dans son Diocèse plus d'Exemplaires
de mon Livre que de son Mandement. Ce que je puis assurer, c'est que
la profession de foi du Savoyard ne fera jamais autant de mauvais
Citoyens que l'air séditieux qu'exhalent vos Mandemens; il ne faudrait
que dix ou douze Prélats comme M. de Beaumont & vous, Monseigneur,

sauf le respect dû à vos éminentes qualités, pour mettre toute
l'Europe en feu; & je sçais bien que si j'étois Roi de France, vous ne
feriez pas longtemps l'édification de mes Etats.

Que fut alors l'Auteur d'Emile, cet homme quijusques-là avoitfait
une si vaine ostentation de sa modestie & sa modération! quelle
vapeur exhale ce mont d'orgueil dès qu'il se sentitfrappé! toujours du
figuré, Monseigneur, mon Livre exhale un air contagieux, j'exhale
moi-même des vapeurs; mais je vous fais grace du Stile. Je comprends
que les bons faiseurs ne sont pas communs dans votre pays; il étoit
juste d'ailleurs d'occuper de préférence de pauvres Régens que les
Tribunaux ont rendus oisifs.

Le public, qui a lu ma Réponse au Mandement de M. de Beaumont,
décidera si ce mont d'orgueil n'a exhalé que des vapeurs; je me flate
du moins qu'il me justifiera sur le reproche que vous [4] me faites de
m'être défendu en forcené qui ne connoissoit plus ni mesure ni
bienséance.

Quant à vous, Monseigneur, je ne vous veux aucun mal de tout ce

que vous avez dit de l'Auteur d'Emile; je n'ai point pris le change sur



9

les apostrophes épisodiques qui forment la Préface de votre Lettre
Pastorale. Il est aisé de voir que mes Confreres & moi ne sommes là
que comme un hors d'œuvre, & que c'est moins à nous que vous en
voulez qu'au Parlement. A quel propos, en effet, vous seriez vous
élevé aujourd'hui contre des Ecrits qui sont depuis si longtemps entre
les mains de tout le monde? Avouez-le, Monseigneur, en vous
déchaînant ainsi contre les Philosophes modernes, vous avez voulu
faire entendre que l'intérêt de la Religion a dicté tout ce que vous dites
en faveur des Jésuites, & que les Arrêts dont vous vous plaignez sont
une suite des principes d'irréligion & d'impiété, que vous avez cru
appercevoir dans nos ouvrages.

Mais convenez, Monseigneur, qu'il y a bien de la mal-adresse dans
cette tournure; car enfin, les Pariemens, qui sçavent tirer parti de tout,
ne manqueront pas de dire qu'ils ont proscrit avant vous les mêmes
livres qui allument aujourd'hui votre bile épiscopale, & que c'est par
une suite du même zèle pour la Religion, qu'ils ont foudroyé l'Institut
des Jésuites.

C'est donc gratuitement, & contre l'intérêt même de vos protégés,
que vous nous déchirez aussi impitoyablement dans votre Lettre
Pastorale. Vous vous attendez peut-être, Monseigneur, à quelque
vengeance éclatante de ma part; mais je ne suis point Prêtre, je sçais
pardonner. Je fais plus, car c'est pour vous, c'est pour vos amis que je
prends aujourd'hui la plume. Ma générosité vous étonne, Monsei-
[5]gneur; un Protestant voler au secours des Jésuites! Jean-Jacques
Rousseau faire cause commune avec Christophe de Beaumont & Jean-
François de Montillet; ce trait de bizarrerie manquoit à mon histoire;
mais après tout je n'ai pas plus à me louer que vous de la mauvaise
humeur des Pariemens; & ce seroit, je vous l'avoue, un grand plaisir
pour moi de leur donner quelque mortification.

Ne croyez pas toutefois que ce soit en prenant la défense de
l'Institut des Jésuites que je prétende me vanger des Tribunaux qui
l'ont proscrit: ce moyen a trop mal réussi jusqu'à présent; je vois que
les d'Eguilles, & leurs pareils, ont avancé la dissolution de la Société;
que c'est votre Confrere Christophe, qui a banni du Royaume les
Jésuites du Ressort du Parlement de Paris: que sçai-je si votre Lettre
Pastorale n'aura pas le même succès à Toulouse. Que vous êtes bons
de fournir ainsi des armes à vos ennemis.

Jean-Jacques Rousseau va prendre une route toute opposée à la
vôtre. Loin de critiquer hors de saison les Arrêts des Pariemens, je
veux au contraire prouver qu'ils sont justes, qu'il n'y a pas le sens
commun dans tout ce qu'on a dit jusqu'ici pour la défense des Jésuites;



10

qu'ils ont tort de se croire liés par leurs vœux, & qu'ils peuvent
consentir sans scrupule au serment qu'on veut leur arracher. Par-là je
les enchaîne dans le Royaume, & je me vange à coup sûr des
Pariemens.

Vous faites les plus grands efforts, Messeigneurs, pour intimider les
consciences de ces infortunés, en leur rendant problématique la
compétence de leurs Juges; toutes vos Instructions Pastorales ne
roulent presque que sur ce [6] point. Mais, lorsque dans un Procès
criminel on s'attache si fortement à l'incompétence du Tribunal, il est
rare qu'on augure bien de l'innocence de l'Accusé: s'il y a
véritablement abus dans l'Institut des Jésuites, est-ce les justifier que
d'écrire des Volumes pour établir que des Magistrats séculiers ne
peuvent pas juger l'abus d'un Institut Religieux? Si vous croyez au
contraire que l'Institut n'est pas abusif, il falloit, laissant à l'écart le

moyen d'incompétence, vous attacher à prouver l'iniquité des Juges;
il falloit accuser la haine & l'envie, & non pas le défaut de pouvoir;
établir par de bonnes raisons l'injustice, l'inhumanité, l'inquiétude des

Magistrats, & vous en tenir là.
N'est-ce pas, après tout, le comble de l'idiotisme, de prétendre que

les Officiers du Prince, les Ministres de sa Justice souveraine, ne soient
point compétens pour décider si les Loix d'un Institut Religieux sont
compatibles avec les Loix de l'Etat? Vous convenez vous-mêmes,
Messeigneurs, qu'un Ordre religieux ne peut acquérir de possession
qu 'avec l'agrément du Souverain. Je n'examinerai point ici quelle étoit
la possession des Jésuites en France, si l'abus peut donner d'état; mais
puisque, de votre aveu, les Jésuites n'ont pu en acquérir qu'avec
l'agrément du Roi, comment pourroient-ils le conserver sans son
agrément? Qu'avez-vous à répondre à un argument si simple? Un
Ordre religieux n 'obtient, selon vous-même, d'établissement légal, que
de la puissance civile; c'est par elle, qu'il existe dans l'Etat. Comment
donc pouvez-vous conclure de ce principe, que le Magistrat séculier
doit tout au plusprêter son autorité à la Puissance ecclésiastique, pour
obliger le Religieux rebelle à rentrer dans la regle; & qu'il ne sçauroit
avoir une compétenceplus étendue? Si les Monclars, les [7] Chalotais,
les Bonrepos avoient raisonné ainsi dans leurs Plaidoyers, Christophe
de Beaumont & Jean-François de Montillet n'auroient point fait de
Mandement en faveur des Jésuites.

Lorsqu'on veut juger un Institut religieux, il s'agit seulement, dites-
vous, de sçavoirs'il convient à l'Eglise chrétienne, s'ilpeut contribuer
à son édification. Je vous demande pardon, Messeigneurs, il s'agit
aussi de sçavoir s'il convient à l'Etat, s'il ne tranche pas avec les Loix



11

de l'Etat, s'il n'est point propre à faire de mauvais Citoyens, & tout
cela pourrait bien être de la compétence du Magistrat séculier. C'est
à l'Eglise sans doute, & personne ne l'a jamais contesté, d'examiner
si la route où s'engage un Religieux, est bien sûre dans l'ordre du
salut; mais le Souverain, ou ses Officiers, ont, je pense, le droit
d'examiner si cette route est sûre dans l'ordre politique.

Un spectacle bien agréable aux yeux d'un Philosophe, c'est celui
que donnent au monde, depuis plusieurs siècles, la Puissance
ecclésiastique & la séculière; je crois voir deux Seigneurs voisins, disputans
sans cesse fur l'étendue de leur territoire, & s'observer du matin au
soir, la toise à la main. Le Parlement trouve par-tout du temporel, les
Evêques par-tout du spirituel. On ne peut point contester qu'il n'y ait
du spirituel dans l'Institut d'un Ordre religieux; mais est-ce assez pour
conclure que tout y est spirituel & que la connoissance doit en être
interdite aux Tribunaux séculiers? Un Ordre religieux n'aurait donc
qu'à mettre en regle les principes les plus pernicieux à la Société, les
plus contraires à la sûreté du Prince & à la tranquillité de l'Etat?

Raisonnons un peu, Messeigneurs: le Parle[8]ment conteste-t-il à

l'Eglise le droit de juger ce qu'il y a de purement spirituel dans un
Institut religieux? Prétend-t-il s'arroger le pouvoir de le réformer, ou
de juger de sa bonté dans l'ordre de la grace? Il me semble que le
Parlement a déclaré le contraire en plus d'une occasion. Mais un Ordre
religieux aura-t-il le droit de s'introduire dans un Etat, parce que son
Institut sera approuvé par l'Eglise? Ne sera-t-il pas au pouvoir du
Monarque local de lui en fermer l'entrée? Le Souverain du territoire
sera-t-il sans compétence pour examiner par lui-même ou par ses

Officiers, si cet Ordre, approuvé par l'Eglise, est tel qu'il puisse être

reçu ou conservé sans péril dans ses Etats.
Supposons par exemple que le Fondateur d'un nouvel Ordre

religieux se présentât aujourd'hui à la Cour de Versailles, à la tête de

sa Milice, & qu'il demandât au Roi la permission de s'établir en
France? Louis XV, à qui la postérité donnera le titre d'ami des Loi,
comme son siecle lui a donné celui de Bien-Aimé, ne manquerait pas
de renvoyer ce Fondateur au Parlement pour y faire examiner le nouvel
Institut. Or je vous le demande, Messeigneurs, ne seriez-vous pas les

premiers à rire de ce Fondateur, s'il disoit au Roi en votre présence ce
qu'on lit dans vos Instructions Pastorale? «Sire, l'état Religieux
présente l'idée d'un état de perfection; c'est, suivant Saint Thomas,
une Ecole spirituelle où l'on se forme à la pénitence & à la perfection
chrétienne; cette terre de bénédictions ne serait plus qu'une terre
maudite, s'il y germoit ou croissoit aucune ivraie qu'on ne pût arracher



12

que par la main du Magistrat séculier. Nous apportons aux pieds de
Votre Majesté un Institut qu'un saint Concile a appelle pieux, que
plusieurs Papes & nombre [9] de Prélats ont trouvé très-saint. Est-ce
à votre Parlement de prononcer après des témoignages si respectables?
Tout est spirituel dans notre Institut, & par conséquent votre Parlement
n'est pas compétent pour en connoître. Van-Espen nous enseigne, Sire,
que la connoissance de toutes les nouvelles Religions appartient au
Saint Siege. Nous sommes dégagés du siecle & de son commerce; tout
est spirituel, tout est céleste dans l'armure que nous portons, dans le
service que nous offrons: l'œil du Magistrat politique profaneroit ce
Code sacré que nous tenons dans nos mains. Il s'agit du Royaume de
Jesus-Christ, qui n'est pas de ce monde, & qui par conséquent, Sire,
se gouverne par d'autres Loix que par celles d'une Police nationale; ce
n'est point là en effet une région où s'étende le ressort de la
Magistrature séculière.»

Vous devinez aisément, Messeigneurs, quelle seroit la réponse du
Roi à un pareil discours: J'oserois assurer que Christophe de Beaumont
lui-même, se trouvant à la place de Louis XV, repousseroit avec
indignation un pareil raisonneur. «Que m'importe, lui diroit-il, que le
Saint Siege, & nombre de Prélats ayent approuvé votre Institut. Je

veux bien croire qu'il est saint & qu'il peut conduire en Paradis; mais
avant que de vous admettre dans mes Etats, je prétends m'assurer que
vos Loix n'ont rien de contraire à celles de mon Royaume. Je veux
sçavoir si votre Milice est véritablement toute spirituelle, & si elle ne
se propose de combattre que sous l'étendart de la Croix. Il est bien
étrange que vous prétendiez me forcer à vous admettre sans examen.
Votre armure est toute spirituelle, votre Royau[10]me n'est pas de ce
monde, à la bonne heure. Mais comme le mien est de ce monde, &
que je dois faire tout ce qui est en mon pouvoir pour le conserver en
paix & tranquillité, je veux examiner si votre police spirituelle peut
compatir avec la police nationale observée dans mes Etats. Tant que
vous ne serez pas dans mon Royaume, gouvemez-vous par les Loix
qu'il vous plaira; mais puisque vous demandez à vous y établir,
permettez-moi de m'assurer que les Loix de votre monde sont d'accord
avec les Loix du mien.»

Voilà, Messeigneurs, ce qui, je pense, seroit sans réplique: & je suis
bien persuadé qu'après une pareille réponse, le Fondateur reconnoîtroit
la compétence du Parlement. Mais les stupides Partisans des Jésuites
ne sont pas vraiment de si bonne foi; je sçais qu'entre tant d'autres
Privileges, la Société possédé éminemment celui de dénaturer les idées
les plus simples, & de faire extravaguer les têtes les plus sensées. On



13

auroit beau vous prêcher, Messeigneurs, vous n'en démordrez pas. Le
Parlement sera toujours incompétent, quoiqu'on puisse vous dire, &
Jesus-Christ lui-même ne réussirait pas à changer l'intrépide
Christophe de Beaumont. Quel homme, bon Dieu! Ou plutôt quel
héros, si par un heureux hazard la vérité s'étoit nichée dans sa tête!

Votre dernier retranchement, Messeigneurs, est la nature &
l'irrévocabilité des Vœux faits par les Jésuites. C'est là que vous
triomphez, & qu'il vous est facile de jetter de la poussiere aux yeux
des imbécilles. Que le Parlement soit compétent pour juger de
l'incompatibilité des Loix d'un Ordre Religieux avec les Loix de l'Etat, c'est
une chose dont on conviendra à la longue, [11] parce qu'on ne peut le
nier sans un excès de stupidité & de fanatisme, dont très-peu de gens
sont susceptibles. Mais Christophe de Beaumont & Jean-François de
Montillet souffriraient le plus affreux martyre avant de convenir de la
compétence des Pariemens en matière de Vœux. Comment se persuader,

en effet, que l'autorité séculière puisse exercer son empire sur des

engagemens qui sont entre notre cœur & Dieu? Le Parlement a-t-il
reçu le pouvoir de lier les consciences? Est-ce avec un glaive civil
qu'on peut briser des nœuds spirituels? Les Jésuites devraient-ils se
croire en sûreté de leur salut, s'ils violoient la parole qu'ils ont donnée
à Dieu, parce que des Magistrats séculiers auront déclaré que cette
parole étoit nulle? S'agit-il ici d'un contrat entre des citoyens soumis
à la même jurisdiction? Si celui qui a promis est assujetti aux Loix de
l'Etat, celui qui a reçu la promesse est au-dessus de toute Juridiction
humaine; c'est à son Tribunal seul que peuvent être portées les causes
où il est intéressé. Le Parlement peut-il donner quelque assurance que
le Ciel ratifiera ses Jugemens, & qu'en paraissant devant Dieu, les
Jésuites qui auront fait le serment qu'on leur demande, appaiseront la
colere du souverain Juge, en lui présentant des formules d'Arrêts.
Quels garants pour ces Apostats, que les Monclars, les Caradeucs, les

Riquet, les Dudon; de pareils Casuistes sont-ils des guides bien sûrs

pour le salut? Les Loix de l'honneur s'unissent ici à celles de la
Religion; Quel cas feroit-on dans le monde d'un Jésuite, qui, pour
éviter le bannissement, se rendrait apostat & parjure? De quel œil les

Magistrats eux-mêmes les verraient-ils rentrer dans le siecle pour y
donner le scandaleux spectacle d'une lâche désertion? [12] N'est-ce
donc pas le comble de l'injustice & de la tyrannie, d'exiger des
Jésuites un serment qu'on convient ne pouvoir être fait avec honneur,
& que leurs Juges ne feraient pas, s'ils étoient à leur place?

Voilà, Messeigneurs, ce qu'on a dit jusques-ici de plus raisonnable
en faveur de vos bons amis; & je ne suis pas étonné que des



14

sophismes si spécieux ayent pris racine dans nombre de petites têtes.
Discutons toutefois de sens froid vos raisonnemens; oubliez pour un
moment que je suis Hérétique. Car j'avoue qu'en cette qualité je suis
encore un garant moins sûr que le Parlement; mais si mes raisons sont
bonnes, qu'importe quelle Religion je professe.

Je soutiens d'abord, Messeigneurs, que tout ce que vous dites là,
pour affermir les Jésuites dans leur fanatisme, ne conclut rien contre
le Parlement, & qu'il ne peut y avoir de tyrannie à remplir son devoir.
Il faut toujours en revenir au mérite du fonds. L'Institut est-il abusif,
ou ne l'est-il point? S'il ne l'est point, ceux qui l'ont jugé tel sont des
hommes, ou bien abominables ou bien aveuglés. Mais si l'Institut est
véritablement infecté des vices qu'on lui reproche, les Magistrats
pouvoient-ils s'empêcher de le proscrire, & avec lui tous ceux qui le
professent? Cet Institut est accusé de faire de mauvais citoyens, il étoit
naturel de retrancher de la Société civile ceux qui ne veulent point se
détacher de l'Institut. Je ne vois rien de plus simple & de plus
conséquent.

On a jugé que l'Institut étoit incompatible avec les Loix du
Royaume, que les principes de cet Institut étoient un épouventail
continuel pour la tranquillité civile; que dans le cœur de chaque Jésuite
Français, couvoit un germe d'ambition [13] & d'indépendance que le
moindre souffle ultramontain pouvoit mettre en fermentation. Y auroit-
il de la prudence à conserver de pareils hôtes? Le même Arrêt qui a

proscrit l'Institut des Jésuites, auroit dû prononcer le banissement de

quiconque s'obstineroit à y demeurer attaché. On ne l'a point fait
cependant, dans l'espérance que les Membres de la Société
reviendraient enfin sur eux-mêmes, ou qu'ils se garderaient du moins
de manifester au-dehors leur opiniâtre adhésion aux maximes favorites
de leur Ordre. Comment se sont-ils conduits depuis la dissolution de
la Société? Quels libelles séditieux! Quelles manœuvres ténébreuses!
Us ont fait tout ce qui étoit en leur pouvoir pour souffler dans les

esprits le feu du fanatisme, & allumer une guerre fatale entre les deux
Puissances. Si tout ce qu'il y a de Prélats éclairés ont sçu jusqu'à
présent se défendre de leur intrigue, on auroit vû tôt ou tard le
fanatisme ravager, la torche à la main, toutes les Provinces de la
France, & les sages mêmes se seraient trouvés enveloppés, malgré eux,
dans l'embrasement général.

Que les Jésuites ne s'en prennent donc qu'à eux-mêmes, si le
Parlement fait aujourd'hui ce qu'il auroit déjà pû faire en jugeant
l'Institut. En vain m'opposerez-vous les liens de l'honneur & de la
conscience; plus vous prouverez que les Jésuites ne peuvent abjurer



15

leur Institut, plus vous établirez la nécessité de les chasser. Quel est le
Souverain qui voudrait souffrir dans ses Etats des gens qui se croyent
obligés, en honneur & en conscience, à professer des principes
contraires à son autorité. Qu'importe que les vœux soient d'un ordre
spirituel, lorsqu'ils donnent l'être à des maux temporels? S'il y avoit
un ordre d'hommes qui promît à Dieu [14] d'être mauvais Sujets,
croyez-vous de bonne foi que le Souverain ne pourrait pas déclarer
nulle une semblable promesse, ou chasser de ses Etats ceux qui lui
contesteraient ce pouvoir? Le serment du mariage est, je pense,
quelque chose de spirituel, il arrive cependant tous les jours que les
Tribunaux séculiers déclarent nuls & non valablement contractés les
mariages qui l'ont été contre les Loix du Royaume; comment ne
pourroient-ils pas déclarer nuls des vœux, qui sont non-seulement
formés contre les Loix de l'Etat, mais qui attaquent directement les
Loix de l'Etat.

Si les Jésuites sont assez malheureux pour se croire liés par des

vœux qu'une autorité légitime a déclarés nuls, ce n'est pas la faute du
Souverain, ni des Ministres de la Justice. Ils sont à plaindre sans doute
de croire leur conscience intéressée à tenir à Dieu une promesse qu'ils
ne pouvoient pas lui faire: ce n'est pas le Parlement qui doit les guérir
de leurs scrupules. Pour moi si j'étois tourmenté par de pareils
syndereses, je prendrais l'Evangile à la main, & me prosternant
humblement devant le Juge de toute Justice: «Grand Dieu, lui dirois-je,
daignez répandre sur moi dans ce moment critique un rayon de cette
lumière bienfaisante qui dissipe les prestiges de l'erreur & les fausses
lueurs d'une conscience troublée; placé entre deux devoirs que mon
cœur trouve incompatibles, indiquez-moi, Seigneur, la route que je dois
tenir. Je sçais, ô mon Dieu, que votre justice rédoutable n'épargnera
point une ame parjure, qui violera les sermens qu'elle a faits devant
vous; mais je sçais aussi que vous ne reçûtes jamais des sermens
criminels, & que votre équité [15] ne réclamera dans aucun temps
l'exécution d'une promesse que l'homme n'a pû vous faire. Si je
consulte la Loi que vous avez tracée dans ce Livre sacré, j'y trouve
que la fidélité & l'obéissance à mon Roi est de tous les hommages que
vous exigez de mon cœur, celui que vous m'avez prescrit d'une
maniéré plus claire & plus précise. Je suis donc assuré de ne pas vous
déplaire tant que je garderai, à l'égard de mon Souverain, le serment
de ma naissance, & je suis encore assuré de ne pas me tromper,
lorsque je regarderai comme nuls des vœux qui dérogeront à ce
premier vœu. Mais, Seigneur, c'est ici que commence ma perplexité.
Vous avez lû dans le fonds de mon cœur au moment que je vous



16

promis de vivre sous les Loix d'un Institut approuvé de votre Eglise.
Vous sçavez que je ne prétendis point, en formant ces nœuds sacrés,
briser celui que vous aviez déjà formé de vos mains, en me faisant
naître; j'étois Français avant ma profession, & j'ai cru l'être après mes
vœux. J'aurais repoussé avec horreur, dans le moment de mon
sacrifice, l'idée d'un renoncement à un devoir si cher & si sacré; ma
conscience me dit assez que si les vœux que je formai étoient
véritablement contraires aux intérêts & à l'autorité de mon Roi, je puis
croire que j'en suis affranchi, & que vous ne me demanderez pas
compte d'un serment qui n'a pû me lier. Mais qui est en droit de
m'assurer que mon serment offensoit le Monarque sous les Loix
duquel vous m'avez fait naître? C'est-là le point fixe que je cherche,
& sur lequel je voudrais m'appuyer; d'un côté ma raison me dit que
mon Souverain est le Juge légitime de la [16] compatibilité des Loix
de son Etat avec celles que j'ai juré de suivre, & il me semble que si
c'étoit-là une erreur, jamais votre justice ne pourrait m'en punir. Mais
je vois d'autre côté des saints Prélats qui m'invitent à vous tenir la
parole que je vous ai donnée, & qui m'attestent que l'autorité séculière
ne peut me dégager des liens que la Religion a serrés. Je m'abandonne,
Seigneur, à vos saintes inspirations, vous voyez la pureté de mon cœur,
hâtez-vous de me parler, puisqu'il n'y a que vous que je veux croire».

J'oserais vous assurer, Messeigneurs, que si après une pareille
priere, vos Jésuites vouloient prêter sincèrement l'oreille à la voix de
leur Dieu, ils ne se feraient point bannir du Royaume. Pour moi je leur
conseille après avoir lû avec attention les différens Réquisitoires qui
ont couru la France, d'analyser sans prévention vos Instructions
Pastorales; je ne connois rien de plus capable de tranquilliser leur
conscience.

Quelle maniéré en effet de défendre un Institut accusé de tant de
vices! Vous ne vous êtes pas seulement donné la peine, Messeigneurs,
d'entamer la question du Procès, vous vous répandez en éloges sur les
Membres de la Société, vous entassez des suffrages, vous citez des

Conciles, vous invoquez la sainteté du Fondateur, vous nommez les
Saints de l'Ordre; mais tout cela prouve-t-il que l'Institut n'est point
abusif?

Un Saint peut être un fort mauvais politique; un Saint peut avoir de
fausses idées sur la Religion, & les avoir de bonne foi; un Saint peut
tracer un plan susceptible d'ampliations dangereuses; un Saint
Espagnol a pû croire [17] que le Pape avoit le droit d'envoyer dans
tous les Etats chrétiens, prêcher une Mission immédiate; & que toutes
les Couronnes étoient soumises à la Thiare.



17

Ce n'est point l'Institut qui a formé les Saints dont vous parlez avec
tant d'emphase; je doute qu'on eut jamais canonisé un Jésuite qui
aurait exactement suivi l'Institut; mais il y a eû des Saints dans cet
Ordre, malgré l'Institut, parce que c'est la charité qui fait les Saints,
& qu'on peut aimer Dieu sous un Institut qui cache le mal sous l'apparence

du bien, qui prescrit, à la vérité, une obéissance dangereuse; mais
dont l'application appartient à un conducteur trop instruit du secret des
consciences, pour se méprendre dans le choix de ses Agens. N'avez-
vous pas remarqué, Messeigneurs, que les Saints Jésuites étoient de
bien petits personnages dans leur Ordre; on les gardoit pour la décoration,

& pour être cités dans le besoin.
Il suffit, après tout, qu'un Institut puisse former de mauvais

Citoyens, préparer des Sujets dangereux dans l'occasion; il n'y a point
de Sainteté qui tienne, je ne voudrais point nourrir dans mes Etats des

Religieux qui, en suivant leur Institut, pourraient nuire un jour à mon
autorité.

C'est faire certainement beaucoup de grace aux Jésuites, que de les
attaquer à raison du mal qu'ils peuvent faire, & de passer sur celui
qu'ils ont fait; mais comme les longs ouvrages vous ennuyent, Messei-
gneurs, je veux vous épargner le triste détail de tout ce qui a été

pratiqué par les Jésuites depuis leur établissement en France. Je me
contenterai de vous faire remarquer ce qui vient de se passer
récemment [18] sous nos yeux à Paris, à Aix, à Toulouse. Dans quels
égaremens le fanatisme Jésuitique n'a-t-il pas entraîné certains
Magistrats? Quels efforts n'ont point fait vos Ouvriers évangéliques,
pour diviser les Pariemens, pour jetter la dissention dans les familles
les plus unies, pour introduire le schisme dans tous les Ordres de
l'Etat. Quels sentimens anti-citoyens n'ont-ils pas fait éclater à la vue
des désordres qui ont consterné la Nation; les outrages faits à la
Magistrature ont été des sujets de triomphe pour toute la Société.
J'avoue qu'ils n'ont pas à se louer des Pariemens: cependant, s'ils
étoient vrais Citoyens, ils auraient séparé l'intérêt personnel de l'intérêt
public, ils n'auraient point fait des vœux pour la ruine des Loix, ils
n'auraient point cabalé pour rendre plus difficile le retour de la paix.
Ils vouloient entraîner l'Etat dans leur chute, bouleverser tout pour
paraître avec moins d'opprobre devant les Nations étrangères, & pour
rendre moins humiliante une proscription qui se trouverait confondue
dans un désordre général; mais le Ciel avoit marqué l'époque de leur
destruction sous un regne ami des Loix, afin qu'elle fût regardée
comme leur ouvrage.



18

Les Jésuites ont appelle à la raison des Jugemens rendus contre eux;
mais à quelle raison, Messeigneurs? Est-ce à celle de quelques
fanatiques stupides, de quelques cailletes de Province, qui croyent
manquer leur salut en perdant des Directeurs qui le leur promettoient
à si peu de frais? Oh! les Jésuites gagneront leur appel à ce Tribunal.
Mais si c'est à la raison de la postérité, à la raison des gens éclairés &
indifférens, voici ce qu'ils diront. Les Jésuites sont accusés de
méconnoître toute autre autorité que celle de leur Général; on les cite
devant les [19] Tribunaux de la Nation & ils ne se présentent point,
leur contumace dispense de toute autre preuve. Nos Juges étoient
prévenus, disent-ils, le glaive étoit déjà levé; tout ce que nous aurions
pu dire ne l'auroit pas arraché des mains de nos bourreaux. Mais si
vous appeliez à la raison, leur dirai-je, il faut lui présenter des Pieces
authentiques pour qu'elle puisse prononcer sur votre appel. L'injustice
auroit triomphé, je veux le croire; mais l'équitable postérité, qui
tiendrait les pieces du Procès, vous auroit vengés de l'iniquité de vos
Juges. Que voulez-vous que pense un homme de bon sens qui dans un
siecle d'ici voudra prononcer sur cette grande affaire, & qui verra d'un
côté des accusations juridiques, discutées avec profondeur, de l'autre,
des libelles sans autorité & sans preuves: Ici des Officiers publics, qui,
en pleine audience, à la face de tout l'Univers, accusent les Loix d'un
Ordre religieux, & se rendent garans de la justice de l'accusation; &
là des Auteurs anonymes qui insultent les Juges au lieu de défendre
l'Accusé; des Mandemens, qui, s'ils passoient à la postérité, seraient
des pieces de conviction contre le Corps qu'ils ont essayé de défendre.

Quant à moi, Messeigneurs, voici le raisonnement que je fis avant
de lire l'Instruction Pastorale de M. l'Archevêque de Paris. Ce Prélat
est l'ami déclaré des Jésuites; ces bons Peres ne doivent avoir rien de
caché pour lui; il y a trois ans que la Société est accusée, & que ses
membres sont uniquement occupés à recueillir tout ce qui peut servir
à sa défense. Les génies de la Société doivent avoir fait les derniers
efforts pour fournir de bons matériaux à Christophe de [20] Beaumont:
& sans doute ce Prélat, écrivant après tous les Procureurs Généraux,
n'aura point manqué de discuter leurs objections, & d'anéantir les

moyens d'abus libellés contre l'Institut. Quel a été mon étonnement,
lorsqu'en lisant cette immense Instruction Pastorale, à la place d'une
discussion solide & approfondie, j'ai trouvé de froides déclamations,
des plaintes, des regrets, des éloges sans fin; une ennuyeuse
énumération de Papes, de Cardinaux, de grands hommes de tous les

genres qui ont estimé les Jésuites!



19

Lorsque j'ai été accusé de prêcher l'irréligion & l'athéisme, je ne
me suis pas justifié en citant les grands noms qui m'ont honoré de leur
amitié. Christophe de Beaumont auroit ri le premier de cette logique.
Il rapportoit les endroits de mon Livre, c'est là-dessus que je me suis
défendu. Peut-être n'ai-je pas réussi à persuader mes Juges, mais du
moins j'ai procédé en régie. Il en falloit faire autant en faveur des
Jésuites, Messeigneurs; car enfin, s'il y a abus dans l'Institut,
qu'importe que Baronius, Duperron, Commendon, Polus ayent loué cet
Institut. Prouvez qu'il n'y a point d'abus, c'est là le Procès. Quelle est
l'erreur, soit en morale, soit en politique, qu'on ne pût se flatter de
défendre avec une pareille méthode.

Si les Procureurs-Généraux avoient accusé la Société sur ce que ses
ennemis ont dit d'elle, sur le témoignage des Prélats qui ont condamné
sa morale & ses maximes, vous auriez raison alors d'opposer suffrage
à suffrage & autorité à autorité; telle attaque, telle défense. Mais vous
manifestez étrangement la foiblesse de votre cause, lorsque vous ne me
présentez que des éloges sans examen pour toute réponse à des chefs
d'accu[21]sation si distinctement coarctés, si fortement instruits, si
profondément discutés?

Quelle idée auriez-vous d'un Accusé, qui étant traduit à la
Tournelle pour crime de faux, lorsqu'on lui présenteroit les pièces de
conviction, ne diroit autre chose pour sa défense, sinon qu'il a toujours
passé pour honnête homme, que le Seigneur & le Curé de son Village
ont de l'estime pour lui, & que nombre de gens ont fait en différens
temps l'éloge de sa probité. Voilà le corps de délit, lui diroit-on,
prouvez que ces fausses signatures ne sont pas de vous, ou subissez la
peine des Faussaires.

Cette maniéré de justifier les Jésuites vous a cependant paru si
commode, Messeigneurs, que vous vous en êtes tenus là: il ne vous est
seulement pas venu dans l'idée qu'en parlant après tous les autres,
vous vous engagiez à répondre aux objections qu'on vous avoit faites.
S'il vous arrive quelquefois d'éfleurer le fonds de l'affaire, vous vous
ravisez bientôt après pour revenir à vos Papes, à vos Cardinaux, à vos
Evêques; vous mettez tout à contribution, sans songer qu'on feroit pour
le moins une aussi longue liste de grands hommes qui ont censuré
l'Institut. Ah! Messeigneurs, il n'est pas de cœur Français qui ne
frémisse, lorsque l'on vous verra mettre Henri IV. au rang des

Panégyristes de la Société. Quel Roi! Quelle mort! Quels soupçons! Je

ne puis y penser, moi qui ne suis point Français, mais qui suis homme,
sans que mes entrailles se troublent.



20

Que les Papes ayent fait l'éloge de la Société, je n'en suis pas
surpris; ce qui m'étonne c'est qu'il s'en soit trouvé un seul qui ait
condamné ses maximes. Avez-vous vû beaucoup de Souve[22]rains
faire le procès à leurs Généraux pour avoir ravagé le Pays ennemi?

Il me reste, Messeigneurs, bien d'autres réflexions à faire sur vos
Instructions soi-disant Pastorales; mais ce sera pour une autre fois; je
m'apperçois que j'ai déjà passé les bornes d'une Lettre, & qu'à suivre
pied à pied vos Mandemens, cela mènerait loin; qu'il me soit
cependant permis de vous représenter, en finissant, que si vous aimez
sincèrement les Jésuites, vous travaillerez à vous les conserver en
guérissant leurs scrupules. Que voulez-vous que fassent ces bonnes

gens, lorsque vous leur mettrez l'honneur & la conscience au devant
du serment qu'on exige d'eux? Vous ne vous contentez pas de leur
faire envisager comme un deshonneur l'obéissance à leur Prince, vous
vous étudiez encore à leur tourner la tête par la plus dangereuse de

toutes les séductions. Vous ne cessez de crier que la Religion est
perdue si on vous enleve les Jésuites, comme s'ils n'en étoient pas
assez persuadés. Sçavez-vous, au reste, Messeigneurs, que vous faites
là un fort mauvais compliment au Clergé séculier de vos Diocèses?
Quelle si grande perte faites-vous, après tout, par le bannissement de

ces Peres; croyez-vous que nombre de vos Prêtres ne vous feraient pas
d'aussi bons Mandemens?

Je suis avec un profond respect, &c,

A Neufchâtel le 15 Mars 1764.


	[Pierre-Firmin de La Croix], Jean-Jacques Rousseau, citoyen de Genéve, à Jean-François de Montillet, archevêque d'Auch

