
Zeitschrift: Bulletin d'information : études et documents / Association des amis de
Jean-Jacques Rousseau

Herausgeber: Association des amis de Jean-Jacques Rousseau

Band: - (1993)

Heft: -: La ville s'étend sur tout le pays : actes du colloque. Rousseau,
Neuchâtel et l'Europe

Artikel: La vénérable classe vers 1760 et l'affaire Rousseau

Autor: Hammann, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1080256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1080256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Gottfried Hammann

La Vénérable Classe vers 1760
et l'affaire Rousseau

Que peut bien dire sur l'affaire Rousseau et la Vénérable
Classe des pasteurs neuchâtelois l'historien théologien que
l'historien profane n'aurait déjà dit? A voir le récent
travail accompli par notre collègue Frédéric Eigeldinger, la
question n'est pas vaine. Tout semble avoir été cherché,
dit, interprété dans cette affaire, autant que les documents
subsistants le permettaient.

Alors, quelle pierre l'historien de l'Eglise et de la
théologie pourrait-il jeter dans le jardin de l'historien qui
a si bien analysé le conflit entre Rousseau et la Classe?

Vous m'offrez ce matin l'occasion d'un tel défi, et je
voudrais tenter de le relever, dans la modeste mesure de
mes investigations et de la perspective historiographique
dans laquelle je me place. Il est vrai que du point de vue
de l'historiographie des événements et des mentalités, il ne
me semble pas qu'il y ait du nouveau à produire en ce qui
concerne cette affaire. Tout récemment, Frédéric Eigeldinger

a remarquablement analysé le conflit sous cet angle,
relevant les incidences de caractères, de vanités, de ragots,
de besoins de pouvoirs dans cette affaire. Qu'il s'agisse de

l'orgueil du pasteur de Métiers, Frédéric-Guillaume de

Montmollin, ou de la susceptibilité bigote de la «Vénérable

Classe» (M. Eigeldinger parle du «jésuitisme» de



34 Gottfried Hammann

l'un et de l'autre!1), ou encore du comportement complexe
et bizarre de Jean Jacques, leurs effets sur le conflit ont été
largement étudiés et interprétés. Je n'y reviendrai donc pas.

En revanche, je voudrais profiter de cette communication

pour jeter un autre regard sur les relations entre les
deux acteurs, la Classe et Rousseau, dans une perspective
que l'historien théologien est peut-être mieux à même
d'ouvrir, celle de l'histoire de l'ecclésiologie, c'est-à-dire
du concept d'Eglise qui se profile en arrière-fond du
comportement de la Vénérable Classe. En effet, il ne suffit
pas, pour l'historien, de supputer derrière les faits et gestes
d'une corporation professionnelle, fût-elle de pasteurs, les
mobiles machiavéliques du maintien des privilèges et des

pouvoirs. Les stratégies ou les besoins corporatistes de
maintenir un pouvoir sont des explications certes plausibles
- et le clergé de la chrétienté occidentale en fournit de

remarquables exemples dans son histoire - mais ces
explications ne devraient pas suffire à l'historien pour comprendre

ce qui s'est passé dans cette affaire. S'agissant d'Eglise
et de clergé, à une époque où le religieux et le social
étaient toujours et encore étroitement liés, il convient de

poser la question des mobiles ecclésiologiques et théologiques

qui animèrent, entre autres, le débat.
C'est cette recherche que j'ai tenté de faire, sur la base

des Actes de la Vénérable Classe de la seconde moitié du
XVIIIe siècle. Les pasteurs neuchâtelois de l'époque
portaient-ils le souci non seulement de leurs privilèges de

1

Eigeldinger, Frédéric S., «Des Pierres dans mon jardin». Les
années neuchâteloises de J.J. Rousseau et la crise de 1765, Paris-
Genève, Champion-Slatkine, 1992, p. 240.



La Vénérable Classe et Rousseau 35

Corps de l'Etat, mais aussi d'un autre type d'héritage
auquel ils voulaient être fidèles, à tort ou à raison? Et si
oui, quels étaient les mobiles théologiques et ecclésio-
logiques qui animèrent la Classe dans le conflit avec
Rousseau?

Mes réponses à ces questions, telles que je vais brièvement

les décrire, peuvent se résumer ainsi:

1) A l'époque concernée, la Classe se considérait comme
porteuse et garante d'un héritage théologique et ecclésio-
logique: il s'agit de la tradition de la Réforme neuehâte-
loise telle que Farel et ses collaborateurs l'avaient léguée
à la Principauté deux cents ans auparavant. Cet héritage
recèle des aspects généralement peu étudiés par les historiens,

dont l'affaire Rousseau illustre les effets.

2) Ces effets se manifestent dans le conflit sur le plan
théologique; ils résonnent en arrière-fond de toute l'affaire.

3) Les effets de l'héritage farellien se manifestent également

sur le plan ecclésiologique: le comportement et les
décisions de la Classe reflètent une certaine conception de

l'Eglise qu'il importait, pour la Vénérable Classe, de
défendre et de transmettre.

4) En conclusion, je me permettrai de préciser sommairement

dans quelle mesure ces aspects de l'héritage farellien
véhiculaient un poison préjudiciable à la théologie et à

l'Eglise neuchâteloises, que l'affaire Rousseau ne fit
qu'illustrer de manière exemplaire.



36 Gottfried Hammann

L'héritage

Sur le plan de l'ecclésiologie, c'est-à-dire de la doctrine et
de l'organisation de l'Eglise institutionnelle, la réforme
protestante n'a pas légué à la postérité la formule magique.
Le mobile fondamental du mouvement réformateur fut
d'ordre sotériologique (il concernait le thème théologique
du salut), non d'ordre ecclésiologique (il n'avait pas
l'intention de fonder de nouvelles Eglises). Il est nécessaire
de rappeler cette évidence, pour comprendre que le type
d'Eglise réformée à la neuchâteloise, pas plus qu'à la
genevoise, n'a jamais été la panacée, malgré ce que
pouvaient prétendre ultérieurement les hagiographes de
l'histoire de la Réformation. L'ecclésiologie a été le talon
d'Achille de la réforme protestante.

Cette faiblesse est particulièrement vérifiable dans le
domaine de l'autorité institutionnelle: qui détient l'autorité
ecclésiale faîtière dans les Eglises réformées? Le mouvement

réformateur, Luther en tête, avait reconnu théologi-
quement au pouvoir civil (le prince ou le Magistrat des
villes) le droit d'exercer le jus reformandi, lorsque
l'autorité épiscopale traditionnelle ne l'exerçait pas. Durant
sa première phase, la Réformation a donc remis au pouvoir
temporel une compétence essentielle de l'autorité épiscopale,

celle de définir et d'entretenir la doctrine et la
pratique ecclésiales.

Mais, lorsque le mouvement réformateur se vit obligé
de devenir à son tour organisateur d'Eglises nouvelles,
c'est-à-dire lorsque la réforme espérée de l'Eglise fit long
feu et divisa irrémédiablement la chrétienté occidentale,
les nouvelles Eglises, de type confessionnel réformé,
s'arrogèrent à leur tour les droits de l'autorité épiscopale



La Vénérable Classe et Rousseau 37

indispensable à toute Eglise chrétienne. Ainsi naquit le
conflit entre les Réformateurs et les autorités temporelles
des territoires réformés. Les Magistrats refusèrent de
rétrocéder au nouveau clergé protestant la part d'autorité
épiscopale (le jus reformandi) que les réformateurs leur
avaient naguère reconnue et confiée.

Ainsi, nous pouvons lire dans les débats qui eurent lieu
autour des Ordonnances ecclésiastiques du XVIe siècle, y
compris à Neuchâtel du vivant de Farel, la tension entre
Eglise réformée et Etat à propos de l'autorité épiscopale,
chacune des institutions, clergé et gouvernement, en
revendiquant la part la plus importante pour diriger la
société.

Jamais l'ecclésiologie réformée ne fut à même de
résoudre pratiquement, institutionnellement cette tension.
L'histoire de la tradition réformée est parsemée
d'illustrations de ce conflit, à l'instar de l'affaire Rousseau. Et
peut-être seriez-vous bien hésitants pour répondre à la
question suivante: les Eglises réformées ont-elles ou non
une autorité épiscopale? Elles en ont une, en théorie, mais
cette théorie, cette ecclésiologie a toujours été ambiguë, et
donc controversée, car l'autorité épiscopale, pour être

théologiquement fondée, devait pouvoir s'exercer dans les
deux domaines ecclésiaux de la doctrine et de sa mise en
pratique (la discipline ecclésiastique).

Voici comment l'affaire Rousseau témoigne de ce
conflit d'autorité inhérent à la tradition réformée.



38 Gottfried Hammann

L'affaire Rousseau considérée du point de vue de la
théologie (ou de la doctrine confessée)

Pour la tradition théologique réformée, l'Eglise, dans sa
réalité institutionnelle, devait être non seulement une
communauté religieuse multitudiniste, mais aussi une
Eglise confessante, c'est-à-dire une Eglise dont tous les
membres étaient appelés à adhérer à une même confession
de foi. Telle est la caractéristique ecclésiologique inédite
des nouvelles Eglises issues de la séparation du XVIe
siècle, celle qui les distingue de l'Eglise romaine: on ne
peut pas être d'une Eglise réformée sans confesser la
doctrine officiellement reconnue par cette Eglise. La
soumission à la confession de foi a pris la place, dans ces
Eglises, de la soumission à la hiérarchie cléricale dans

l'Eglise romaine. D'où l'importance de l'enjeu.
Calvin et Farel furent en Suisse romande les ardents

défenseurs de ce type d'Eglise. A Neuchâtel, la Classe s'en
fit le garant: elle se disait inlassablement le surveillant de
la doctrine des Réformateurs et de la confession de foi qui
l'exprimait. Pour cela, elle se savait aidée par LL.EE. de
Berne et leurs collègues de Genève, et elle le rappelait de

temps à autre avec reconnaissance. Par exemple en juin
1761, où elle dit sa confiance

[...] en LL.EE. que nous regardons avec tant de raison
comme les défenseurs de la religion évangélique que l'on
professe dans la Suisse notre chère patrie2.

2 AEN, Actes de la Classe, t. XII, p. 27. (L'orthographe des citations
a été modernisée.)



La Vénérable Classe et Rousseau 39

Avant même l'affaire Rousseau, lors de l'affaire Petit-
pierre, la Classe fustigeait dans le pasteur Ferdinand
Olivier Petitpierre celui «qui prêchait une nouvelle doctrine
qui enfantait des divisions, des emportements et des
scandales...3». Veiller à la doctrine, elle-même garante de
l'unité, voilà bien l'une des tâches de l'autorité épiscopale,
autorité qui avait été reconnue et confirmée, dit et répète
avec entêtement la Classe, par les Articles Généraux de
1707, donc par le Souverain lui-même.

La Classe se voyait investie de cette responsabilité et
elle était convaincue que sa fidélité à l'héritage farellien de
la Réforme était en jeu sur ce point. Elle, non pas le
gouvernement, devait exercer cette autorité de type épis-
copal. Impossible d'énumérer ici les trop nombreux exemples

qui, dans les Actes de la Classe, illustrent ce fait. En
voici un, de 1761, avant l'affaire Rousseau. En novembre
de cette même année, la Classe est informée qu'un paroissien

de La Chaux-de-Fonds

se moquait de son baptême, que d'autres disaient
ouvertement qu'ils ne reconnaissaient point de mystères dans la
religion, qu'ils ne croyaient point la divinité de Jésus-
Christ ni l'authenticité de l'Ecriture sainte et d'autres
choses pareilles4.

La parenté avec les griefs reprochés à Rousseau est
évidente et la Classe va décider dans l'un et l'autre cas
d'intervenir, car la doctrine de la confession de foi
neuchâteloise est chaque fois en jeu. Laisser passer la
chose équivaudrait à renoncer à l'exercice de l'autorité

3 AEN, op. cit., t. XII, p. 36.
4 AEN, op. cit., t. XII, p. 54.



40 Gottfried Hammann

épiscopale en matière doctrinale, donc ne plus assumer la
responsabilité faîtière dont la Classe se croyait investie.

Lorsque Rousseau vient à Môtiers, en juillet 1762, il
peut communier dans la paroisse; ses entretiens avec le
pasteur de Montmollin, ses déclarations d'adhésion aux
principes théologiques de la Réforme lui servent de caution
confessante auprès de la Classe qui n'en demande pas plus.

Ce que dit Rousseau à son pasteur est une chose, ce
qu'il a écrit dans l'Emile en est une autre. La Classe ne
tarde pas à réagir dès septembre 1762 - mais toujours avec
le même souci, celui de la responsabilité épiscopale en
matière de doctrine. Il y a danger, dit-elle,

que l'ouvrage de Mr. Rousseau intitulé Emile, où il
attaque ouvertement la Révélation, ne produise de
mauvais effets dans ce pays. [...] Que notre intention au
reste n'était point de persécuter ou de nuire en aucune
façon à la personne de Mr. Rousseau, [mais] de marquer
notre zèle et notre attachement à la sainte religion5.

Je ne suspecterai pas la Classe d'hypocrisie et lui accorderai

crédit quand elle explique ainsi ses mobiles: elle ne
fait que continuer un ministère dont la Réforme farellierme
l'avait investie et qu'elle se croyait obligée de maintenir
«sans nul changement et selon l'usage» - ce sont là ses

propres termes. Et il est vrai que la cohérence entre le
prétendu accord de Rousseau avec la théologie de la
Réforme et la religion de l'Emile est loin d'être évidente.

Lorsque les choses se gâtèrent en février 1765, les
mobiles de la Classe restèrent les mêmes: elle était
persuadée de défendre la doctrine de la Réforme,

5 AEN, op. cit., t. XII, p. 117.



La Vénérable Classe et Rousseau 41

l'honneur de notre sainte et divine religion, l'édification
de nos Eglises et de celles de nos voisins, [qui] nous
impose la nécessité indispensable de mettre en usage tous
les moyens qui sont en [notre] pouvoir pour empêcher le
pernicieux effet de ces ouvrages scandaleux et impies6.

L'ambiguïté de cette autorité épiscopale répartie entre deux
pouvoirs apparaît dans les «remontrances» faites par la
Classe au Gouvernement neuchâtelois; elle a en effet
besoin de l'appui du temporel pour réaliser cette autorité.
En février 1765, elle lui rappelle

le zèle que vous avez toujours fait paraître pour conserver
notre sainte religion dans toute sa pureté au milieu de

nous, [et qui] donne lieu d'espérer [...] qu'il vous plaira
de faire intervenir votre autorité pour que des ouvrages
aussi pernicieux ne se répandent dans les Eglises de cet
Etat7.

Théoriquement, la répartition des tâches était bien celle
préconisée par les Réformateurs, en particulier par Farel:
l'autorité doctrinale devait être du ressort de la Classe, son
application pratique de celle du bras séculier! La Réforme
n'avait pas été aussi novatrice que cela et ses héritiers
traînèrent à leur manière le boulet du conflit entre les deux
pouvoirs, investis respectivement d'une partie de la charge
épiscopale en matière doctrinale. Après deux cents ans,
l'exercice de cette charge manifestait toujours et encore les
mêmes motifs conflictuels: on pouvait certes distinguer la
doctrine et son application (la discipline) sur le plan
théorique, mais en pratique elles étaient trop imbriquées

6 AEN, op. cit., t. XII, p. 198.
7 AEN, op. cit., t. XII, p. 198.



42 Gottfried Hammann

pour pouvoir être exercées par des autorités séparées, voire
antagonistes.

Au plus fort du conflit entre Rousseau et la Classe (par
l'intermédiaire surtout du pasteur de Montmollin), la
Compagnie tint toujours le même langage: il fallait et il
suffisait que Rousseau adhérât aux affirmations fondamentales

de la théologie chrétienne, telle qu'elle était formulée
dans la confession de foi réformée. La Classe ne pouvait

le reconnaître digne de la communion des fidèles tant
qu'il ne manifesterait pas à tous égards les sentiments
d'un vrai chrétien, en déclarant solennellement en
consistoire qu'il croit en Jésus-Christ mort pour nos
offenses et ressuscité pour notre justification, en
témoignant de plus le regret qu'il a de tout ce qu'il peut
avoir écrit contre une telle foi, et en général contre la
révélation8.

Seule cette confession de foi pouvait convaincre la Classe

que Rousseau était bien un membre de l'Eglise réformée.
Après les événements, lorsqu'au printemps 1766 elle
transmettra au Roi sa version de l'affaire, elle répétera encore

qu'il ne devait être fait à monsieur Rousseau d'autres
questions par rapport à la foi que sur l'article fondamental
de la mort et de la résurrection de J.C., [mais que M.
Rousseau] publiait par toute la terre dans ses écrits qu'il
n'était pas en effet dans la communion d'une même foi
avec nous; par là, il nous mettait dans la nécessité ou
d'agir à son égard comme nous avons fait, ou d'être nous-

8 AEN, op. cit., t. XII, p. 203-204.



La Vénérable Classe et Rousseau 43

mêmes en scandale au public, en rendant suspect soit la
pureté de notre foi soit la sincérité de notre zèle9.

Etre ou ne pas être l'autorité épiscopale en matière de
doctrine réformée! Telle était la question théologique qui
se posait à la Classe dans l'affaire Rousseau.

L'affaire considérée du point de vue de l'ecclésiologie
(ou de la discipline ecclésiastique)

Sur ce plan se vérifie la question de l'exécution du pouvoir
ecclésiastique (alors que sur le plan de la doctrine se
vérifiait celle de l'énoncé théologique à confesser par les
fidèles). C'est l'aspect le plus évident dans les événements
historiques de l'affaire, son point sensible, celui du pouvoir
judiciaire de l'ancien pouvoir épiscopal catholique-romain;
pouvoir que l'autorité temporelle des territoires réformés
n'avait jamais voulu reconnaître aux autorités ecclésiastiques;

le pouvoir dit «des clés», celui d'excommunier,
c'est-à-dire d'exclure de la communauté ecclésiale. Dans
l'affaire Rousseau, ce fut là une question ultra-sensible, car
posée par un éminent représentant de la nouvelle manière
de penser Dieu, le monde et les relations entre les deux.
Le XVIe siècle contre le Siècle des Lumières!

Quels furent ici les motifs du comportement de la
Classe? Des motifs d'inquisition? de despotisme? Les
termes apparaissent dans les documents, comme reproches
faits à l'époque à la Classe. Fidèle, toujours et encore à

son Réformateur Farel et à la lettre des Ordonnances de

9 AEN, op. cit., t. XII, p. 262.



44 Gottfried Hammann

son temps, la Classe demanda au Consistoire de Métiers
d'agir. A mon sens, elle ne s'en lava pas les mains, mais
voulut assumer les responsabilités acquises du temps de la
Réformation; elle respecta la collégialité et la répartition
du pouvoir épiscopal entre la paroisse et la Classe.
L'affaire Rousseau, ce fut, en bonne ecclésiologie réformée
du XVIe siècle, d'abord l'affaire de la paroisse de Métiers,
de son pasteur et de son consistoire admonitif. Tradition
reçue, la procédure consistoriale n'était pas remise en
question comme telle, elle fut reconnue juste et bonne,
puisqu'elle était «usage immémorial». Il n'en fut pas de
même de ses décisions, qui ne purent faire l'unanimité, ni
même dégager une majorité évidente.

En mai 1765, la Classe déclara vouloir respecter la
décision du Consistoire de Métiers, même si elle n'était
pas d'accord10. Elle garda ses distances et veilla de loin

«maintenir l'Etat tranquine» conrormernent «à nos
Constitutions et Articles généraux qui veulent que la
religion soit maintenue dans l'état où elle était lors de leur
confection12». Et «s'il arrivait quelque chose de fâcheux,
qui put porter atteinte aux Articles généraux», il faudrait
que LL.EE. de Berne interviennent comme elles s'en sont
portées garantes13. La Classe avait-elle ou non le pouvoir
d'excommunier, par elle-même ou par le consistoire admonitif?

Les réponses sont floues, aussi floues que toute la

10 AEN, op. cit., t. XII, p. 211.
11 AEN, op. cit., t. XII, p. 22
12 AEN, op. cit., t. XII, p. 36.
13 AEN, op. cit., t. XII, p. 64.

au respect des «droits tous», pour



La Vénérable Classe et Rousseau 45

tradition réformée à cet égard. Déjà du temps des
Réformateurs, les Magistrats s'étaient opposés avec énergie (et
succès) à toute tentative de réintroduire ce qu'ils appelaient
«le retour du papisme». Le pouvoir d'excommunication
sociale {Yexcommunicatio major) était la bête noire des
autorités temporelles - et pour cause! Nulle part en
territoire réformé, ce droit n'a été rendu aux clercs. En
revanche, les réformes calvinienne et farellienne avaient
rendu aux instances ecclésiastiques, par l'intermédiaire des
consistoires, le pouvoir de Yexcommunicatio minor, non
celle d'exclure de la société civile, mais de la communauté
ecclésiale pratiquante. Et c'est cette excommunication
mineure qui était en cause dans l'affaire Rousseau.

La Classe réaffirma que les Articles généraux
conféraient aux consistoires ce droit d'exclure, mais elle
hésita à faire le pas: elle n'a pas excommunié Rousseau
de droit. Non qu'elle ne l'eût désiré, mais parce que le
Consistoire de Môtiers n'avait pu prendre la décision,
divisé qu'il était sur la question. La Classe stigmatisa alors
le Gouvernement neuchâtelois qui ne voulut reconnaître
aux institutions ecclésiastiques ce droit de plus en plus
détesté et de moins en moins praticable. La Classe insista:

Que l'ordre de la discipline ecclésiastique soit maintenu
suivant la pratique usitée jusqu'à présent, tant dans les
consistoires que dans la Compagnie des pasteurs, [car] si
une fois l'usage est mis de côté dans ce pays, on ne saura
plus à quoi s'en tenir14.

La Classe était si préoccupée du maintien de son pouvoir
des clés, qu'elle accorda plus d'importance, dans ses

14 AEN, op. cit., t. XII, p. 219.



46 Gottfried Hammann

délibérations, à l'exclusion du diacre du Val-de-Travers
du Consistoire admonitif qu'à toute l'affaire Rousseau.
Compte tenu des procès-verbaux de ses séances, il s'avère
qu'elle se sentit davantage concernée par la première
affaire que par la seconde. Cela en dit long sur sa compréhension

de la portée philosophique et religieuse de ses
démêlés avec Rousseau! Toute atteinte à «l'usage» était
pour elle une atteinte à son passé réformateur, un effet de

sape de la tradition réformée, tradition à conserver
strictement, littéralement, contre vents et marées. Et pour cela,
il fallait, pensait-elle, s'opposer de toutes ses forces à tout
changement, tant en matière de doctrine que de pratique
institutionnelle. Le danger, pressentait-elle, était d'autant
plus grave que l'Etat, au fil des deux siècles postérieurs à

la Réforme, n'avait cessé d'augmenter ses pouvoirs et qu'il
menaçait de plus en plus sérieusement ceux dont la
Réformation avait investi ses ecclésiastiques...

L'héritage empoisonné!

L'affaire Rousseau illustre, sur le plan de l'histoire
neuchâteloise, à quel point cette question de l'autorité
épiscopale était un héritage empoisonné, involontairement
transmis à ses descendants par la Réforme calvinienne et
farellienne. Le protestantisme réformateur n'avait rien
résolu dans ce domaine, si ce n'est en divisant le pouvoir
épiscopal en affaires «extérieures» (le pouvoir de
juridiction de l'ancien épiscopat romain) et en affaires
«intérieures» (le pouvoir en matière d'énoncé doctrinal).
Répartition théorique qui, dans la pratique, fit rebondir à

intervalles réguliers le conflit des compétences, jusqu'à ce

que le Siècle des Lumières précisément eût tranché le



La Vénérable Classe et Rousseau 47

nœud gordien de manière radicale, contestée mais somme
toute prévisible, en séparant l'Eglise de l'Etat, le religieux
du social.

Les Actes de la Classe permettent de vérifier qu'en
1765 les pasteurs neuchâtelois commençaient déjà à se
faire à l'idée d'une pareille séparation15. Ils pressentaient
que le mur contre le changement ne tiendrait plus très
longtemps.

En attendant, ils avaient choisi la solution-piège: le
conservatisme à outrance. Des deux aspects de la réforme
protestante du XVIe siècle, du mouvement réformateur
initial, souffle de changement permanent (Ecclesia semper
reformandal) ils ne retinrent plus l'appel, se contentant de
n'entendre que celui de la seconde période, période de
l'institutionnalisation des Eglises réformées et de leurs
Ordonnances. Doctrine et discipline! Ce mot d'ordre les
enferma dans une tradition figée de «ce qui était acquis de

temps immémorial16». Le semper reformanda leur devenait

une consigne incompréhensible. Ils donnèrent priorité
à l'Eglise institutionnelle au détriment de la théologie
réformatrice et de son ouverture à la critique permanente.
Eût-elle gardé cette ouverture, dans la dialectique qui fut
celle de la Réformation entre le renouveau critique d'un
côté, la fidélité à la tradition de l'autre, son conflit
ecclésiologique avec Rousseau aurait pu devenir dialogue
théologique avec lui!

Il n'en fut rien, car la Classe s'était enfermée dans une
excessive fidélité à ce qu'elle croyait être son histoire. Elle

15 AEN, op. cit., t. XII, p. 260-262.
16 Par exemple AEN, op. cit., t. XII, p. 218.



48 Gottfried Hammann

persista dans son hermétisme conservateur; elle résista à la
pensée des Lumières jusqu'au bout, jusqu'à sa chute en
1848, malgré quelques faibles accommodements. Ce ne fut
pas par incompétence théologique ou par despotisme
fanatique, mais par volonté inébranlable de fidélité à ce qui lui
semblait être l'héritage intangible des Pères réformateurs.

Rousseau en fit les frais, au regret, pourrait-on dire, de
la Classe elle-même, qui, selon la compréhension qu'elle
avait de sa tradition, ne pouvait faire autrement. Par excès
de fidélité au second aspect de la Réformation, c'est-à-dire
à l'institution réformée, elle oublia le premier, le plus
important, celui de l'ouverture au changement -
réformateur précisément! - celui de la liberté de conscience.
Elle sombra dans un fondamentalisme institutionnel et
doctrinal contraire à l'esprit de ceux-là mêmes qu'elle
voulait honorer. Faute d'avoir compris que la tradition
réformatrice n'était pas immobilisme servile, mais
réinterprétation et adaptation constantes, sa hantise du seul

respect institutionnel de la Réformation et son oubli de la
liberté théologique si chère aux premiers Réformateurs
provoquèrent son traditionalisme endurci et l'incapacité de

réinterpréter les événements de son temps dans la liberté
théologique et ecclésiologique propres à l'esprit de la
Réforme.

C'est pourquoi, dans une perspective herméneutique de
l'histoire, et Rousseau et la Classe font figure de perdants
dans cette affaire. Rousseau y sacrifia une part de sa
liberté, personnelle et sociale, la Classe y perdit encore un
peu plus - et même définitivement - sa liberté théologique
et ecclésiale.

A Neuchâtel, le passage à la modernité se fera sans elle.



La Vénérable Classe et Rousseau 49

Bibliographie sommaire

Fritz Berthoud, J.-J. Rousseau au Val de Travers. 1762-1765,
Paris, Fischbacher, 1881.

Fritz Berthoud, J.-J. Rousseau et le pasteur de Montmollin.
1762-1765, Neuchâtel, Attinger, 1884.

Maurice Boy de la Tour, «A propos du séjour de Jean-Jacques
Rousseau à Métiers et de ses amis neuchâtelois», Musée
neuchâtelois, 1912, p. 185-219.

Jean-Jacques Rousseau dans la principauté de Neuchâtel,
catalogue de la salle Rousseau à la Bibliothèque publique de

Neuchâtel, établi par Frédéric S. Eigeldinger; avec le
concours de Maryse Surdez et François Matthey, Neuchâtel,
BPUN, 1982.




	La vénérable classe vers 1760 et l'affaire Rousseau

