Zeitschrift: Bulletin d'information : études et documents / Association des amis de

Jean-Jacques Rousseau
Herausgeber: Association des amis de Jean-Jacques Rousseau
Band: - (1993)

Heft: -: La ville s'étend sur tout le pays : actes du colloque. Rousseau,
Neuchatel et 'Europe

Artikel: La vénérable classe vers 1760 et |'affaire Rousseau
Autor: Hammann, Gottfried
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1080256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1080256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

33

Gottfried Hammann

LA VENERABLE CLASSE VERS 1760
ET L’AFFAIRE ROUSSEAU

Que peut bien dire sur 1’affaire Rousseau et la Vénérable
Classe des pasteurs neuchatelois 'historien théologien que
I’historien profane n’aurait déja dit? A voir le récent tra-
vail accompli par notre collégue Frédéric Eigeldinger, la
question n’est pas vaine. Tout semble avoir été cherché,
dit, interprété dans cette affaire, autant que les documents
subsistants le permettaient.

Alors, quelle pierre I'historien de 1I’Eglise et de la
théologie pourrait-il jeter dans le jardin de 1’historien qui
a si bien analysé le conflit entre Rousseau et la Classe?

Vous m’offrez ce matin 1’occasion d’un tel défi, et je
voudrais tenter de le relever, dans la modeste mesure de
mes investigations et de la perspective historiographique
dans laquelle je me place. Il est vrai que du point de vue
de I’historiographie des événements et des mentalités, il ne
me semble pas qu’il y ait du nouveau a produire en ce qui
concerne cette affaire. Tout récemment, Frédéric Eigeldin-
ger a remarquablement analysé le conflit sous cet angle,
relevant les incidences de caractéres, de vanités, de ragots,
de besoins de pouvoirs dans cette affaire. Qu’il s’agisse de
I’orgueil du pasteur de Motiers, Frédéric-Guillaume de
Montmollin, ou de la susceptibilité bigote de la «Véne-
rable Classe» (M. Eigeldinger parle du «jésuitisme» de



34 GOTTFRIED HAMMANN

’un et de I’autre!'), ou encore du comportement complexe
et bizarre de Jean Jacques, leurs effets sur le conflit ont été
largement €tudiés et interprétés. Je n’y reviendrai donc pas.

En revanche, je voudrais profiter de cette communica-
tion pour jeter un autre regard sur les relations entre les
deux acteurs, la Classe et Rousseau, dans une perspective
que l’historien théologien est peut-€tre mieux a méme
d’ouvrir, celle de I’histoire de 1’ecclésiologie, c’est-a-dire
du concept d’Eglise qui se profile en arriére-fond du
comportement de la Vénérable Classe. En effet, il ne suffit
pas, pour I’historien, de supputer derriére les faits et gestes
d’une corporation professionnelle, fiit-elle de pasteurs, les
mobiles machiavéliques du maintien des priviléges et des
pouvoirs. Les stratégies ou les besoins corporatistes de
maintenir un pouvoir sont des explications certes plausibles
— et le clergé de la chrétienté occidentale en fournit de
remarquables exemples dans son histoire — mais ces expli-
cations ne devraient pas suffire a I’historien pour compren-
dre ce qui s’est passé dans cette affaire. S’ agissant d’Eglise
et de clergé, a une époque ou le religieux et le social
étaient toujours et encore étroitement liés, il convient de
poser la question des mobiles ecclésiologiques et théolo-
giques qui animérent, entre autres, le débat.

C’est cette recherche que j’ai tenté de faire, sur la base
des Actes de la Vénérable Classe de la seconde moitié du
XVIII® siécle. Les pasteurs neuchételois de 1’époque
portaient-ils le souci non seulement de leurs priviléges de

! Eigeldinger, Frédéric S., «Des Pierres dans mon jardin». Les

années neuchateloises de J.J. Rousseau et la crise de 1765, Paris-
Genéve, Champion-Slatkine, 1992, p. 240.



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 35

Corps de I’Etat, mais aussi d’un autre type d’héritage
auquel ils voulaient étre fidéles, a tort ou a raison? Et si
oui, quels étaient les mobiles théologiques et ecclésio-
logiques qui animérent la Classe dans le conflit avec
Rousseau?

Mes réponses a ces questions, telles que je vais briéve-
ment les décrire, peuvent se résumer ainsi:

1) A I’époque concernée, la Classe se considérait comme
porteuse et garante d’'un héritage théologique et ecclésio-
logique: il s’agit de la tradition de la Réforme neuchdite-
loise telle que Farel et ses collaborateurs 1’avaient léguée
a la Principauté deux cents ans auparavant. Cet héritage
recéle des aspects généralement peu étudiés par les histo-
riens, dont 1’affaire Rousseau illustre les effets.

2) Ces effets se manifestent dans le conflit sur le plan
théologique; ils résonnent en arriére-fond de toute 1’affaire.

3) Les effets de I’héritage farellien se manifestent égale-
ment sur le plan ecclésiologique: le comportement et les
décisions de la Classe reflétent une certaine conception de
I’Eglise qu’il importait, pour la Vénérable Classe, de
défendre et de transmettre.

4) En conclusion, je me permettrai de préciser sommaire-
ment dans quelle mesure ces aspects de 1’héritage farellien
véhiculaient un poison préjudiciable a la théologie et a
I’Eglise neuchateloises, que I’affaire Rousseau ne fit
qu’illustrer de maniére exemplaire.



36 GOTTFRIED HAMMANN
L’héritage

Sur le plan de I’ecclésiologie, c’est-a-dire de la doctrine et
de I'organisation de I’Eglise institutionnelle, la réforme
protestante n’a pas 1égué a la postérité la formule magique.
Le mobile fondamental du mouvement réformateur fut
d’ordre sotériologique (il concernait le théme théologique
du salut), non d’ordre ecclésiologique (il n’avait pas
I’intention de fonder de nouvelles Eglises). Il est nécessaire
de rappeler cette évidence, pour comprendre que le type
d’Eglise réformée a la neuchételoise, pas plus qu’a la
genevoise, n’a jamais €t la panacée, malgré ce que pou-
vaient prétendre ultérieurement les hagiographes de
I’histoire de la Réformation. L’ecclésiologie a été le talon
d’Achille de la réforme protestante.

Cette faiblesse est particulierement vérifiable dans le
domaine de [’autorité institutionnelle: qui détient 1’autorité
ecclésiale faitiére dans les Eglises réformées? Le mouve-
ment réformateur, Luther en téte, avait reconnu théologi-
quement au pouvoir civil (le prince ou le Magistrat des
villes) le droit d’exercer le jus reformandi, lorsque
1’autorité épiscopale traditionnelle ne I’exergait pas. Durant
sa premiére phase, la Réformation a donc remis au pouvoir
temporel une compétence essentielle de 1’autorité épisco-
pale, celle de définir et d’entretenir la doctrine et la
pratique ecclésiales.

Mais, lorsque le mouvement réformateur se vit obligé
de devenir a son tour organisateur d’Eglises nouvelles,
c’est-a-dire lorsque la réforme espérée de 1'Eglise fit long
feu et divisa irrémédiablement la chrétienté occidentale,
les nouvelles Eglises, de type confessionnel réformé,
s’arrogérent a leur tour les droits de 1’autorité épiscopale



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 37

indispensable a toute Eglise chrétienne. Ainsi naquit le
conflit entre les Réformateurs et les autorités temporelles
des territoires réformés. Les Magistrats refusérent de
rétrocéder au nouveau clergé protestant la part d’autorité
épiscopale (le jus reformandi) que les réformateurs leur
avaient naguére reconnue et confiée.

Ainsi, nous pouvons lire dans les débats qui eurent lieu
autour des Ordonnances ecclésiastiques du XVI° siécle, y
compris a Neuchétel du vivant de Farel, la tension entre
Eglise réformée et Etat & propos de 1’autorité épiscopale,
chacune des institutions, clergé et gouvernement, en
revendiquant la part la plus importante pour diriger la
société.

Jamais 1’ecclésiologie réformée ne fut a méme de
résoudre pratiquement, institutionnellement cette tension.
L’histoire de la tradition réformée est parsemée d’illus-
trations de ce conflit, & I’'instar de 1’affaire Rousseau. Et
peut-étre seriez-vous bien hésitants pour répondre a la
question suivante: les Eglises réformées ont-elles ou non
une autorité épiscopale? Elles en ont une, en théorie, mais
cette théorie, cette ecclésiologie a toujours été ambigué, et
donc controversée, car 1’autorité épiscopale, pour &tre
théologiquement fondée, devait pouvoir s’exercer dans les
deux domaines ecclésiaux de la doctrine et de sa mise en
pratique (la discipline ecclésiastique).

Voici comment 1’affaire Rousseau témoigne de ce
conflit d’autorité inhérent a la tradition réformée.



38 GOTTFRIED HAMMANN

L’affaire Rousseau considérée du point de vue de la
théologie (ou de la doctrine confessée)

Pour la tradition théologique réformée, 1’Eglise, dans sa
réalité institutionnelle, devait étre non seulement une
communauté religieuse multitudiniste, mais aussi une
Eglise confessante, c’est-a-dire une Eglise dont tous les
membres étaient appelés a adhérer 4 une méme confession
de foi. Telle est la caractéristique ecclésiologique inédite
des nouvelles Eglises issues de la séparation du XVI°
siécle, celle qui les distingue de I’Eglise romaine: on ne
peut pas étre d’une Eglise réformée sans confesser la
doctrine officiellement reconnue par cette Eglise. La
soumission a la confession de foi a pris la place, dans ces
Eglises, de la soumission & la hiérarchie cléricale dans
1’Eglise romaine. D’ou I’importance de 1’enjeu.

Calvin et Farel furent en Suisse romande les ardents
défenseurs de ce type d’Eglise. A Neuchitel, la Classe s’en
fit le garant: elle se disait inlassablement le surveillant de
la doctrine des Réformateurs et de la confession de foi qui
I’exprimait. Pour cela, elle se savait aidée par LL.EE. de
Bemne et leurs collégues de Genéve, et elle le rappelait de
temps & autre avec reconnaissance. Par exemple en juin
1761, ou elle dit sa confiance

[...] en LL.EE. que nous regardons avec tant de raison
comme les défenseurs de la religion évangélique que I’on
professe dans la Suisse notre chére patrie®.

2 AEN, Actes de la Classe, t. X11, p. 27. (L’orthographe des citations
a été modernisée.)



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 39

Avant méme !’affaire Rousseau, lors de I’affaire Petit-
pierre, la Classe fustigeait dans le pasteur Ferdinand
Olivier Petitpierre celui «qui préchait une nouvelle doctrine
qui enfantait des divisions, des emportements et des
scandales...’». Veiller a la doctrine, elle-méme garante de
1’unité, voila bien 1’'une des taches de 1’autorité épiscopale,
autorité qui avait été reconnue et confirmée, dit et répéte
avec entétement la Classe, par les Articles Généraux de
1707, donc par le Souverain lui-méme.

La Classe se voyait investie de cette responsabilité et
la Réforme était en jeu sur ce point. Elle, non pas le
gouvernement, devait exercer cette autorité de type épis-
copal. Impossible d’énumérer ici les trop nombreux exem-
ples qui, dans les Acfes de la Classe, illustrent ce fait. En
voici un, de 1761, avant 1’affaire Rousseau. En novembre
de cette méme année, la Classe est informée qu’un parois-
sien de La Chaux-de-Fonds

se moquait de son baptéme, que d’autres disaient ouver-
tement qu’ils ne reconnaissaient point de mysteres dans la
religion, qu’ils ne croyaient point la divinité de Jésus-
Christ ni 1’authenticité de I’Ecriture sainte et d’autres
choses pareilles®,

La parenté avec les griefs reprochés a Rousseau est
évidente et la Classe va décider dans 1’'un et ’autre cas
d’intervenir, car la doctrine de la confession de foi
neuchateloise est chaque fois en jeu. Laisser passer la
chose équivaudrait a renoncer a l’exercice de 1’autorité

’ AEN, op. cit., t. XII, p. 36.
* AEN, op. cit., t. XII, p. 54.



40 GOTTFRIED HAMMANN

épiscopale en matiére doctrinale, donc ne plus assumer la
responsabilité faitiere dont la Classe se croyait investie.
Lorsque Rousseau vient a Métiers, en juillet 1762, il
peut communier dans la paroisse; ses entretiens avec le
pasteur de Montmollin, ses déclarations d’adhésion aux
principes théologiques de la Réforme lui servent de caution
confessante aupres de la Classe qui n’en demande pas plus.
Ce que dit Rousseau a son pasteur est une chose, ce
qu’il a écrit dans I’Emile en est une autre. La Classe ne
tarde pas a réagir dés septembre 1762 — mais toujours avec
le méme souci, celui de la responsabilité épiscopale en
matiére de doctrine. Il y a danger, dit-elle,
que l’ouvrage de Mr. Rousseau intitulé Emile, ou il
attaque ouvertement la Révélation, ne produise de
mauvais effets dans ce pays. [...] Que notre intention au
reste n’était point de persécuter ou de nuire en aucune
fagon a la personne de Mr. Rousseau, [mais] de marquer
notre zéle et notre attachement a la sainte religion’.

Je ne suspecterai pas la Classe d’hypocrisie et lui accor-
derai crédit quand elle explique ainsi ses mobiles: elle ne
fait que continuer un ministére dont la Réforme farellienne
’avait investie et qu’elle se croyait obligée de maintenir
«sans nul changement et selon 1'usage» — ce sont la ses
propres termes. Et il est vrai que la cohérence entre le
prétendu accord de Rousseau avec la théologie de la
Réforme et la religion de 1’Emile est loin d’étre évidente.
Lorsque les choses se gatérent en février 1765, les
mobiles de la Classe restérent les mémes: elle était
persuadée de défendre la doctrine de la Réforme,

> AEN, op. cit., t. XII, p. 117.



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 41

I’honneur de notre sainte et divine religion, 1’édification
de nos Eglises et de celles de nos voisins, [qui] nous
impose la nécessité indispensable de mettre en usage tous
les moyens qui sont en [notre] pouvoir pour empécher le
pernicieux effet de ces ouvrages scandaleux et impies®.

L’ambiguité de cette autorité épiscopale répartie entre deux
pouvoirs apparait dans les «remontrances» faites par la
Classe au Gouvernement neuchédtelois; elle a en effet
besoin de 1’appui du temporel pour réaliser cette autorité.
En février 1765, elle lui rappelle
le zéle que vous avez toujours fait paraitre pour conserver
notre sainte religion dans toute sa pureté au milieu de
nous, [et qui] donne lieu d’espérer [...] qu’il vous plaira
de faire intervenir votre autorité pour que des ouvrages
aussr’i pernicieux ne se répandent dans les Eglises de cet
Etat’.

Théoriquement, la répartition des tiches était bien celle
préconisée par les Réformateurs, en particulier par Farel:
I’autorité doctrinale devait étre du ressort de la Classe, son
application pratique de celle du bras séculier! La Réforme
n’avait pas été aussi novatrice que cela et ses héritiers
trainérent a leur maniére le boulet du conflit entre les deux
pouvoirs, investis respectivement d’une partie de la charge
épiscopale en matiére doctrinale. Aprés deux cents ans,
I’exercice de cette charge manifestait toujours et encore les
mémes motifs conflictuels: on pouvait certes distinguer la
doctrine et son application (la discipline) sur le plan
théorique, mais en pratique elles étaient trop imbriquées

5 AEN, op. cit., t. XII, p. 198.
” AEN, op. cit., t. XII, p. 198.



42 GOTTFRIED HAMMANN

pour pouvoir étre exercées par des autorités séparées, voire
antagonistes.

Au plus fort du conflit entre Rousseau et la Classe (par
’intermédiaire surtout du pasteur de Montmollin), la
Compagnie tint toujours le méme langage: il fallait et il
suffisait que Rousseau adhérat aux affirmations fondamen-
tales de la théologie chrétienne, telle qu’elle était formulée
dans la confession de foi réformée. La Classe ne pouvait

le reconnaitre digne de la communion des fidéles tant
qu’il ne manifesterait pas a tous égards les sentiments
d’un vrai chrétien, en déclarant solennellement en
consistoire qu’il croit en Jésus-Christ mort pour nos
offenses et ressuscitté pour notre justification, en
témoignant de plus le regret qu’il a de tout ce qu’il peut
avoir écrit contre une telle foi, et en général contre la
révélation®,
Seule cette confession de foi pouvait convaincre la Classe
que Rousseau était bien un membre de 1’Eglise réformée.
Apreés les événements, lorsqu’au printemps 1766 elle trans-
mettra au Roi sa version de 1’affaire, elle répétera encore

qu’il ne devait étre fait & monsieur Rousseau d’autres
questions par rapport a la foi que sur I’article fondamental
de la mort et de la résurrection de J.C., [mais que M.
Rousseau] publiait par toute la terre dans ses écrits qu’il
n’était pas en effet dans la communion d’une méme foi
avec nous; par la, il nous mettait dans la nécessité ou
d’agir a son égard comme nous avons fait, ou d’€tre nous-

® AEN, op. cit., t. XII, p. 203-204.



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 43

mémes en scandale au public, en rendant suspect soit la
pureté de notre foi soit la sincérité de notre zéle’.

Etre ou ne pas étre 1’autorité épiscopale en matiére de
doctrine réformée! Telle était la question théologique qui
se posait a la Classe dans 1’affaire Rousseau.

L’affaire considérée du point de vue de I’ecclésiologie
(ou de la discipline ecclésiastique)

Sur ce plan se vérifie la question de I’exécution du pouvoir
ecclésiastique (alors que sur le plan de la doctrine se
vérifiait celle de 1’énoncé théologique a confesser par les
fidéles). C’est 1’aspect le plus évident dans les événements
historiques de 1’affaire, son point sensible, celui du pouvoir
judiciaire de 1’ancien pouvoir épiscopal catholique-romain;
pouvoir que 1’autorité temporelle des territoires réformés
n’avait jamais voulu reconnaitre aux autorités ecclésias-
tiques; le pouvoir dit «des clés», celui d’excommunier,
c’est-a-dire d’exclure de la communauté ecclésiale. Dans
I’affaire Rousseau, ce fut 1a une question ultra-sensible, car
posée par un éminent représentant de la nouvelle maniére
de penser Dieu, le monde et les relations entre les deux.
Le XVTI° siécle contre le Siécle des Lumiéres!

Quels furent ici les motifs du comportement de la
Classe? Des motifs d’inquisition? de despotisme? Les
termes apparaissent dans les documents, comme reproches
faits a 1’époque a la Classe. Fidéle, toujours et encore a
son Réformateur Farel et a la lettre des Ordonnances de

® AEN, op. cit., t. XII, p. 262.



44 GOTTFRIED HAMMANN

son temps, la Classe demanda au Consistoire de Motiers
d’agir. A mon sens, elle ne s’en lava pas les mains, mais
voulut assumer les responsabilités acquises du temps de la
Réformation; elle respecta la collégialité et la répartition
du pouvoir épiscopal entre la paroisse et la Classe.
L’affaire Rousseau, ce fut, en bonne ecclésiologie réformeée
du XVI° siécle, d’abord I’ affaire de la paroisse de Métiers,
de son pasteur et de son consistoire admonitif. Tradition
regue, la procédure consistoriale n’était pas remise en
question comme telle, elle fut reconnue juste et bonne,
puisqu’elle était «usage immémorial». Il n’en fut pas de
méme de ses décisions, qui ne purent faire 1’unanimité, ni
méme dégager une majorité évidente.

En mai 1765, la Classe déclara vouloir respecter la
décision du Consistoire de Motiers, méme si elle n’était
pas d’accord'’. Elle garda ses distances et veilla de loin
au respect des «droits et g)riviléges de tous», pour
«maintenir 1’Etat tranquille»'', conformément «a nos
Constitutions et Articles généraux qui veulent que la
religion soit maintenue dans 1’état ou elle était lors de leur
confection'®». Et «s’il arrivait quelque chose de ficheux,
qui put porter atteinte aux Articles généraux», il faudrait
que LL.EE. de Bemne interviennent comme elles s’en sont
portées garantes”. La Classe avait-elle ou non le pouvoir
d’excommunier, par elle-méme ou par le consistoire admo-
nitif? Les réponses sont floues, aussi floues que toute la

' AEN, op. cit., t. XII, p. 211.
"' AEN, op. cit., t. XII, p. 22
2 AEN, op. cit., t. XII, p. 36.
B AEN, op. cit., t. XII, p. 64.



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 45

tradition réformée a cet égard. D&a du temps des Réfor-
mateurs, les Magistrats s’étaient opposés avec énergie (et
succes) a toute tentative de réintroduire ce qu’ils appelaient
«le retour du papisme». Le pouvoir d’excommunication
sociale (I’excommunicatio major) était la béte noire des
autorités temporelles — et pour cause! Nulle part en
territoire réformeé, ce droit n’a été rendu aux clercs. En
revanche, les réformes calvinienne et farellienne avaient
rendu aux instances ecclésiastiques, par I’intermédiaire des
consistoires, le pouvoir de ’excommunicatio minor; non
celle d’exclure de la société civile, mais de la communauté
ecclésiale pratiquante. Et c’est cette excommunication
mineure qui était en cause dans 1’affaire Rousseau.

La Classe réaffirma que les Articles généraux
conféraient aux consistoires ce droit d’exclure, mais elle
hésita a faire le pas: elle n’a pas excommunié Rousseau
de droit. Non qu’elle ne ’elit désiré, mais parce que le
Consistoire de Métiers n’avait pu prendre la décision,
divisé qu’il était sur la question. La Classe stigmatisa alors
le Gouvernement neuchételois qui ne voulut reconnaitre
aux institutions ecclésiastiques ce droit de plus en plus
détesté et de moins en moins praticable. La Classe insista:

Que 'ordre de la discipline ecclésiastique soit maintenu
suivant la pratique usitée jusqu’a présent, tant dans les
consistoires que dans la Compagnie des pasteurs, [car] si
une fois ’'usage est mis de coté dans ce pays, on ne saura
plus a quoi s’en tenir'.
La Classe était si préoccupée du maintien de son pouvoir
des clés, qu’elle accorda plus d’importance, dans ses

**AEN, op. cit., t. XII, p. 219.



46 GOTTFRIED HAMMANN

délibérations, a 1’exclusion du diacre du Val-de-Travers
du Consistoire admonitif qu’a toute [’affaire Rousseau.
Compte tenu des procés-verbaux de ses séances, il s’avére
qu’elle se sentit davantage concernée par la premiére
affaire que par la seconde. Cela en dit long sur sa compré-
hension de la portée philosophique et religieuse de ses
démélés avec Rousseau! Toute atteinte a «l’usage» était
pour elle une atteinte a son passé réformateur, un effet de
sape de la tradition réformée, tradition a conserver stric-
tement, littéralement, contre vents et marées. Et pour cela,
il fallait, pensait-elle, s’opposer de toutes ses forces a tout
changement, tant en matiére de doctrine que de pratique
institutionnelle. Le danger, pressentait-elle, était d’autant
plus grave que 1’Etat, au fil des deux siécles postérieurs a
la Réforme, n’avait cessé d’augmenter ses pouvoirs et qu’il
menagcait de plus en plus sérieusement ceux dont la Réfor-
mation avait investi ses ecclésiastiques...

L’héritage empoisonné!

L’affaire Rousseau illustre, sur le plan de 1’histoire
neuchételoise, a quel point cette question de 1’autorité
épiscopale était un héritage empoisonné, involontairement
transmis a ses descendants par la Réforme calvinienne et
farellienne. Le protestantisme réformateur n’avait rien
résolu dans ce domaine, si ce n’est en divisant le pouvoir
épiscopal en affaires «extérieures» (le pouvoir de juri-
diction de 1’ancien épiscopat romain) et en affaires
«intérieures» (le pouvoir en matiére d’énoncé doctrinal).
Répartition théorique qui, dans la pratique, fit rebondir a
intervalles réguliers le conflit des compétences, jusqu’a ce
que le Siécle des Lumiéres précisément et tranché le



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 47

nceud gordien de maniére radicale, contestée mais somme
toute prévisible, en séparant I’Eglise de I’Etat, le religieux
du social.

Les Actes de la Classe permettent de vérifier qu’en
1765 les pasteurs neuchdtelois commengaient déja a se
faire 4 1’idée d’une pareille séparation. Ils pressentaient
que le mur contre le changement ne tiendrait plus trés
longtemps.

En attendant, ils avaient choisi la solution-piége: le
conservatisme a outrance. Des deux aspects de la réforme
protestante du XVI° siécle, du mouvement réformateur
initial, souffle de changement permanent (Ecclesia semper
reformanda!) ils ne retinrent plus I’appel, se contentant de
n’entendre que celui de la seconde période, période de
I’institutionnalisation des Eglises réformées et de leurs
Ordonnances. Doctrine et discipline! Ce mot d’ordre les
enferma dans une tradition figée de «ce qui était acquis de
temps immémorial'®». Le semper reformanda leur deve-
nait une consigne incompréhensible. Ils donnérent priorité
a I’Eglise institutionnelle au détriment de la théologie
réformatrice et de son ouverture a la critique permanente.
Eit-elle gardé cette ouverture, dans la dialectique qui fut
celle de la Réformation entre le renouveau critique d’un
cOté, la fidélité a la tradition de 1’autre, son conflit
ecclésiologique avec Rousseau aurait pu devenir dialogue
théologique avec lui!

Il n’en fut rien, car la Classe s’était enfermée dans une

‘‘‘‘‘

15 AEN, op. cit., t. XII, p. 260-262.
¢ Par exemple AEN, op. cit., t. XII, p. 218.



48 GOTTFRIED HAMMANN

persista dans son hermétisme conservateur; elle résista a la
pensée des Lumiéres jusqu’au bout, jusqu’a sa chute en
1848, malgré quelques faibles accommodements. Ce ne fut
pas par incompétence théologique ou par despotisme fana-
semblait étre 1’héritage intangible des Péres réformateurs.

Rousseau en fit les frais, au regret, pourrait-on dire, de
la Classe elle-méme, qui, selon la compréhension qu’elle
avait de sa tradition, ne pouvait faire autrement. Par excés
de fidélité au second aspect de la Réformation, c’est-a-dire
a l'institution réformée, elle oublia le premier, le plus
important, celui de 1’ouverture au changement — réfor-
mateur précisément! — celui de la liberté de conscience.
Elle sombra dans un fondamentalisme institutionnel et
doctrinal contraire & 1’esprit de ceux-14 mémes qu’elle
voulait honorer. Faute d’avoir compris que la tradition
réformatrice n’était pas immobilisme servile, mais réinter-
prétation et adaptation constantes, sa hantise du seul
respect institutionnel de la Réformation et son oubli de la
liberté théologique si chére aux premiers Réformateurs
provoquérent son traditionalisme endurci et 1’incapacité de
réinterpréter les événements de son temps dans la liberté
théologique et ecclésiologique propres a l'esprit de la
Réforme.

C’est pourquoi, dans une perspective herméneutique de
I’histoire, et Rousseau et la Classe font figure de perdants
dans cette affaire. Rousseau y sacrifia une part de sa
liberté, personnelle et sociale, la Classe y perdit encore un
peu plus - et méme définitivement — sa liberté théologique
et ecclésiale.

A Neuchatel, le passage a la modernité se fera sans elle.



LA VENERABLE CLASSE ET ROUSSEAU 49
Bibliographie sommaire

Fritz BERTHOUD, J.-J. Rousseau au Val de Travers. 1762-1765,
Paris, Fischbacher, 1881.

Fritz BERTHOUD, J.-J. Rousseau et le pasteur de Montmollin.
1762-1765, Neuchatel, Attinger, 1884.

Maurice BOY DE LA TOUR, «A propos du séjour de Jean-Jacques
Rousseau a Mdtiers et de ses amis neuchatelois», Musée
neuchdtelois, 1912, p. 185-219.

Jean-Jacques Rousseau dans la principauté de Neuchdtel,
catalogue de la salle Rousseau a la Bibliothéque publique de
Neuchatel, établi par Frédéric S. Eigeldinger; avec le
concours de Maryse Surdez et Frangois Matthey, Neuchatel,
BPUN, 1982.






	La vénérable classe vers 1760 et l'affaire Rousseau

