
Zeitschrift: Rapport annuel / Musée National Suisse

Herausgeber: Musée National Suisse

Band: 38 (1929)

Artikel: Heiligendarstellungen auf Schweizer Münzen

Autor: Gerber, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEILIGENDARSTELLUNGEN AUF
SCHWEIZER MÜNZEN

Von E. Gerber.

77/. Abschnitt.x)
Die Jungfrau Maria.

Der dritte und letzte Abschnitt dieser Skizze bietet die
Darstellungen der Jungfrau Maria auf Schweizer Münzen,
nachdem die Abschnitte I und II die schweizerischen und aus-
Iändischen Fleiligen behandelten. Die bisherigen Darstellungen
vermochten unsere Aufmerksamkeit in mehrfacher Beziehung
zu fesseln. Zunächst interessierten sie uns ikonographisch. Die
Heiligen erscheinen durch ihre Attribute klar und genau
charakterisiert. Dadurch, dass sich letztere meistens auf ihr
Martyrium beziehen, bietet sich dem Stempelschneider oft
Gelegenheit zu anziehenden Genrebildchen en miniature, von
welchen die Blendungsszenen des hl. Leodegar auf den prächtigen
Luzerner Talern von 1518 und 1557 geradezu eine gewisse
dramatische Durchschlagskraft erreichen. Ueberhaupt sind die
Darstellungen sehr mannigfaltig. Szenen wie jene auf den
Sittener Dicken und Halbtalern von 1624, auf welchen der
Teufel dem hl. Theodul die Glocke von Rom nach Sitten trägt,
sind köstlich und muten wie ein überlegenes Capriccio an. In
das Gebiet der historischen Darstellung hinein spielt jene stark
offiziell gefärbte Szene, auf welcher Kaiser Karl der Grosse
(in Wirklichkeit ein Burgunder König) dem Bischof von Sitten
die weltliche Macht über das Wallis verleiht. Einen Zug ins
Grosse erhält der hl. Michael auf dem sogen. Zuger Schneckentaler,

der mit seinem Schwerte weit ausholend die abgeschiedenen

Seelen beim Jüngsten Gericht auf seiner Seelenwaage

J) Siehe 36. Jahresbericht des Schweizerischen Landesmuseums 1927, S. 64 ff. und 37. Jahresbericht

1928, S. 53 ff.

59



richtet. Einen besonderen Reiz erhalten ferner die Darstellungen

der Heiligen Martin und Georg durch die Beigabe von
Pferden, von welchen namentlich dasjenige des hl. Georg,
welcher gegen den Dradien anstürmt, in seiner wilden Bewegung

ausserordentlich frisch, flott und realistisdi hingesetzt ist-
(Die Szene befindet sich auf den neun Soldistücken oder
Cavallotti des Grafen Joh. Jak. Trivulzio, Flerrn von Misox.)
Genrebildchen mehr lyrischer und pastoraler Art bieten die
Szenen auf dem 20 Kreuzerstück von St. Gallen von 1774, wo
ein Bär dem hl. Gallus Brot und einen Holzpflock überreicht,
und auf dem wunderschönen Taler von Obwalden von 1732, wo
der selige Bruder Klaus, in anmutiger Landschaft kniend,
seine Verzückung erlebt. Ueberall ist auf diesen Wiedergaben
Phantasie, Mannigfaltigkeit, Liebenswürdigkeit und Anmut,
die ikonographisch und künstlerisch anziehen und interessieren.

Sehr oft handelt es sich überdies bei den in den beiden
ersten Abschnitten behandelten Heiligendarstellungen um ein
für Münzen ziemlich grosses Format. Gerade die schönsten
Szenen befinden sidi meistens auf Talern bis zu 45 mm Durchmesser

(jener prächtige hl. Nikolaus von Bari auf einem Taler
o. J. von Freiburg), wodurch Leben und Relief in die
Darstellung kommt.

Mit den Wiedergaben der Jungfrau Maria, denen dieser
dritte Abschnitt meiner Skizze gewidmet ist, ändern diese
Tatsachen.

Die Formate der Münzen und dadurch die Flächen für
die Darstellungen sind meist klein; sie übersteigen nicht
29,4 mm (Format der Basler Dicken). Die Wiedergaben sind
im grossen ganzen eintönig. Wir finden fast nur die Madonna
mit dem Kinde, meistens in voller oder halber Figur,
ausnahmsweise im Brustbild. Ein einziges Mal erscheint eine
kleine Genre-Szene, nämlich eine Anbetung des Kindes, auf
einem undatierten Testone des Grafen Joh. Jak. Trivulzio,
Herrn von Misox. Aber auch diese beschränkt sich auf die
Madonna, welche vor dem Jesuskinde steht oder kniet. Irgend-

60



welches Beiwerk zur Charakterisierung eines Interieurs oder
einer Landschaft fehlt gänzlich. Es ist lediglidi die edle, klassische,

aus der italienischen Renaissancekunst übernommene
Pose der Maria, die hier spricht.

Innerhalb den Darstellungen der Madonna mit dem Kinde
können wir einige Verschiedenheiten feststellen, die die
allgemeine Eintönigkeit etwas beleben. Einmal erscheint die
Madonna als Himmelskönigin auf der Mondsidiel stehend;
verschiedene Male ist sie von einer Strahlenglorie umgeben und
einmal wird das Gnadenbild von Einsiedeln nachgebildet;
sonst aber fehlen ^alle Ansätze zu genrehaften oder
lebensvolleren Darstellungen. Es ist der Typus des kirchlidien
Madonnenbildes, mit dem wir es zu tun haben. Bleiben nun in
bezug auf die künstlerische Wiedergabe und die Mannigfaltigkeit

der Komposition die Mariendarstellungen qualitativ
weit hinter den in den Abschnitten I und II besprochenen Flei-
ligendarstellungen zurück, so überbieten sie jene anderseits
quantitativ durch die Häufigkeit ihres Vorkommens auf den
Münzen. Die in den vorhergehenden Abschnitten behandelten
Heiligen erscheinen in der Regel nur auf den Münzen eines

einzigen schweizerischen Standes, Bistums, Klosters oder einer
einzelnen privaten Flerrschaft. Die Heiligen Mauritius und
Martin und der Apostel Petrus machen die alleinigen
Ausnahmen. Den Erstgenannten finden wir auf Geprägen der
Stände Luzern und Appenzell I.-Rh. und des Bistums
Lausanne, den zweiten auf solchen der Stände Uri und Schwyz,
der Stadt Chur und auf Münzen, welche Uri, Schwyz und
Unterwaiden gemeinsam in Bellinzona für den Geldverkehr
der ennetbirgisehen Besitzungen prägten, während der Apostel
Petrus auf Münzen des Standes Bern und der Stadt Bellinzona
erscheint. Diesen Tatsadien gegenüber finden wir die Jungfrau

Maria auf den Geprägen von nicht weniger als zehn
Ständen und münzberechtigten geistlichen und privaten Flerr-
schaften. Es sind diese die eidgenössischen Stände Schwyz und
Basel, die zugewandten Orte St. Gallen und der Gotteshaus-

61



bund, die Bistümer Basel, Chur, Lausanne und Sitten, das
Kloster Einsiedeln und die Flerrschaft Trivulzio-Misox.

In bezug auf die Reichhaltigkeit der Mariendarstellungeu
und die Zahl der Gepräge, die solche aufweisen, steht die Stadt
Basel an erster Stelle. Ihre Darstellungen erreichen innerhalb
dieser Kategorie künstlerisch die höchste Stufe, wie auch die
Gepräge weitaus die wertvollsten und gediegensten sind. Die
übrigen Orte, Bistümer, Klöster und Flerrschaften stehen weit
zurück und erreichen ausser Schwyz und Einsiedeln auch die
Gediegenheit der Gepräge von Basel nidit. Nach dem bis jetzt
Gesagten ist ersichtlich, dass die Mariendarstellungen
künstlerisch und ikonographisch nicht an die vielen überaus gefreuten

Darstellungen auf den in den beiden früheren
Abschnitten behandelten Münzen heranreichen. Immerhin
bieten auch sie viel Interessantes und Anziehendes und
verdienten eine eingehendere Betrachtung, als das im
Rahmen dieser Skizze möglich ist. Resümieren wir nun
auch hier zunächst, was wir in den Heiligenlegenden über die
Jungfrau Maria erfahren, und betrachten wir alsdann, welche
Fixierung sie im Münzbilde der verschiedenen Stände,
Bistümer, Klöster und privaten Herrschaften unseres Landes
erfahren hat-

Die allerseligste Jungfrau Maria,1) die Mutter Christi,
nimmt in der inneren und äusseren Geschichte der göttlichen
Fleilsanstalt eine ebenso einzigartige als wichtige Stellung ein.
Der Name Maria oder Mariam ist die griechische Form des

hebräischen Namens Mirjam, der Schwester Aarons und Mosis.
In die evangelische Berichterstattung wurde von der Jungfrau
Maria nur so viel aufgenommen, als die Erkenntnis und das
Verständnis der Geheimnisse Jesu Christi erforderte. Alles
übrige, namentlich Anfang und Ende ihres Lebens, bleibt in
Dunkel gehüllt. Frühzeitig haben daher Legende und Sage

eingegriffen und ihr Lebensbild ergänzt: so das Protevange-
lium Jacobi minoris. Die Davidische Abstammung der Maria

J) Nadi Wetjer und Weites Kirchenlexikon und Meusel, llaack und Lehmanns Kirchlidies
Handlexikon.

62



als Mutter Jesu wird durch Jes. 7, 14, Apostelgeschichte 11, 30
und 13, 23 und Rom. 1, 4 unbedingt gefordert, ist aber in der
Schrift nicht ausdrücklich bezeugt. Matth. 1 lässt ihren Mann
Joseph einen Davididen sein, während Maria selbst ihrer
Verwandtschaft mit Elisabeth wegen eine Levitin wäre.

Demgegenüber betrachten Erasmus von Rotterdam und
Luther die Genealogie Luk. 5, 23 ff. als die Genealogie der
Jungfrau Maria, weil dort der Vater Josephs Eli statt Jakob
heisst, und auch im Talmud von Jerusalem Maria, die Mutter
Jesu des Nazareners, eine Fochter Elis genannt wird. Anderseits

nennt die römische Tradition, gestützt auf eine Notiz des

griechischen Kirchenschriftstellers Epiphanius (Flaer. 78, 17)

Joachim und Anna als ihre Eltern, und diese Angabe ist später

in der Kirche die gewöhnliche geworden.
Wo nun aber Eli, der Vater Marias nach Luthers

Annahme, gewohnt hatte, welches seine persönlichen Verhältnisse
gewesen waren, und wo Maria geboren wurde, erfahren wir
nicht. Sie scheint das einzige Kind ihrer Eltern gewesen zu
sein, womit zusammenhängt, dass sie zur Zeit der römischen
Schätzung (Luk. 2, 5 ff.) als Erbin für ihre Person in den
römischen Census aufgenommen werden müsste.

Ueber ihre Jugendzeit melden apokryphe Evangelien,
dass sie im Tempel erzogen und als zwölfjähriges Mädchen
dem greisen Joseph zum Schein verlobt worden sei.

Das Evangelium führt Maria erst in der Geburtsgeschichte
Jesu (Luk. 1, 26 ff.) ein. Da finden wir sie in dem galiläischen
Bergstädtchen Nazareth als eine Jungfrau, die mit dem
Zimmermann Joseph, einem Abkömmling des Davidischen Hauses,
verlobt ist. Er nahm die Erbtochter, wie man vermutet, als
nächster Agnat dem Gesetze und der Pflicht gemäss zur Ehe.
Hier nun tritt der Erzengel Gabriel zu ihr in das Frauengemach,
grüsst sie mit wunderbarem Gruss und verkündet ihr die heilige

Geburt: „Heiliger Geist wird über dich kommen und
Kraft des Höchsten dich überschatten. Das von dir Geborene
wird ein Heiliges sein und wird Gottes Sohn heissen."

63

e



Als Wahrzeichen wird Maria gegeben, dass auch Elisabeth.
ihre Verwandte, die bis dahin unfruchtbar gewesen war, einen
Sohn in ihrem Alter empfangen habe, den sie im sechsten
Monat trage; denn vor Gott sei kein Ding unmöglich. Maria
beugt sich in demütigem Glauben der göttlichen Verheissung:
„Siehe ich bin des Herrn Magd, mir geschehe nach deinem
Wort."

Es treibt nun Maria alsobald, Elisabeth aufzusuchen, die
mit Zacharias irgendwo im jüdischen Hochlande, wahrscheinlich

in der alten Priesterstadt Flebron, lebte. Als sie in das
Haus ihrer Verwandten eingetreten war, empfängt sie diese

mit den Worten: „Gesegnet bist du unter den Weibern und
gesegnet ist die Frucht deines Leibes! Woher wird mir das

zuteil, dass die Mutter meines Herrn zu mir kommt." Sie
erklärte ihr audi, wie sie zu diesem Wissen kam. Ihr Kind, zum
„Wegbereiter des Herrn" bestimmt, habe, als Maria sie grüsste.
voll Freude in ihrem Leib gehüpft. Durch diese begrüssende
Ansprache war Maria tief bewegt und von Freude erfüllt.
Sie fand alles, was ihr der Erzengel verheissen hatte, bestätigt,
und ihr begeistertes Gemüt brach in den herrlichen Hymnus
„Magnificat anima mea Dominum" aus-

Nach einem Aufenthalte von drei Monaten kehrte Maria
von Judäa nach Nazareth zurück, und hier tritt nun der
Bericht des Evangelisten Matthäus 1, 18 ff. ergänzend ein. Was
bisher ein Geheimnis zwischen Maria und Elisabeth gewesen
war, ihre Sdiwangerschaft, ward nun offenbar vor Joseph.
Als gerechter Mann, der auf das Gesetz hielt, wollte er sie

nun nicht mehr als sein Weib heimführen, aber audi nicht
öffentlicher Schande preisgeben, und so beschloss er, sie heimlich

zu verlassen. Da wurde Joseph in einem Traume
geoffenbart, dass das Kind der Maria vom Heiligen Geiste
stamme, und dass der Sohn, den sie gebären werde, Jesus
heissen solle, denn er werde der Sündenretter für sein Volk
werden. Joseph solle sich daher nicht scheuen, Maria als sein

Ehegemahl zu sich zu nehmen.

64



Maria erschien und galt als Gemahlin Josephs und reiste
als solche sechs Monate später, als der von Kaiser Augustus
befohlene Census sie von Galiläa nach der Stammesheimat
rief, mit ihm nadi Bethlehem. Ihre Anwesenheit daselbst fiel
zusammen mit dem Ende ihrer Schwangerschaft, und so wurde
das göttliche Kind in Bethlehem in dem Stalle ihrer Herberge
(a. U. C. 747) geboren. Nachdem dasselbe am achten Tage
beschnitten und nach der Vorschrift des Gesetzes im Tempel
dargestellt war, nahmen die Eltern ihren Wohnsitz in Bethlehem.

Dieser dauerte ca. ein Jahr, bis die Ankunft der Magier
und der Mordplan des Herodes zur Auswanderung nach

Aegypten nötigte. Nach Herodes Tode (a. U. G 750) kehrte
die Familie wiederum heim (Matth. 2, 19), und zwar, weil das
tyrannische Auftreten des Thronnachfolgers Archelaus neue
Gefahren fürchten liess, nicht nach Bethlehem, sondern nach
Nazareth, das unter dem Zepter des Flerodes Antipas mehr
Sicherheit für das Jesuskind gewährte.

Von nun an fällt wieder Dunkelheit über die Geschichte
der heiligen Jungfrau. Nur viermal noch tritt sie im Leben
ihres Sohnes handelnd auf: bei der Osterreise (Luk. 2, 41 ff.),
wo sie den zwölfjährigen Knaben verliert und nach langem
Suchen im Tempel wiederfindet; bei der Hochzeit zu Kana
(Joh. 2 1); einmal in Kapernaum (Matth. 12, 46 ff.) und endlich

am Leidenstage unter dem Kreuze (Joh. 19, 25 ff.), wo sie

von Jesus seinem Lieblingsjünger Johannes übergeben wird.
Welches inzwisdien ihre Verhältnisse gewesen waren, lässt sich

nur erraten. Sie lebte in armen Umständen in der Familie des

hl. Joseph, der inzwischen gestorben war, zusammen mit dessen

Bruder Cleophas zu Nazareth (Matth. 13, 55 ff.), während
Jesus seiner Mission folgte. Diese erlaubte ihm nicht mehr,
auf die Wünsche seiner Verwandten Rücksicht zu nehmen.
(Joh. 7, 3 ff., Mark. 3, 31 ff.) •

Nadi der Himmelfahrt Christi wird ihrer nur noch in der
Apostelgeschichte 1, 14 gedacht. Daselbst weilt sie in der
Jüngergemeinde, die in Jerusalem unter Führung der Apostel auf

65



die Verheissung vom Vater wartete; nun aber nicht mehr die
einzige ihrer Familie, denn auch die Brüder Christi glaubten
an ihn und waren seine Jünger geworden.

Ihr übriges Leben hellt keine Nachricht mehr auf. Wie
lange sie hernach noch gelebt hat, wissen wir nicht. Die
Ueberlieferung schwankt in der Zahl der Jahre und in der
Angabe des Todesortes. Nach der einen Sage lebte sie noch
elf Jahre, nach einer anderen bis 48 n. Chr. und wurde am
Fusse des Oelberges begraben. (Baron. Annal, ad annum 48.)
Die griechische und die römische Kirche haben den Ausgang
ihres Lebens mit Unverweslichkeit und Himmelfahrt
geschmückt, wie den Eingang mit Sündlosigkeit.

Betraditen wir nun nach dieser kurzen Uebersicht über
das, was wir aus den Evangelien und der Legende über die
Jungfrau Maria wissen, welche Fixierung sie im schweizerischen

Münzbilde erhalten hat.

Die alten Stände Zürich, Bern, Luzern und Uri bieten auf
ihren Geprägen keinerlei Nachbildungen der Madonna.
Anders Schwyz. Diesem eidgenössischen Orte war die Verehrung
der Vfutter Gottes durch das berühmte Gnadenbild in Ein-
siedeln so selbstverständlich, dass sie auf Dukaten des 17.
Jahrhunderts neben dem Schutzpatron von Schwyz, dem hl. Martin,
erscheint. Künstlerisch sind die Wiedergaben nicht bedeutend.
Sie wird als Himmelskönigin mit Krone und Zepter dargestellt.

Den Jesusknaben hält sie im linken Arm. Auf einem
Dukat ohne Jahrangabe und auf demjenigen von 1674

(Taf. IX, Fig. 1), dem anziehendsten von allen, steht sie auf
einer Mondsichel. Im Anschluss an die Dukaten des Standes
Schwyz sei gleich hier auf den Dukat von 1783 des Klosters
Einsiedeln hingewiesen. Diese berühmte, über der einstigen
Zelle des 861 ermordeten Einsiedlers St. Meinrad gegründete
Benediktiner-Abtei, welche im Münzbezirk der Aebtissin von
Zürich lag, wurde durch Kaiser Otto I. 972 und Otto III. 984

vom Zoll- und Münzzwang Zürichs befreit. Sie scheint indes

66



Tafel IX.

r

Wm 7 ¦__¦¦'?

<?illo

tiémS-,

1312. 'H IS"

a

IL nIX

Madonnendarstellungen auf Schweizermünzen.



kein eigenes Münzrecht besessen zu haben. Unter dem Abte
Bernhard Küttel (1780—1808) wurden 1783 und 1786
Denkmünzen im Werte eines Dukaten angefertigt.x)

Auf diesen Dukaten wird nun das berühmte Gnadenbild
der Schwarzen Maria von Einsiedeln aus der Gnadenkapelle
der Wallfahrtskirche dargeboten. Die Flimmelskönigin in
reichem Brokatgewande steht auf einer Wolke und wird von
Strahlen und Blitzen umflammt. Die Umschrift sagt: SPLENDIDA

SICVT FVLGVR. (Taf. IX, Fig. 2.) Auch diese
Darstellung besitzt keinerlei künstlerische Qualitäten und steht
auf einer Ebene mit den zahllosen Wallfahrtspfennigen, die
Einsiedeln verfertigen liess, und auf denen das Gnadenbild
in verschiedenen Formulierungen und Variationen auftritt.

Das Bedeutendste auf dem Gebiete der Mariendarstel-
lungen auf Schweizermünzen schuf ohne Zweifel die Stadt
Basel; denn die Madonna war die Schutzptronin des Bistums
und zusammen mit Kaiser Fleinrich IL des Münsters. Ihre
Stempel zeugen von grossem Geschmack, sind von vorzüglichen
Stechern hergestellt und bieten grosse Abwechslung in bezug
auf die auf ihnen befindlicheil Bilder. Da Basel sehr früh die
Reformation annahm, verschwinden die Heiligendarstellungen
bereits im dritten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts, ähnlich wie
in Bern und Zürich, und an ihre Stelle treten Wappen und
Stadtansichten. Doch verfügt Basel über eine grosse Anzahl
Marienclarstellungen, die im Anfang des 15. Jahrhunderts
auf den Goldgulden einsetzen und bis 1533 reichen. Am
19. September 1429 errichtete der deutsche Kaiser Sigismund
in Basel eine Münzstätte zur Prägung von Goldmünzen,
deren weder die Stadt noch der Bischof prägen durften.
Im Jahre 1431 übergab er sie nebst jener von Frankfurt

a- M. und Nördlingen seinem Erbkämmerer und Rat Konrad

von Weinsberg als Pfand für ein von demselben erhaltenes

Darlehen. Da die kaiserlichen Pfandbriefe niemals
eingelöst wurden, Hessen die Weinsberger sowohl unter Kaiser

]) Nach Coraggioni, Münzgeschichte der Sdiweiz.

67



Sigismund als Albrecht IL, Friedrich III. und Maximilian I.
in Basel Goldmünzen, d. h. Goldgulden, anfertigen. Dieselben
tragen auf der Vorderseite den Reichsapfel und als Umschrift
den Namen des Kaisers, auf der Rückseite die Madonna mit
dem Kinde, zu deren Füssen sich das Weinsbergische Wappen
(drei kleine Schildchen in einem grösseren Schilde) befinden.
Die Jahrzahl fehlt bei den meisten dieser Goldgulden; doch

gibt es solche mit Jahrzahlen 1491—4509. Im Jahre 1504
übernahm Graf Eberhard von Königstein, der Schwiegersohn des
inzwischen verstorbenen Philipp von Weinsberg, die kaiserliche

Münze in Basel, verlegte sie aber 1509 nach der den
Weinsbergern ebenfalls verpfändeten Münzstätte von Augsburg.

Daraufhin erteilte am 28. Dezember 1512 Papst
Julius IL der Stadt Basel das Recht, Goldmünzen zu prägen,
weldies Recht ihr auch Kaiser Maximilian am 10. Januar 1516

einräumte.*)
Die frühesten Basler Mariendarstellungen finden sich

nun auf diesen kaiserlichen Goldgulden. Wie ihr Gepräge ein
ganzes Jahrhundert lang mehr oder weniger stabil bleibt, so
bieten auch die Darstellungen der Madonna kaum irgendwelche
Abwechslung. Wir sehen stets die hl. Jungfrau in wallender
Gewandung, das Kind im linken Arme haltend, mit Krone
und Heiligenschein. Die Verschiedenheiten beruhen lediglidi
auf kleinen Verschiebungen in der Haltung, der Drapierung
des Gewandes und der Neigung des Kopfes. Immerhin sind
sie im grossen ganzen hübsche künstlerische Miniaturgebilde.
die man gerne betrachtet; am gefreutesten dürften die frühesten,

noch unter Kaiser Sigismund geprägten sein. (Taf. IX,
Fig. 3.)

Ihnen stellt sich dann der von 1513 auf den Namen des

Papstes Julius IL an die Seite. Fast hundert Jahre nach den
unter Kaiser Sigismund geprägten hergestellt, mutet er völlig
archaistisch an. Die Auffassung der Madonna ist sozusagen
die gleiche geblieben. Die Schrift ist gotisch. Die Rückseite

l) Nach Coraggioni a. a. O.

68



weicht dann allerdings gänzlich von den kaiserlichen ab. da

nun eben die Stadt Basel, die „civitas basiliensis", und nicht
mehr der Kaiser prägt. An Stelle des Reichsapfels tritt der
Basler Stab.

Basel bringt das Bildnis der Mutter Gottes ferner auf
den Plapparten und Dicken- Beide Gepräge weisen zwei
Formulierungen auf, und zwar die stehende Madonna mit dem
Kinde und die Himmelskönigin in einer Strahlenglorie auf der
Mondsichel. Auf einem doppelten Plappart steht sie auf einer
Schlange. Hübsch zeigt sich die erstgenannte Darstellung ciuf
einem Plappart ohne Jahrangabe, welcher in der Umschrift
den Anfang des englischen Grusses „AVE MARIA GRATIA
PLENA" in gotischer Schrift beigibt. (Taf. IX, Fig. 5.)
Besonders schön und gediegen, sowohl als Geldstücke wie als
Gepräge präsentieren sich die Dicken von 1499, 1520 und 1521.

Auf denen von 1499 sehen wir die Madonna in der Strahlenglorie

auf der Mondsichel stehend (Taf. IX, Fig. 4); diejenigen
von 1520 und 1521 bieten zwei Formulierungen: einmal die
stehende Madonna ohne Strahlenglorie und alsdann ihr Brustbild.

Letztere Darstellung bedeutet eine hübsche Abwechslung

in den etwas eintönigen und statuenhaften Wiedergaben
des Typus der stehenden Gnadenbilder. (Taf. IX, Fig. 6 u. 7.)

Wie bereits erwähnt, trat Basel frühzeitig zur Reformation
über, was bedingte, dass die Darstellungen der Jungfrau
Maria auf ihren Geprägen eingestellt wurden. Zu bedauern
ist, dass Basel die Mutter Gottes nie auf Talern darstellte, wie
das Zürich und Bern mit ihren Stadtheiligen Felix, Regula und
Exuperantius und dem hl. Vinzenz in so anziehender Weise
taten, und was katholisch gebliebene Orte, wie Luzern,
Solothurn und Freiburg, bis tief in das 18. Jahrhundert hinein
verfolgten. Nun ging Basel allerdings sehr spät zur Talerp rä-

gung über- (Der „Dicktaler" von 1499 ist vom Dickenstempel
geschlagen, und die von Haller Nr. 1522 und 1525 genannten
Taler von 1520 und 1521 mit Mariendarstellungen scheinen
den obengenannten Dicken mit gleichen Jahrzahlen zu ent-

69



sprechen.) Der erste datierte Taler, der von einem Talerstempel
geprägt ist, trägt sonach die Jahrzahl 1543 (Ewig Nr. 133). Er
ist also erst nach der Einführung der Reformation hergestellt,
was die Abwesenheit der Mariendarstellungen auf den Talern
zur Genüge erklärt.

Wenig Material zum Studium der Mariendarstellungen

bieten im grossen ganzen die Münzen des
Bistums Basel. Die Himmelskönigin in der Strahlenglorie, auf der
Mondsichel stehend, zeigen die Batzen der Bischöfe Wilhelm
Ringk von Baldenstein, Johann Franz von Schönau und
Johann Konrad I. von Roggenbach (Taf. IX, Fig. 8), sowie
Zweibatzenstücke des Bischofs Wilhelm Ringk von Baldenstein
von 1624 und 1625. Künstlerisch sagen sie wenig.

Die Stadt St. Gallen bietet eine einzige stark archaistische
Darstellung der Himmelskönigin auf dem sog. Marienplappart
ohne Jahrangabe, welcher um 1500 geprägt wurde. (Taf. IX,
Fig. 9.)

Interessanter ist Graubünden vertreten. Der Gotteshausbund

bringt eine wenig plastische, fast graviert anmutende
sitzende Madonna mit dem Kinde auf dem 10 Kreuzerstück
von 1568. (Taf. IX, Fig. 10.)

Das Bistum Chur zeigt sie auf Batzen und halben Batzen
des Bischofs Paul Ziegler (Taf. IX, Fig. 11 und 12) und auf
einem Dukaten des Bischofs Johann Anton von Federspiel
von 1767, auf welchem sie als Flimmelskönigin mit Krone und
Zepter, auf Wolken stehend, dargestellt ist. (Taf. IX, Fig. 13.)

Endlich finden wir sie auf Testons ohne Jahrangabe des Grafen

Johann Jakob Trivulzio, Flerrn von Misox. Diese
Darstellungen weichen insofern von allen übrigen ab, als sie eine

ganz in italienischer Art gehaltene Anbetung des Kindes bieten.

In der einen Fassung steht die Madonna vor dem am Boden
liegenden Kinde, welches ihr die Arme entgegenstreckt, in der
anderen kniet sie, in Anbetung versunken, vor dem Kinde.
Diese letztgenannte Wiedergabe darf zweifellos für die
hübscheste und anmutigste angesehen werden. Das Stück befand

70



sich mit anderen in der unvergleichlichen Sammlung des Flerrn
Wilhelm Bachofen in Basel und figuriert in dessen Kataloge
unter Nr. 2120. (Taf. IX. Fg. 14 und 15.)

Eine grössere Anzahl von Mariendarstellungen finden sidi
auf den Münzen des Bistums Lausanne. Bereits in merovingi-
scher Zeit gab es in Lausanne eine Münzstätte. Im Jahre 1150

bestätigte Kaiser Friedrich I. Barbarossa dem Bischof Amadeus

von Hauterive die den Bischöfen „seit undenklichen Zeiten

angehörenden Hoheitsrechte" und besonders das Münz-
recht. Die ältesten bekannten bischöflichen Münzen sind
Denare mit Tempel und Kreuz nach karolingischem Typus.
Bis tief in das 14. Jahrhundert hinein wurden in Lausanne
nur Denare und Obolen (Mailies) geprägt, welche bei der
Zunahme des Verkehrs dann nicht mehr genügten. Das bisdiöf-
liche Gebiet wurde von fremden Münzen übersdiwemmt,
welche die einheimischen Gepräge allmählich verdrängten.
Der 1375 gewählte Bischof Guido von Prangins liess, um
diesem Uebelstand abzuhelfen, einen Vlämen, Pierre Manfred,
nach Lausanne kommen, dem er die Münze verpachtete. Manfred

reorganisierte die Münze und begann nach dem Vorbilde
der damals in der Sdiweiz beliebten Mailänder Münzen
Denare, Mailies und Demi-Gros zu prägen. Diese letzteren sind
überaus interessante, feine gotische Gebilde, zeigen aber noch
keine Mariendarstellungen, sondern den hl. Bischof Marius
nach dem Vorbilde des hl. Ambrosius. Erst auf den sog. Tré-
sels des Bischofs Guido von Challant (1406—1431) setzen
dieselben ein. In Miniaturformat sehen wir auf diesen kleinen
Silbermünzchen die in nidit ganz voller Figur sitzend dargestellte

Madonna mit dem Kinde. Die Bildchen sind minutiös in
den Stempel geschnitten und sehr anmutig. (Taf. IX, Fig. 16.)

Audi auf den Demi-Gros-Stücken des gleidien Bischofs sehen
wir die Madonna mit dem Kinde, freilich in bedeutend
oberflächlicherer Wiedergabe. Die letzten Bischöfe, Aymon und
Sebastian von Monfaucon (1497—1517 und 1517—1536) setzen
sie im Brustbild über ihre Wappen auf Gros- und Gros-Dou-

71



bles-Stücken. Die Darstellungen sind aber gänzlich reizlos und
gehören wohl zu den schlechtesten dieser Kategorie. (Taf. IX,
Fig. 17.)

Ebenfalls über dem Wappen erscheint die Madonna
mit dem Kinde auf Wolken in einer Strahlenglorie auf den
20 Kreuzer-Stücken des Bischofs Friedrich Ambüel von Sitten
von 1777. Die Aufmachung entspricht ganz der prunkvollen
Auffassung der Barock- und Rokoko-Kunst. Das Kind scheint
der Madonna enteilen zu wollen, so rasch und lebendig sind
seine Bewegungen. Die Art, wie die Jungfrau Maria den
Jesusknaben beim Knie fasst, ist nicht glücklich; allein ihre ganze
Haltung und Bewegung hat etwas Königliches, das dem Stück
einen nicht geringen Reiz verleiht. (Taf. IX, Fig. 18.)

Mit diesem Sittener Stück haben wir den Kreis der Schweizer

Münzen, auf welchen die Jungfrau Maria wiedergegeben
ist, durchlaufen. Wie bereits eingangs erwähnt wurde, sind
diese Darstellungen im grossen ganzen schlichter, einfacher
Natur, etwas eintönig und ohne den grossen künstlerischen und
ikonographischen Reiz, welchen wir bei den Heiligendarstellungen

der beiden ersten Kategorien konstatieren konnten.
Doch bieten auch sie manches Anziehende und runden und
schliessen die vielverzweigten Eindrücke ab, die wir von den
total 51 Heiligen, weldie auf Schweizer Münzen figurieren,
empfangen haben.

72


	Heiligendarstellungen auf Schweizer Münzen

