Zeitschrift: Rapport annuel / Musée National Suisse
Herausgeber: Musée National Suisse

Band: 36 (1927)

Artikel: Heiligendarstellungen auf Schweizer Miinzen
Autor: Gerber, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-394542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-394542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEILIGENDARSTELLUNGEN AUF
SCHWEIZER MUNZEN

Von E. Gerber.
(Taf. IX, X.)

Die Geldmiinze, welche in unserem heutigen Sinne als
allgemeines Zahlungsmittel dient, ist griechischen Ursprunges.
Kleine, handliche Stiicke aus [tdelmetall. die einen bestimmten
staatlich festgesetzten Wert und dadurch eine rechtsmissige
Kaufkraft besitzen, treten etwa um 600 v. Chr. auf der Insel
Aegina auf. Bereits diese primitiven, einer abgeplatteten Kugel
gleichenden Geldstiicke, tragen aul ihrer Vorderseite ein be-
stimmtes Abzeichen. ein Miinzbild., welches sie als staatlich
giiltiges Zahlungsmittel beglaubigt, nimlich eine Schildkrote,
die spiter vollendet schon dargestellte Testudo graeca. Die
Riickseite dieser frithsten Stiicke zeigt noch keinerlei bildliche
Darstellungen. sondern lediglich das sog. Quadratum incusum,
einen mehrfach geteilten quadratischen Finschlag, der wohl ohne
Frage vom Prigestock herriihrt und dazu dienen mochte. die
Miinze beim Schlagen festzuhalten. Nachdem die ldee dieser
ersten aeginetischen Metallplittchen als Zahlungsmittel einmal
vom griechischen Geiste erfasst worden war, scheinen sich die
Miinzen iiberaus rasch verbreitet und eingebiirgert zu haben.
Die griechischen Stiddte, Inseln und Kolonien pragten Geld und
die Identititszeichen. die staatlich beglaubigten Miinzbilder,
wurden, dem hellenischen Schonheitssinne entsprechend, zu
reizvollen Werken der Kleinkunst.

Wichtig war in erster Linie die Behandlung der Vorderseite,
da sie das offizielle staatliche Abzeichen trug, Frith tritt als
solches das Bildnis einer Gottheit auf, welche das miinzende
Stadtwesen besonders verehrte. Charakteristisch sind in dieser
Beziehung, um ein paar Beispiele zu nennen, das zunichst

58



giinzlich archaisch gehaltene, spiiter ernst und edel werdende
Bildnis der Pallas Athene auf den Miinzen von Athen, der
schone birtige Kopl des Zeus auf solchen von Olympia und
derjenige des Dionysos auf den Miinzen von Naxos in Sizilien.
Mit der Zeit treten Bildnisse wohl fast aller griechischen Gott-
heiten als staatliche Abzeichen der Vorderseiten auf, wahrend
die Riickseiten allmihlich Gelegenheit zu den mannigfaltigsten
Darstellungen bieten. die der griechische Geist mit der ganzen ver-
schwenderischen [Ville seiner Phantasie, seines Fabelnreichtums
und seines Kunstsinnes aufl die kleinen goldenen und silbernen
Metallplittchen ausgiesst. Neben der der Athene geweihten
Fule und dem Adler des Zeus auf den Miinzen von Athen und
Olympia zeigen die Riickseiten eine fast uniibersehbare Menge
von heiligen Tieren. Gotterbildern. Heldendarstellungen, so dass
man wohl ohne die geringste Miihe eine ganze griechische Mytho-
logie und Heldensage mit Miinzbildern auf das anmutigste
illlustrieren konnte.

Charakteristisch ist also bereits in der [riihesten Zeit der
Miinzpragung die Darstellung religioser Motive sowohl auf der
Vorder- wie auf der Riickseite der Miinzen. Gotterbilder und
den Gottheiten geheiligte Tiere. Attribute von Goéttern und
Gottinnen und Motive aus der hochentwickelten Heldensage
sind geradezu die urspriinglichen Darstellungen aul den Miinzen
der freien griechischen Staatswesen. Neben diese religitsen
Abzeichen tritt nun im 4. Jahrhundert, zur Zeit des gewaltigen
Aufstieges des makedonischen Konigsreiches, ein neues, welt-
liches, das Bild des Herrschers, des Konigs. Am bekanntesten
sind in dieser Bezichung die Bildnisse Alexanders des Grossen,
dessen Gesichtsziige wir in den verschiedensten Darstellungen,
wohl auch in der Maske des auf seinen Miinzen so oft wieder-
kehrenden Herakleskoples, bewundern kionnen. Wichtig ist,
dass die Riickseiten auch seiner Miinzen fast ausschliesslich
religivsen bezw. mythologischen Motiven gewidmet sind.  Is
standen also in der Bliitezeit des Griechentums auf den Miinzen
bereits zwei charakteristische Mittel zu ihrer offiziellen Kenntlich-

59



machung fest, namlich das Bildnis der Gottheit, die in einem
Gemeinwesen besondere Verehrung erfuhr, und das Herrscher-
bildnis. Beide Prinzipien kehren auf den romischen Miinzen
wieder.

Auf den alten in Kupfer gegossenen Aes grave der romischen
Republik erscheinen Bilder des Janus, des Jupiter. der Roma,
des Mercur und des Hercules.

Auch auf den im Jahre 268 v. Chr. beginnenden Silber-
prigungen der romischen Republik spielen Darstellungen von
Gottheiten, sagenhaften Konigen und Helden die Hauptrolle.
Von der Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. an beherrscht dann das
Herrscherbildnis die Hauptseite der Miinze. Pompejus Magnus,
Caesar. Marcus Antonius und schliesslich Kaiser Augustus er-
offnen den Reigen der Kaiserbildnisse aul den romischen Miinzen,
die bis zum Authcren des westromischen Reiches im Jahre 476
einc liuckenlose Reihe der kaiserlichen Bildnisse aufweisen, Im
ostromischen Reiche ragen sie sogar bis in die neuere Zeit
hinein, da erst die LFinnahme von Konstantinopel durch die
Tirken im Jahre 1453 demselben ein Ende bereitet hatte. Ist
nun das staatliche Abzeichen der Vorderseite das Bildnis des
Kaisers, so ist die Riickseite in weitgehendem Masse der Dar-
stellung von Gottheiten, Gotterattributen. religiosen. symbolischen
und allegorischen Motiven gewidmet. Ja gegen das Iinde der
westromischen Kaiserzeit treten bereits offiziell die ersten christ-
lichen Symbole aulf.

Nachdem sich im westlichen Furopa nach den Krisen der
Volkerwanderung aul den Triimmern des romischen Reiches
neue staatliche Gebilde herauskristallisiert hatten und allmihlich
zu den bekannten abendliindischen Grosstaaten herausgewachsen
waren. erfubr auch die Miinze, die anfinglich in barbarischer
Verunstaltung aul romischer Basis weiterbestand. eine Int-
widklung zu einem der werdenden Kultur dieser neuen Staaten
entsprechenden Gebilde. Doch dauerte es jahrhundertelang, bis
in den romanisch-germanischen Landen eine Miinze erwuchs,
die sich an Gediegenheit mit den antiken messen konnte. Iirst

60



der Goldgulden, wie er im Jahre 1252 in Florenz gepriagt wurde.
hat Anspruch. ein den antiken Miinzen ebenbiirtiges Geprage zu
sein. Lrist zugleich die erste eigentlich moderne Miinze. Charak-
teristisch sind seine bildlichen Darstellungen. Die Vorderseite
tragt das eigentliche Stadtabzeichen von Florenz, das Wappen,
die florentinische Lilie mit der Umschrift Florentia, die Riick-
seite das Bildnis Johannes des Taufers. Mit diesem Gebilde
der Protorenaissance ist das Mittelalter mit seinen Denaren
tiberwunden und einem neuen Miinzwesen die Bahn gebrochen.
Neben die Silberwidhrung tritt wieder. wie in der Antike, die
Goldwiithrung, und die Prigetechnik nimmt von da an einen
neuen Aufschwung. Diese florentinischen Goldgulden fanden
bald den grissten Anklang und wurden im Laufe des 14. und
15. Jahrhunderts vielerorts nachgeahmt. |

In dieser Zeit erfiihrt das abendlindische Miinzwesen eine
grundlegende Umgestaltung. und gegen Iinde des 15. Jahrhunderts
ist in gewissem Sinne das moderne Miinzwesen erreicht, ein
Miinzwesen, das in seiner Gediegenheit und Mannigfaltigkeit,
‘wenn auch nicht in Bezug aul iisthetische Schonheit, dem antiken
zum ersten Male seit dem grossen Ereignis der Volkerwanderung
durchaus ebenbiirtig an die Seite tritt.

Ganz im antiken Sinne tragen diese neuen Miinzen auf
thren Vorderseiten die Abzeichen des miinzenden Fiirsten oder
Gemeinwesens: im ersten [Falle das Bildnis des Kaisers, des
Konigs. sowie anderer weltlicher oder geistlicher Souverine, im
zweiten l'alle das Wappen. Die Riickseite ist den mannig-
faltigsten Darstellungen gewidmet. Neben symbolischen, alle-
gorischen, rein ornamentalen oder wertbezeichnenden Dar-
stellungen tritt, wie in der Antike. das religiose Motiv, nunmehr
mm Zeichen des Christentums. in reichstem Masse auf. Unter
diesen religivsen Motiven sind es besonders die Schutzpatrone
der Gemeinwesen. sowie ecine grosse Anzahl anderer IHeiliger.
die jetzt, wie einst die antiken Gotter- und Heldendarstellungen.
das Miinzbild beherrschen. Kopf-, Brust- und Vollbilder von
Heiligen. Szenen aus ihrem Leben und besonders ihre Martyrien

Ol



liefern den neuen Miinzmeistern wohl ebenso unerschoplliche
Motive wie einst die Gotter- und Heldensagen den antiken, in
protestantischen Liandern und Gegenden allerdings nur bis zur
Einfiihrung der Reformation, in katholischen bis tief in die
Gegenwart hinein.

Ein noch dankbareres, wenn auch beschrankteres I'eld findet
die Darstellung von Heiligen auf der Denk- und Schaumiinze,
der Medaille, die im Laufe des 15. Jahrhunderts aufkommt,
und die ihrer verhiltnismissig viel grosseren Bildfliche wegen
bedeutend belebtere und mannigfaltigere Szenen zuliasst. In
reformierten Gegenden begegnen wir auf Schaumiinzen auch
nach der Reformation vielfach religiosen Darstellungen; doch
werden die Motive nicht mehr der Heiligenlegende, sondern
der Bibel entnommen. Auch auf den Miinzen der alten Eid-
genossenschaft finden sich Heiligendarstellungen in grosser Zahl.
Nach der Durchfiihrung der Reformation gaben die reformierten
Orte diese Sitte allerdings auf, die katholischen und die katholisch
gebliebenen zugewandten Orte aber behielten sie bis zum Sturze
der alten Eidgenossenschalt im Jahre 1798, ja sogar bis zur
Einfihrung der Bundesmiinzen im Jahre 1850 bei. s seien
hier nun einmal im Zusammenhange alle diejenigen Heiligen
betrachtet, die auf schweizerischen Miinzen vom 15. bis zum
['nde des 18. Jahrhunderts erscheinen.

Da die Vorderseite dem offiziellen Abzeichen des miinzenden
Standes, Bistums. Klosters oder privater Miinzherren gewidmet
1st und vorzugsweise deren Wappen. in selteneren ['illen, wenn
~es sich um geistliche oder weltliche Miinzherren handelt. deren
Bildnis aufweist, so ist den Heiligendarstellungen meistens die
Riickseite gewidmet; Ausnahmen, besonders da, wo das Heiligen-
bild zum offiziellen Symbol des Gemeinwesens wird, kommen
vielfach vor.

Bei der Betrachtung der auf schweizerischen Miinzen und
Medaillen dargestellten Heiligen driingt <ich unwillkiirlich eine
prinzipielle Unterscheidung zweier Gruppen von Heiligen auf,
niimlich einer solchen von Heiligen. die aul dem Boden der

62



Tafel IX

Heiligendarstellungen auf Schweizer=-Miinzen.



heutigen Schweiz gelebt und gewirkt haben, d. h. unserer schwei-
zerischen Heiligen, und einer solchen, deren Vertreter keine
personlichen Beziehungen zum heutigen schweizerischen Terri-
torium hatten, jedoch innerhalb desselben eine besondere Ver-
ehrung genossen, also der auslandischen Heiligen. Es seien nun
zunachst in einem ersten Abschnitte die bildlichen Darstellungen
der schweizerischen Heiligen auf Schweizermiinzen betrachtet
und alsdann in einem zweiten die auslindischen. s ist selbst-
verstiindlich, dass sowohl im Texte wie im Bilde jeweils nur
auf eine Auswahl von Darstellungen hingewiesen werden kann,
da eine Arbeit mit Anspruch aul Vollstindigkeit den Rahmen
dieser Skizze weit iibertreten wiirde. IIs soll hier lediglich
eine Anregung, ein kleiner Beitrag zu dem grossen Kapitel der
Heiligendarstellung in der bildenden Kunst gegeben werden.

I. ABSCHNITT:
SCHWEIZERISCHE HEILIGE

Als dltesten Heiligen, der auf dem heutigen Schweizerboden
gewirkt hat, nennt Prof. Dr. . A. Stiickelberg in seinem
Hand- und Nachschlagebuch ,Die schweizerischen Heiligen des
Mittelalters® den hl. Lucius (Bekenner. 3. Dezember). Er
brachte Ende des 2. oder im 3. Jahrhundert den Ritiern das
Christentum und wurde um seines Lilers willen verfolgt. Be-
graben wurde er oberhalb Chur. Spitere Quellen nennen ihn
einen britischen Konig, offenbar weil seither manche Glaubens-
boten von jenseits des Meeres und aus edlem Geschlecht in
unser Land gekommen waren.’)

Als Glaubensbote der alten Ritier, dessen Grab sich in der
Kirche St. Luzi in Chur befindet. erscheint er auf Miinzen der
Stadt und des Bistums Chur, sowie des Gotteshausbundes.
Dargestellt wird er, den spiteren Quellen gemiiss, als britischer

1y Prof. Dr. E. A. Stiidkelberg, Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters, — Die folgenden
biographischen Notizen iiber die schweizerischen Heiligen werden alle nach dieser Arbeit zitiert.

63

Ro13



Konig mit Brustpanzer. Krone, Zepter und Reichsapfel. Das
ins Profil gestellte Brustbild herrscht vor. Wiirdiger bekronter
und nimbrierter Kopft auf dem Dicken von Bischof Joseph von
Mohr von 1631. Brustbild von vorn auf dem Goldgulden des
Bischofs Johannes V. IFlugi von Aspermont (1601—1627). lkono-
graphisch bemerkenswert ist, dass auf Talern desselben Bischofs
Lucius als heiliger Bischof, sitzend, von vorn, in vollem bischot-
lichem Ornate, in seiner linken Hand den Krummstab. in der
rechten den Reichsapfel haltend, dargestellt wird. Diese ikono-
graphische Interpretation des Heiligen diirfte wohl zu den
Seltenheiten gehoren. Stiickelberg weist ausser den tiblichen
Darstellungen als britischer Konig nur noch aul eine solche als
wandernder Bote des Christentums mit Pilgertasche und Stab
hin. Hievon liefern die Miinzen keine Beispiele (s. Tal. IX, I'ig. 1).

Eine grossere Gruppe von Heiligen, die der sog. Agaunen-
sischen Mirtyrer, filhet ins Wallis. Unter diesem Namen
treten in den dltesten historischen Berichten die ums Jahr 302 von
Kaiser Maximian [. (286-—305) zu Saint- Maurice hingerichteten
Glaubenszeugen auf. Im 6. Jahrhundert tritt die Bezeichnung
Legio Felix und dann der Name Thebiische Legion, spiter einfach
Thebier, auf; sie werden somit als Aegypter charakterisiert.
Aus der ungenannten Martyrerschar treten im 5. und 6. Jahr-
hundert mit Namen hervor die Heiligen Mauritius, [\xuperius
Candidus. Viktor, dann Innocentius; auch St. Viktor und Urs
in Solothurn werden schon friith als versprengie Thebier be-
zeichnet,

Der hl. Mauritius (Martyrer. 22. September) ist ohne
Zweifel der beriihmteste Heilige aus der Gruppe der agaunen-
sischen Mirtyrer, ja vielleicht der bekannteste Heilige der Schweiz
iiberhaupt. Fr ist der Iihrer einer Legion. Exuperius und
Candidus sind seine Offiziere. Nachdem der Kaiser die Legion
um ihres Glaubens willen zweimal dezimiert hat, ermahnt
St. Mauritius die Ueberlebenden zum Ausharren. Widerstandslos
lassen sie sich sodann durch ringsum angehiiuflte Truppen nieder-
machen.

64



Eigentiimlicherweise erscheint der hl. Mauritius aul neueren
Miinzen des Wallis, worauf man ihn am ersten vermuten wiirde,
nicht, sondern auf solchen von Luzern. Appenzell 1.-Rh. und
des Bistums Lausanne. Ganz im Gegensatz zu seiner ausser-
ordentlichen Beriihmtheit ist seine Darstellung aul Schweizer-
miinzen spirlich. Luzern widmet ihm den schonen Dicken
von 1621, auf welchem er als Anfiihrer der Thebaer im Brustbild,
gewappnet, behelmt und nimbiert, mit dem Thebaderkreuz auf
der Brust und einem Schwert in seiner rechten Hand dargestellt
wird. Banner und Schild fehlen. Appenzell Inner-Rhoden
setzt ithn aul die Dukaten von 1737 und 1739, sowie auf das
Neun-Batzenstiick von 1738 in voller Figur, gepanzert und
behelmt mit Schwert, Siegesfahne und Schild, aul welchem
aber an Stelle des Mauritiuskreuzes der Biar von Appenzell
erscheint.

Interessanter als diese spiiten Darstellungen sind ohne Zweifel
diejenigen aul einem Cornabo des Bischofs Sebastian von
Montfaucon (1517—1536) von Lausanne, wo er zu Pferd,
geharnischt, mit Mantel und Banner erscheint, und auf einem
Didken desselben Bischols, auf welchem er in voller Figur,
stechend. von vorn. mit Mantel und [Fahne wiedergegeben ist
(s. Taf. IX, Fig. 2.3, 4, 5).

Wie bereits erwithnt, steht auch der hl. Ursus (Martyrer.
3. September). dessen Grab sich in der Kathedrale in Solothurn
belindet, in Beziehung zu den Thebidern.

Ursus und Victor werden in Solothurn wegen ihres christ-
lichen Bekenntnisses verhaftet, vorgefiihrt, verhort; sie verweigern
den Gittern zu opfern. bleiben taub fiir die Ermahnungen der
Richter, werden geschlagen, gefoltert und zuletzt enthauptet.
Mit Dank gegen Gott gehen sie in den Tod. Dies geschah
unter Kaiser Maximian I. Schon im 5. Jahrhundert sah man in
St. Ursus und Victor Soldaten der thebiischen Legion von
Agaunum.

St. Ursus figuriert bereits auf mittelalterlichen Siegeln der
Stadt Solothurn. Auf ihren Gepriigen ist er in reichem Masse

—

5% 65



vertreten. Sein Kopf erscheint schon auf den Brakteaten des
spiateren Mittelalters, allerdings in wenig individualisierter ['orm.
Auf den neueren Miinzen wird sowohl sein Brustbild als auch
seine ganze l'igur dargestellt; ersteres auf Batzen und halben
Batzen des 16. und 17. Jahrhunderts, auf dem halben Dicken,
den Didken und auf einem Taler o. |. zur Zeit Kaiser Ferdinands L.,
letztere aul Plapparten, Talern, halben und Drittels-Talern, Gold-
gulden, halben Dukaten, Dukaten, halben Duplonen, Duplonen
und Doppelduplonen.

Er wird analog dem hl. Mauritius immer als Krieger in voller
Riistung mit dem Thebiderkreuz auf der Brust dargestellt. Auf
den Brustbildern erscheint er als bartiger Mann, ohne Schwert
und Fahne, meist auch ohne Helm. Eine hiibsche Ausnahme
bildet der halbe Batzen von 1551, wo er bartlos. in einem
romischen Helme, dargestellt wird. In voller FFigur erscheint
er noch im alten Kettenpanzer mit Spitzhelm, Tartsche und
Fahne auf den Plapparten; aul den Talern in der Riistung der
Schweizer des 16. Jahrhunderts mit Fahne mit rotem Kreuz
in weissem I'elde; aul den spiten halben Dukaten und Dukaten
‘und den halben Duplonen. Duplonen und Doppelduplonen zeigt
die FFahne das weisse Kreuz in rotem Feld. In ganzer Figur
wird er fast immer bartlos dargestellt (s. Tal. IX. Fig. 6,7, 8, 9).

Auch die hl. F'elix und Regula (Mirtyrer. 11. September),
die Schutzpatrone der Stadt Ziirich, welchen sehr oft der hl.
Exuperantius(Martyrer.11.September).der nach spiiter Legende
ihr Diener und Leidensgefihrte ist. beigesellt wird, stehen in
Beziehung zu den Thebiern in Agaunum. Sie sind nach der
Tradition Geschwister und fielen als Mirtyrer des christlichen
Glaubens in Ziirich. Die Ueberlieferung lisst sie dem Blutbad
von Agaunum entrinnen und durch das Rhone- und Reusstal
nach Zirich entfliehen. lhr Grab erscheint in karolingischer
Zeit, nachdem es withrend der Herrschaft der Alamannen in
Vergessenheit geraten war, als beriihimte Stitte. lhre Leiber
wurden im Grossmiinster verwahrt.

66



Die hl. Felix und Regula erscheinen aul den Siegeln der
Stadt Ziirich, sowie vor der Einfilhrung der Reformation auf
einigen wenigen ihrer Miinzen. Sie werden in ganzer IFigur in
antikem Gewande abgebildet, ihre abgeschlagenen Kopfe in
den Handen tragend. So erscheinen sie auf den Dicken von
1504 und 1505, aul einem Doppeldicken und aul einem relativ
spiten. wohl lange nach der Einfihrung der Reformation ge-
pragten Dukaten (ca. 16077). Auf dem Taler von 1512 gesellt
sich ihnen der hl. Exuperantius in analoger Darstellung bei
(s. Tal. IX, Iig. 10, 11, 12).

[Ebenfalls in die spiitere Zeit der Romerherrschaft in unserem
Lande gehort der hl. Theodul (Bischof. 16. August). Er lebte
als Bischof von Octodurus ums Jahr 380. Als Zeitgenosse des
grossen Reliquienverehrers Papst Damasus erhob er die Gebeine
der agaunensischen Mirtyrer zu Saint-Maurice und sammelte
als Diozesanbischol die Akten des agaunensischen Martyriums.
Das erste Grab des hl. Theodul war offenbar in seiner Kathedral-
kirche zu Octodurus; bei der Verlegung des Bischolssitzes nach
Sitten scheint man die Gebeine und Reliquien dahin iiberfiihrt
zu haben. Hier erscheint er 999 als Kirchenpatron.

Sein Bildnis schmiickt eine ganze Anzahl Miinzen des Bistums
Sitten. Brustbild und ganze Figur, sitzend und stehend, kommen
vor; ersteres auf halben Batzen. Batzen und halben Dicken,
letztere auf Viertelsdicken. Dicken, halben Talern und Talern.
St. Theodul wird als heiliger Bischol in vollem Ornate mit
Mitra, Krummstab und Schwert dargestellt. Letzieres trdgt er
als Symbol der weltlichen Macht, die ihm nach der Legende
Kaiser Karl der Grosse (768—814!) iiber das Wallis verlichen
hat. In Wahrheit war es ein Konig von Burgund, der dieselbe
einem Bischol von Sitten verlich. Die Legende identifizierte
diesen dann mit dem hl. Theodul und setzte schliesslich an
Stelle des Burgunderkinigs Karl den Grossen ein.

Diese Szene wird auf dem Taler des Bischols Nikolaus
Schinner von 1498 in anzichender Weise veranschaulicht. Kaiser
Karl der Grosse sitzt auf einem hohen, gotischen Thronsessel

67



und iiberreicht dem vor ithm knienden Theodul das Schwert.
Bei den Dartellungen in ganzer Figur erscheint neben den bischof-
lichen Insignien und dem Schwert als Attribut noch die Glocke,
entweder allein oder mit dem Teufel als Glockentriiger, als
Anspielung aul die heute noch in dem Walliser Sagenschatze
lebendige und in verschiedenen Versionen iiberlieferte Legende,
dass thm der Teufel eine Glocke von Rom nach Sitten getragen
habe. Bemerkenswert ist ferner die Szene auf einem Taler
Matthiius Schinners, des spiteren Kardinals, von 1501, wo der
heilige Bischof messelesend dargestellt ist (sog. Messtaler). Fr-
wihnt sei ferner, dass er auf Viertelsdicken des gleichen Bischofs
zusammen mit der hl. Katharina erscheint (s. Tal. IX, ig. 13, 14,
Taf. X, Fig. 15, 16, 17). ’

In burgundisches Gebiet zur Merowingerzeit versetzt uns
der hl. Marius (Bischof. 13. Dezember). Von vornehmer und
reicher Abkunft. zeichnete er sich als Bischof von Aventicum
(574—594) durch allseitige und erfolgreiche Tatigkeit aus. Er
glinzte als Goldschmied und verfasste eine Chronik. Er war
ein Beschiitzer der Schwachen und Armen und ein gerechter
und weiser Hiiter des Bistums. Marius hat den Sitz desselben
von Aventicum nach Lausanne verlegt und ist der Stifter der
Kirche von Payerne. Iir wurde in der St. Thyrsuskirche zu
Lausanne beigesetzt. Seit 1168 tragt sie seinen Namen.

Im Miinzbilde erscheint er in voller Figur, sitzend. als Mar-
tyrer in Bischofstracht mit einem Palmzweig. seine rechte Hand
segnend erhoben. aul den Dicken des Bischols Sebastian von
Montfaucon (1517 —1536) von Lausanne. Die Bezeichnung
MARTIRI der Umschrift ist unbegriindet. benfalls sitzend und
in voller Figur zeigen ihn einige Demi-Gros der Bischofe Guido
von Prangins (1375—1393), Wilhelm von Menthonay (1394—1406)
und Wilhelm von Challant (1406—1433). Gute gotische ['ormen-
sprache, zierliche Heraldik und schone Schrifitypen zeichnen
diese hiibschen Stiicke ganz besonders aus (Taf. X, Iig. 18, 19).

Etwas jiinger als der hl. Marius ist der hl. Ursicinus
(20. Dezember).

68



Er war Monch zu Luxeuil und wandte sich wie St. Columban
missionierend der Schweiz zu. Im Jura lebte er als Klausner
und um ihn sammelten sich Jinger. Als er ums Jahr 620 ge-
storben war, begruben sie ihn in der Peterskirche, die bald
darauf durch den hl. Wandregisel zu einer Basilica des hl,
Ursicinus soll erweitert worden sein, bei welcher sich ein Bene-
diktinerkloster bildete. St. Ursicinus ist einer der ersten urkund-
lich bezeugten Schweizerheiligen, welche als Kirchenpatrone
erschienen. Ums Jahr 666 stehen schon zwei Kirchen im Jura
unter seinem Schutz.

Sein Bildnis beansprucht die Riickseite der Schillinge des
Bistums Basel withrend des 17. und im Anfange des 18. Jahr-
hunderts. Nach der Einfiihrung der Reformation residierte der
Bischof von Basel in Pruntrut. Es ist einleuchtend, dass Bischof
Jakob Christoph Blaarer von Wartensee den Glaubensboten
des Jura aul die unter ihm erstmalig gepriigten Schillinge setzte.
Bischol Wilhelm Ringk von Baldenstein folgte diesem Beispiele.
Von 1624 bis 1716 wurde die Schillingpragung eingestellt. Erst
unter Bischof Johann Conrad II. von Reinach (1705—1737) wurden
von 1716 bis 1727 abermals Schillinge geprigt. die auch das
Bildnis des hl. Ursicinus wieder zeigen. Von 1596 bis 1624
wird er in ganzer Iligur als Priester im Messornat mit einem
Buch und einer Lilie abgebildet; von 1716—1727 erscheint seine
Figur als Kniestiick. sein Haupt ziert ein iibergrosser Heiligen-
schein, und an Stelle des Buches tritt ein Kirchenmodell (s. Taf. X,
Fig. 20).

[5in Zeitgenosse des hl. Ursicinus ist der hl. Gallus (16. Okt.).

[st St. Moriz der beriihmteste Urheilige der Schweiz, so ist
St. Gall der griosste Missionsheilige unseres Landes. In Irland
551 geboren, kam Gallus ins Kloster Bangor zu den hl. Comgall
und Columban. Mit dem letzteren wanderte er ins Franken-
reich, dann zog er missionierend nach Tuggen, Arbon, Bregenz.
Ums Jahr 613 erbaute er an der Steinach eine Zelle, sammelte
Jinger um sich und stiftete das Kloster, das seinen Namen
tragen sollte. Hochbetagt starb er um 646.

69



Die Abtei St. Gallen besass das Miinzrecht schon sehr friih.
Haller nennt sie einen der iltesten Miinzstinde der Schweiz
iberhaupt. Bereits 974 erlaubte Kaiser Otto 1. dem Abte Cralo,
Miinzen zu schlagen. Trotzdem die Abtei das Miinzrecht also
iiber 700 Jahre lang besessen hatte, so hat sie es doch relativ
nur wenig benutzt. Im Mittelalter schlug sie Brakteaten; spiiter
aber miinzten nur drei Aebte, Heinrich V. von Mangisdorf
(1417—1426). Bernhard II. Miiller (1594—1630) und Beda Angehrn
(1767—1796). Auf den neueren Miinzen ist der hl. Gallus mehr-
fach vertreten. Das interessanteste Stiick, aul welchem er er-
scheint, diirfte ohne Zweifel der Groschen des Abtes Heinrich
von Mangisdorf sein ('xemplare in den Museen in Bern und
Winterthur). Ikonographisch freilich sagt der stehend dargestellte
Heilige nicht viel. wohl aber ist die Miinze numismatisch von
grosster Bedeutung als die ilteste datierte Miinze der Schweiz
iiberhaupt. Sie trdgt die Jahrzahl 1424, Iirst im 17. und 18. Jahr-
hundert erscheint dann das Bildnis des Heiligen wieder und
zwar in zwei bestimmten Formulierungen.

Aufl dem Taler und Doppeltaler des Abtes Bernhard II. von
1622 wird er als bartiger Monch in etwas mehr als Brustbild
wiedergegeben. Er hilt in seiner linken Hand einen Stock,
in der rechten ein Brot, welches ihm ein Bar, von dem nur
Kopf, Brust und Vordertatzen sichtbar sind, iiberbringt.

Aul den Miinzen des Abtes Beda Angehrn (5, 10 und 20
Kreuzer, Dukaten 1773 und 1774) wird er ebenfalls als biartiger
Minch, aber sitzend. in ganzer Figur dargestellt. lor hilt einen
Stock und empfingt von dem Biren, der nun ebenfalls in
ganzer Figur erscheint, ein Brot und einen Balken. Ikonographisch
am gelungensten ist die Darstellung aul dem 20 Kreuzerstiick
von 1774. Aul den iibrigen Miinzen erscheint lediglich der
Bir, der einen Balken trigt, das stiandige Attribut des Heiligen.
(s. Tal. X, Iig. 21, 22, 23).

Irischer l‘l_erk’unft wie der hl. Gallus ist auch der hl. 'intan
(Monch. 15., 25., 28., 29. November).

70
b



Heiligendarstellungen auf Schweizer-Miinzen.



[-r begab sich auf die Pilgerfahrt nach Tours und Rom.
Auf der Heimreise kam er nach Plifers und Rheinau. Hier trat
er 851 ins Kloster und lebte der Askese und der Wohltitigkeit.
[or starb 878.

Der hl. Fintan ist seit 1114 Mitpatron der Abteikirche von
Rheinau. Als solcher erscheint er schon sehr [riih aul Siegeln
des Klosters. Aebte von Rheinau verfiigten seit dem spiiteren
Mittelalter iiber das Miinzrecht. Kaiser Friedrich 1. soll es dem
Kloster 1241 verlichen haben: doch machten sie von demselben
wenig Gebrauch. Im 15, Jahrhundert miinzten sie Brakteaten.
Spiter kommen keine Geldmiinzen mehr vor. Dagegen liess
der Abt Gerold Il. Zurlauben im Jahre 1723 anlisslich seines
50. Priesterjubiliums von dem Ziircher Medailleur Hans Jakob
Gessner zwel Denkmiinzen in Dukaten- und Zweidukaten-Grosse
schlagen, welche ihrem Werte gemiss in Gold, aber auch in
einer ganzen Anzahl von Silberabschldgen vorliegen. Auf beiden
Stiicken erscheint der hl. [intan stehend. in ganzer Figur, von
vorn. als Benediktinermonch mit Buch und Stab. Auf seiner
linken Schulter befindet sich eine Taube. withrend auf dem
Buche ein Herzogshut ruht. als Zeichen seiner abgelegten Wiirde
(s. Taf. X, Fig. 24).

[Cinem gleichen Anlasse verdankt eine anmutige Darstellung
der hl. Idda. Grilin von Toggenburg (3. November) ihre Ent-
stechung. Im Jahre 1726 feierte Abt Franz . Troger von Iisch-
mgen sein 50. Priesterjubilium. Auch ithm schnitt Gessner die
Stempel zu seiner Denkmiinze, dem sog. Fischinger Dukaten.

Nach der Legende wurde Idda auf Schloss Kirchberg geboren.
Mit ecinem Gralen von Toggenburg vermiihlt, wurde sie des
Treubruchs bezichtigt und zum Schlossfenster herausgestiirzt.
Aul wunderbarste Weise gerettet, lebte sie viele Jahre in der
Wildnis, bis ihre Unschuld an den Tag kam. Ihr Lebensende
brachte sie beim Kloster Iischingen als Wohltiterin der Armen
zu. Sie starb IKnde des 12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts
und wurde in Iischingen beigesetzt.

71



Auf dem Dukaten wird sie als Grilin mit Heiligenschein
in der reichen Tracht einer vornehmen Dame des 17. Jahr-
hunderts dargestellt. Mit etwas theatralischer Geste, wie sie
dem Geschmacke des Barock eigen ist, schlagt sie mit ihrer
rechten Hand auf die Brust, das Antlitz ist zum Himmel gerichtet.
Neben ihr steht, als Heiligenattribut, ein Hirsch mit brennendem
Geweih. Im kleinen [Format eines Dukatens ist diese Dar-
stellung iiberaus ansprechend und verriit Gessners Meisterhand
aus seiner besten Zeit (s. Taf. X, Fig. 25).

Mit dem letzten Heiligen, welcher aul Schweizermiinzen zur
Darstellung gelangt, dem seligen Waldbruder Nikolaus von
['lie (22. Mirz) betreten wir bereits neueren historischen Boden.

I&r war ein pflichtgetreuer und frommer Mann in Obwalden,
der sich 1467 in die Finsamkeit zuriickzog, um Gott zu dienen.
[m Ranft bei Sachseln lebte er der schweren Askese und dem
Gebet. Bei der Tagsatzung von Stans versohnte er die zwie-
trichtigen Eidgenossen, 1481. [ir starb 1487.

Wiihrend alle bisher betrachteten Heiligen, deren teils sagen-
hafte Leben in die Zeit von dem Anfang des 4. bis ungelahr
in den Anfang des 13. Jahrhunderts fallen, auf Bildwerken
mehr oder weniger konventionell, nach einem kirchlich iiber-
lieferten T'ypus dargestellt werden, so zeigen die Wiedergaben
des seligen Bruders Klaus von Anfang an naturgetreue Ziige.
Als Erster fixierte diese der grosse Ziircher Miinzmeister und
Medailleur lans Jakob Stampfer um die Mitte des 106. Jahr-
hunderts aul seinem berithmten Medaillenbilde, welches in
der Stempelschneidekunst grundlegend wurde. Auch Hedlinger
kniipfte im 18. Jahrhundert an Stampfers Darstellung an.

Dem seligen Bruder Klaus widmete sein Heimatkanton
Obwalden im 18. Jahrhundert eine grosse Anzahl Miinzbilder.
Meistens erscheint er als hagerer, bartiger Waldbruder, mit und
ohne Heiligenschein, mit einem langen Rodke bekleidet, betend
in kniender Stellung, einen riesigen Rosenkranz in den ge-
falteten Handen haltend, den Blick nach dem Himmel gerichtet,
wo aus Wolken ecine Strahlenglorie erscheint. So aul den

72



Dukaten von 1730, 1743, 1774 und 1787, dem Taler und Halb-
taler von 1732 und einigen kleineren Geprigen. Einige dieser
Stempel stammen von Hedlinger und sind mit dessen Initialen
signiert. Aul dem Dukaten von 1726, dem halben Taler von
1728 und dem 30 Kreuzerstiick von 1725 erscheint er stehend,
von vorn, mit Rosenkranz und Stodk, auf dem halben Taler in
anmutiger Landschaft, aul den beiden anderen Stiicken lediglich
auf leicht schraffiertem Boden stehend. ebenfalls mit Rosenkranz
und Stock, aber den Wappenschild des Kantons Obwalden
haltend, eine Tatsache, die auch bei gleichzeitigen Darstellungen
des hl. Mauritius aul Appenzeller Miinzen beobachtet werden
kann (s. Tal. X, IMig. 26, 27, 28).

~1

‘ol



	Heiligendarstellungen auf Schweizer Münzen

