
Zeitschrift: Rapport annuel / Musée National Suisse

Herausgeber: Musée National Suisse

Band: 36 (1927)

Artikel: Heiligendarstellungen auf Schweizer Münzen

Autor: Gerber, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-394542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-394542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEILIGENDARSTELLUNGEN AUE
SCHWEIZER MÜNZEN

Von E. Gerber.
(Taf. IX, X.)

Die Geldmünze, welche in unserem heutigen Sinne als

allgemeines Zahlungsmittel dient, ist griechischen Ursprunges.
Kleine, handliche Stücke aus Edelmetall, die einen bestimmten
staatlich festgesetzten Wert und dadurch eine rechtsmässige
Kaufkraft besitzen, treten etwa um 600 v. Chr. auf der Insel
Aegina auf. Bereits diese primitiven, einer abgeplatteten Kugel
gleichenden Geldstücke, tragen auf ihrer Vorderseite ein
bestimmtes Abzeichen, ein Münzbild, welches sie als staatlich
gültiges Zahlungsmittel beglaubigt, nämlich eine Schildkröte,
die später vollendet schön dargestellte Testudo graeca. Die
Rückseite dieser frühsten Stücke zeigt noch keinerlei bildliche
Darstellungen, sondern lediglich das sog. Quadratimi ineusum,
einen mehrfach geteilten quadratischen Einschlag, der wohl ohne
Frage vom Prägestock herrührt und dazu dienen mochte, die
Münze beim Schlagen festzuhalten. Nachdem die Idee dieser
ersten aeginetischen Metallplättchen als Zahlungsmittel einmal
vom griechischen Geiste erfasst worden war. scheinen sich die
Münzen überaus rasch verbreitet und eingebürgert zu haben.
Die griechischen Städte. Inseln und Kolonien prägten Geld und
die Identitätszeichen. die staatlich beglaubigten Münzbilder,
wurden, dem hellenischen Schönheitssinne entsprechend, zu
reizvollen Werken der Kleinkunst.

Wichtig war in erster Linie die Behandlung der Vorderseite,
da sie das offizielle staatliche Abzeichen trug, Früh tritt als
solches das Bildnis einer Gottheit auf, welche das münzende
Stadtwesen besonders verehrte. Charakteristisch sind in dieser
Beziehung, um ein paar Beispiele zu nennen, das zunächst

58



gänzlich archaisch gehaltene, später ernst und edel werdende
Bildnis der Pallas Athene auf den Münzen von Athen, der
schöne bärtige Kopf des Zeus auf solchen von Olympia und
derjenige des Dionysos auf den Münzen von Naxos in Sizilien.
Mit der Zeit treten Bildnisse wohl fast aller griediischen
Gottheiten als staatliche Abzeichen der Vorderseiten auf, während
die Rückseiten allmählich Gelegenheit zu den mannigfaltigsten
Darstellungen bieten, die der griechische Geist mit der ganzen
verschwenderischen Fülle seiner Phantasie, seines Fabelnreichtums
und seines Kunstsinnes auf die kleinen goldenen und silbernen
Metallplättchen ausgiesst. Neben der der Athene geweihten
Eule und dem Adler des Zeus auf den Münzen von Athen und
Olympia zeigen die Rückseiten eine fast unübersehbare Menge
von heiligen Tieren, Götterbildern, Heldendarstellungen, so dass

man wohl ohne die geringste Mühe eine ganze griechische Mythologie

und Heldensage mit Münzbildern auf das anmutigste
illlustrieren könnte.

Charakteristisch ist also bereits in der frühesten Zeit der
Münzprägung die Darstellung religiöser Motive sowohl auf der
Vorder- wie auf der Rückseite der Münzen. Götterbilder und
den Gottheiten geheiligte Tiere. Attribute von Göttern und
Göttinnen und Motive aus der hochentwickelten Heldensage
sind geradezu die ursprünglichen Darstellungen auf den Münzen
der freien griechischen Staatswesen. Neben diese religiösen
Abzeichen tritt nun im 4. Jahrhundert, zur Zeit des gewaltigen
Aufstieges des makedonischen Königsreiches, ein neues,
weltliches, das Bild des Herrschers, des Königs. Am bekanntesten
sind in dieser Beziehung die Bildnisse Alexanders des Grossen,
dessen Gesichtszüge wir in den verschiedensten Darstellungen,
wohl auch in der iVlaske des auf seinen Münzen so oft
wiederkehrenden Herakleskopfes, bewundern können. Wichtig ist,
dass die Rückseiten auch seiner Münzen fast ausschliesslich

religiösen bezw. mythologischen Motiven gewidmet sind. Es

standen also in der Blütezeit des Griechentums auf den Münzen
bereits zwei charakteristische Mittel zu ihrer offiziellen Kenntlich¬

st



machung fest, nämlich das Bildnis der Gottheit, die in einem
Gemeinwesen besondere Verehrung erfuhr, und das I lerrscher-
bildnis. Beide Prinzipien kehren auf den römischen Münzen
wieder.

Auf den alten in Kupfer gegossenen Aes grave der römischen

Republik erscheinen Bilder des Janus, des Jupiter, der Roma,
des Mercur und des Hercules.

Auch auf den im Jahre 268 v. Chr. beginnenden
Silberprägungen der römischen Republik spielen Darstellungen von
Gottheiten, sagenhaften Königen und I leiden die Hauptrolle.
Von der Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. an beherrscht dann das
Herrscherbildnis die Hauptseite der Münze. Pompejus Magnus,
Caesar. Marcus Antonius und schliesslich Kaiser Augustus
eröffnen den Reigen der Kaiserbildnisse auf den römischen Münzen,
die bis zum Aufhören des weströmischen Reiches im Jahre 476
eine lückenlose Reihe der kaiserlichen Bildnisse aufweisen, Im
oströmisehen Reiche ragen sie sogar bis in die neuere Zeit
hinein, da erst die Einnahme von Konstantinopel durch die
Türken im Jahre 1453 demselben ein Ende bereitet hatte. Ist
nun das staatliche Abzeichen der Vorderseite das Bildnis des

Kaisers, so ist die Rückseite in weitgehendem Masse der
Darstellung von Gottheiten, Götterattributen, religiösen, symbolischen
und allegorischen Motiven gewidmet. Ja gegen das Ende der
weströmischen Kaiserzeit treten bereits offiziell die ersten christlichen

Symbole auf.
Nachdem sich im westlichen Europa nach den Krisen der

Völkerwanderung auf den Trümmern des römischen Reiches

neue staatliche Gebilde herauskristallisiert hatten und allmählich
zu den bekannten abendländischen Grosstaaten herausgewachsen
waren, erfuhr auch die Münze, die anfänglich in barbarischer
Verunstaltung auf römischer Basis weiterbestand, eine
Entwicklung zu einem der werdenden Kultur dieser neuen Staaten
entsprechenden Gebilde. Doch dauerte es jahrhundertelang, bis
in den romanisch-germanischen Landen eine Münze erwuchs,
die sich an Gediegenheit mit den antiken messen konnte. Erst

60



der Goldgulden, wie er im Jahre 1252 in Florenz geprägt wurde,
hat Anspruch, ein den antiken Münzen ebenbürtiges Gepräge zu
sein. Er ist zugleich die erste eigentlich moderne Münze.
Charakteristisch sind seine bildlichen Darstellungen. Die Vorderseite
trägt das eigentliche Stadtabzeichen von Florenz, das Wappen,
die llorentinische Lilie mit der Umschrift Florentia, die Rückseite

das Bildnis Johannes des Täufers. Mit diesem Gebilde
der Protorenaissance ist das Mittelalter mit seinen Denaren
überwunden und einem neuen Münzwesen die Bahn gebrochen.
Neben die Silberwährung tritt wieder, wie in der Antike, die
Goldwährung, und die Prägetechnik nimmt von da an einen
neuen Aufschwung. Diese florentinischen Goldgulden fanden
bald den grössten Anklang und wurden im Laufe des 14. und
15. Jahrhunderts vielerorts nachgeahmt.

In dieser Zeit erfährt das abendländische Münzwesen eine
grundlegende Umgestaltung, und gegen Ende des 15. Jahrhunderts
ist in gewissem Sinne das moderne Münzwesen erreicht, ein
Münzwesen, das in seiner Gediegenheit und Mannigfaltigkeit,
wenn auch nicht in Bezug auf ästhetische Schönheit, dem antiken
zum ersten Male seit dem grossen Ereignis der Völkerwanderung
durchaus ebenbürtig an die Seite tritt.

Ganz im antiken Sinne tragen diese neuen Münzen auf
ihren Vorderseiten die Abzeichen des münzenden Fürsten oder
Gemeinwesens : im ersten Falle das Bildnis des Kaisers, des

Königs, sowie anderer weltlicher oder geistlicher Souveräne, im
zweiten Falle das Wappen. Die Rückseite ist den
mannigfaltigsten Darstellungen gewidmet. Neben symbolischen,
allegorischen, rein ornamentalen oder wertbezeichnenden
Darstellungen tritt, wie in der Antike, das religiöse Motiv, nunmehr
im Zeichen des Christentums, in reichstem Alasse auf. Unter
diesen religiösen Motiven sind es besonders die Schutzpatrone
der Gemeinwesen, sowie eine grosse Anzahl anderer Heiliger,
die jetzt, wie einst die antiken Götter- und Heldendarstellungen,
das Münzbild beherrschen. Kopf-, Brust- und Vollbilder von
Heiligen, Szenen aus ihrem Leben und besonders ihre Martyrien

61



liefern den neuen Münzmeistern wohl ebenso unerschöpfliche
Motive wie einst die Götter- und Heldensagen den antiken, in
protestantischen Ländern und Gegenden allerdings nur bis zur
Einführung der Reformation, in katholischen bis tief in die
Gegenwart hinein.

Ein noch dankbareres, wenn auch beschränkteres Feld findet
die Darstellung von Heiligen auf der Denk- und Schaumünze,
der Medaille, die im Laufe des 15. Jahrhunderts aufkommt,
und die ihrer verhältnismässig viel grösseren Bildfläche wegen
bedeutend belebtere und mannigfaltigere Szenen zulässt. In
reformierten Gegenden begegnen wir auf Schaumünzen auch
nach der Reformation vielfach religiösen Darstellungen; doch
werden die Motive nicht mehr der Heiligenlegende, sondern
der Bibel entnommen. Auch auf den Münzen der alten
Eidgenossenschaft finden sich Heiligendarstellungen in grosser Zahl.
Nach der Durchführung der Reformation gaben die reformierten
Orte diese Sitte allerdings auf, die katholischen und die katholisch
gebliebenen zugewandten Orte aber behielten sie bis zum Sturze
der alten Eidgenossenschaft im Jahre 1798, ja sogar bis zur
Einführung der Bundesmünzen im Jahre 1850 bei. Es seien
hier nun einmal im Zusammenhange alle diejenigen Heiligen
betrachtet, die auf schweizerischen Münzen vom 15. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts erscheinen.

Da die Vorderseite dem offiziellen Abzeichen des münzenden
Standes, Bistums, Klosters oder privater Münzherren gewidmet
ist und vorzugsweise deren Wappen, in selteneren Fällen, wenn
es sich um geistliche oder weltliche Münzherren handelt, deren
Bildnis aufweist, so ist den Heiligendarstellungcu meistens die
Rückseite gewidmet; Ausnahmen,besonders da. wo das Heiligenbild

zum offiziellen Symbol des Gemeinwesens wird, kommen
vielfach vor.

Bei der Betrachtung der auf schweizerischen Münzen und
Medaillen dargestellten Heiligen drängt sich unwillkürlich eine
prinzipielle Unterscheidung zweier Gruppen von Heiligen auf,
nämlich einer solchen von Heiligen, die auf dem Boden der

62



Tafel IX

«SI WS% %

M &S£ w :- -^

S£ Erai

r«.. im

P

<€

Heiligendarslelltmgen auf Schweizer-Münzen.



heutigen Schweiz gelebt und gewirkt haben, d. h. unserer
schweizerischen Heiligen, und einer solchen, deren Vertreter keine
persönlichen Beziehungen zum heutigen schweizerischen
Territorium hatten, jedoch innerhalb desselben eine besondere
Verehrung genossen, also der ausländischen Heiligen. Es seien nun
zunächst in einem ersten Abschnitte die bildlichen Darstellungen
der schweizerischen Heiligen auf Schweizermünzen betrachtet
und alsdann in einem zweiten die ausländischen. Es ist
selbstverständlich, dass sowohl im Texte wie im Bilde jeweils nur
auf eine Auswahl von Darstellungen hingewiesen werden kanft,
da eine Arbeit mit Anspruch auf Vollständigkeit den Rahmen
dieser Skizze weit übertreten würde. Es soll hier lediglich
eine Anregung, ein kleiner Beitrag zu dem grossen Kapitel der
Heiligendarstellung in der bildenden Kunst gegeben werden.

I. ABSCHNITT:

SCHWEIZERISCHE HEILIGE

Als ältesten Heiligen, der auf dem heutigen Schweizerboden
gewirkt hat, nennt Prof. Dr. E. A. Stückelberg in seinem
Hand- und Nachschlagebuch „Die schweizerischen Lleiligen des
Mittelalters" den hl. Lucius (Bekenner. 3. Dezember). Er
brachte Ende des 2. oder im 3. Jahrhundert den Rätiern das
Christentum und wurde um seines Eifers willen verfolgt.
Begraben wurde er oberhalb Chur. Spätere Quellen nennen ihn
einen britischen König, offenbar weil seither manche Glaubensboten

von jenseits des Meeres und aus edlem Geschlecht in
unser Land gekommen waren.1)

Als Glaubensbote der alten Rätier, dessen Grab sich in der
Kirche St. Luzi in Chur befindet, erscheint er auf Münzen der
Stadt und des Bistums Chur, sowie des Gotteshausbundes.
Dargestellt wird er, den späteren Quellen gemäss, als britischer

*) Prof. Dr. E. A. Stüekelberg, Die schweizerischen Herligen des Mittelalters. — Die folgenden
biographischen Notizen über die schweizerischen Heiligen werden alle nach dieser Arbeit zitiert.

5 63



König mit Brustpanzer, Krone, Zepter und Reichsapfel. Das
ins Profil gestellte Brustbild herrscht vor. Würdiger bekrönter
und nimbrierter Kopf auf dem Dicken von Bischof Joseph von
Mohr von 1631. Brustbild von vorn auf dem Goldgulden des
Bischofs Johannes V. Flugi von Aspermont (1601—1627). Ikono-
graphisch bemerkenswert ist, dass auf Talern desselben Bischofs

Lucius als heiliger Bischof, sitzend, von vorn, in vollem bischöflichem

Ornate, in seiner linken Hand den Krummstab, in der
rechten den Reichsapfel haltend, dargestellt wird. Diese ikono-
graphische Interpretation des Heiligen dürfte wohl zu den
Seltenheiten gehören. Stückelberg weist ausser den üblichen
Darstellungen als britischer König nur noch auf eine solche als

wandernder Bote des Christentums mit Pilgertasche und Stab
hin. Llievon liefern die Münzen keine Beispiele (s. Taf. IX, Fig. 1).

Eine grössere Gruppe von Heiligen, die der sog. Agaunen-
sischen Märtyrer, führt ins Wallis. Unter diesem Namen
treten in den ältesten historischen Berichten die ums Jahr 302 von
Kaiser Maximian I. (286—305) zu Saint-Maurice hingerichteten
Glaubenszeugen auf. Im 6. Jahrhundert tritt die Bezeichnung
Legio Felix und dann der Name Thebäische Legion, später einfadi
Thebäer, auf; sie werden somit als Aegypter charakterisiert.
Aus der ungenannten Märtyrersdiar treten im 5. und 6.
Jahrhundert mit Namen hervor die I ledigen Mauritius, Fxuperius
Candidus, Viktor, dann Innocentius; auch St. Viktor und Urs
in Solothurn werden schon früh als versprengte Thebäer
bezeichnet.

Der hl. Mauritius (lVIärtyrer. 22. September) ist ohne
Zweifel der berühmteste Heilige aus der Gruppe der agaunen-
sisdren Märtyrer, ja vielleicht der bekannteste Heilige der Schweiz
überhaupt. Er ist der Führer einer Legion, Fxuperius und
Candidus sind seine Offiziere. Nachdem der Kaiser die Legion
um ihres Glaubens willen zweimal dezimiert hat, ermahnt
St. Mauritius die Ueberlebendcn zum Ausharren. Widerstandslos
lassen sie sich sodann durch ringsum angehäufte Truppen nieder-
madien.

64



Eigentümlicherweise erscheint der hl. Mauritius auf neueren
Münzen des Wallis, worauf man ihn am ersten vermuten würde,
nicht, sondern auf solchen von Luzern, Appenzell I.-Rh. und
des Bistums Lausanne. Ganz im Gegensatz zu seiner
ausserordentlichen Berühmtheit ist seine Darstellung auf Schweizermünzen

spärlich. Luzern widmet ihm den schönen Dicken
von 1621, auf welchem er als Anführer der Thebäer im Brustbild,
gewappnet, behelmt und nimbiert, mit dem Thebäerkreuz auf
der Brust und einem Schwert in seiner rechten Hand dargestellt
wird. Ban ner und Schi Id fehlen. Appenzell Inner-Rhoden
setzt ihn auf die Dukaten von 1737 und 1739. sowie auf das
Neun-Batzenstück von 1738 in voller Figur, gepanzert und
behelmt mit Schwert, Siegesfahne und Schild, auf welchem
aber an Stelle des Mauritiuskreuzes der Bär von Appenzell
erscheint.

Interessanter als diese späten Darstellungen sind ohne Zweifel
diejenigen auf einem Cornabo des Bischofs Sebastian von
Montfaucon (1517—1536) von Lausanne, wo er zu Pferd,
geharnischt, mit Mantel und Banner erscheint, und auf einem
Dicken desselben Bischofs, auf weldiem er in voller Figur,
stehend, von vorn, mit Mantel und Fahne wiedergegeben ist
(s. Taf. IX. Fig. 2, 5, 4. 5).

Wie bereits erwähnt, steht auch der hl. Ursus (Märtyrer.
3. September), dessen Grab sich in der Kathedrale in Solothurn
befindet, in Beziehung zu den Thebäern.

Ursus und Victor werden in Solothurn wegen ihres christlichen

Bekenntnisses verhaftet, vorgeführt, verhört; sie verweigern
den Göttern zu opfern, bleiben taub für die Ermahnungen der
Richter, werden geschlagen, gefoltert und zuletzt enthauptet.
Mit Dank gegen Gott gehen sie in den Tod. Dies geschah
unter Kaiser Maximian I. Schon im 5. Jahrhundert sah man in
St. Ursus und Victor Soldaten der thebäischen Legion von
Agaunum.

St. Ursus figuriert bereits auf mittelalterlichen Siegeln der
Stadt Solothurn. Auf ihren Geprägen ist er in reichem Masse

5* 65



vertreten. Sein Kopf erscheint schon auf den Brakteaten des

späteren Mittelalters, allerdings in wenig individualisierter Form.
Auf den neueren Münzen wird sowohl sein Brustbild als auch
seine ganze Figur dargestellt; ersteres auf Batzen und halben
Batzen des 16. und 17. Jahrhunderts, auf dem halben Dicken,
den Dicken und auf einem Paler o. J. zur Zeit Kaiser Ferdinands I.,
letztere auf Plapparten, Talern, halben und Drittels-Talern,
Goldgulden, halben Dukaten, Dukaten, halben Duplonen, Duplonen
und Doppelduplonen.

Er wird analog dem hl. Alauritius immer als Krieger in voller
Rüstung mit dem Thebäerkreuz auf dei' Brust dargestellt. Auf
den Brustbildern erscheint er als bärtiger Mann, ohne Schwert
und Fahne, meist auch ohne LIelm. Eine hübsche Ausnahme
bildet der halbe Batzen von 1551. wo er bartlos, in einem
römischen Helme, dargestellt wird. In voller Figur erscheint

er noch im alten Kettenpanzer mit Spitzhelm, Tartsche und
Fahne auf den Plapparten; auf den Talern in der Rüstung der
Schweizer des 16. Jahrhunderts mit Fahne mit rotem Kreuz
in weissem Felde; auf den späten halben Dukaten und Dukaten
und den halben Duplonen. Duplonen und Doppelduplonen zeigt
die Fahne das weisse Kreuz in rotem Feld. In ganzer Figur
wird er fast immer bartlos dargestellt (s. Taf. IX. Fig. 6, 7, 8, 9).

Auch die hl. Felix und Regula (Märtyrer. 11. September),
die Schutzpatrone der Stadt Zürich, welchen sehr oft der hl.

Exuperantius (Märtyrer. 11. September), der nach später Legende
ihr Diener und Leidensgefährte ist, beigesellt wird, stehen in
Beziehung zu den Thebäern in Agaunum. Sie sind nach der
Tradition Geschwister und fielen als Märtyrer des christlichen
Glaubens in Zürich. Die Ueberlieferung lässt sie dem Blutbad

von Agaunum entrinnen und durch das Rhone- und Reusstal
nach Zürich entfliehen. Ihr Grab erscheint in karolingischer
Zeit, nachdem es während der Herrschaft der Alamannen in
Vergessenheit geraten war, als berühmte Stätte. Ihre Leiber
wurden im Grossmünster verwahrt.

66



Die hl. Felix und Regula erscheinen auf den Siegeln der
Stadt Zürich, sowie vor der Einführung der Reformation auf
einigen wenigen ihrer Münzen. Sie werden in ganzer Figur in
antikem Gewände abgebildet, ihre abgeschlagenen Köpfe in
den Händen tragend. So erscheinen sie auf den Dicken von
1504 und 1505, auf einem Doppeldicken und auf einem relativ
späten, wohl lange nach der Einführung der Reformation
geprägten Dukaten (ca. 1607?). Auf dem Taler von 1512 gesellt
sich ihnen der hl. Exuperantius in analoger Darstellung bei
(s. Taf. fX. Fig. 10. 11, 12).

Ebenfalls in die spätere Zeit der Römerherrschaft in unserem
Lande gehört der hl. Theo dui (Bischof. 16. August). Er lebte
als Bischof von Octodurus ums Jahr 380. Als Zeitgenosse des

grossen Reliquienverehrers Papst Damasus erhob er die Gebeine
der agaunensischen Märtyrer zu Saint-Maurice und sammelte
als Diözesanbischof die Akten des agaunensischen Martyriums.
Das erste Grab des hl. Theodul war offenbar in seiner Kathedralkirche

zu Octodurus ; bei der Verlegung des Bischofssitzes nach
Sitten scheint man die Gebeine und Reliquien dahin überführt
zu haben, liier erscheint er 999 als Kirchenpatron.

Sein Bildnis schmückt eine ganze Anzahl Münzen des Bistums
Sitten. Brustbild und ganze Figur, sitzend und stehend, kommen
vor; ersteres auf halben Batzen. Batzen und halben Dicken,
letztere auf Viertelsdicken. Dicken, halben Talern und Talern.
St. Theodul wird als heiliger Bischof in vollem Ornate mit
Mitra. Krummstab und Schwert dargestellt. Letzteres trägt er
als Symbol der weltlichen Macht, die ihm nach der Legende
Kaiser Karl der Grosse (768—814!) über das Wallis verliehen
hat. In Wahrheit war es ein König von Burgund, der dieselbe
einem Bischof von Sitten verlieh. Die Legende identifizierte
diesen dann mit dem hl. Theodul und setzte schliesslich an
Stelle des Burgunderkönigs Karl den Grossen ein.

Diese Szene wird auf dem Taler des Bischofs Nikolaus
Schinner von 1498 in anziehender Weise veranschaulicht. Kaiser
Karl der Grosse sitzt auf einem hohen, gotischen Thronsessel

67



und überreicht dem vor ihm knienden Theodul das Schwert.
Bei den Darteilungen in ganzer Figur erscheint neben den bischöflichen

Insignien und dem Schwert als Attribut noch die Glocke,
entweder allein oder mit dem Teufel als Glockenträger, als

Anspielung auf die heute noch in dem Walliser Sagenschatze
lebendige und in verschiedenen Versionen überlieferte Legende,
dass ihm der Teufel eine Glocke von Rom nach Sitten getragen
habe. Bemerkenswert ist ferner die Szene auf einem Taler
Matthäus Schinners, des späteren Kardinals, von 1501, wo der
heilige Bischof messelesend dargestellt ist (sog. Messtaler).
Erwähnt sei ferner, dass er auf Viertelsdicken des gleichen Bischofs

zusammen mit der hl. Katharina erscheint (s. Tal". IX, Fig. 13, 14,

Taf. X, Fig. 15, 16, 17).

In burgundisches Gebiet zur Mcrowingerzcit versetzt uns
der hl. Marius (Bischof. 13. Dezember). Von vornehmer und
reicher Abkunft, zeichnete er sich als Bischof von Aventicum
(574—594) durch allseitige und erfolgreiche Tätigkeit aus. Er
glänzte als Goldschmied und verfasste eine Chronik. Er war
ein Beschützer der Schwachen und Armen und ein gerechter
und weiser Hüter des Bistums. Marius hat den Sitz desselben
von Aventicum nach Lausanne verlegt und ist der Stifter der
Kirche von Payerne. Fr wurde in der St. Thyrsuskirche zu
Lausanne beigesetzt. Seit 1168 trägt sie seinen Namen.

Im Münzbilde erscheint er in voller Figur, sitzend, als
Märtyrer in Bischofstiacht mit einem Palmzweig, seine rechte Hand
segnend erhoben, auf den Dicken des Bischofs Sebastian von
Montfaucon (1517—1536) von Lausanne. Die Bezeichnung
MARTIRI der Umschrift ist unbegründet. Ebenfalls sitzend und
in voller Figur zeigen ihn einige Demi-Gros der Bischöfe Guido
von Prangins (1375—1393). Wilhelm von Menthonay (1394—1406)
und Wilhelm von Challant (1406—1433). Gute gotische Formensprache,

zierliche Heraldik und schöne Schrifttypen zeichnen
diese hübschen Stücke ganz besonders aus (Taf. X, Fig. 18, 19).

Etwas jünger als der hl. Marius ist der hl. Urs ici nus
(20. Dezember).

68



Er war Mönch zu Luxeuil und wandte sich wie St. Columban
missionierend der Schweiz zu. Im Jura lebte er als Klausner
und um ihn sammelten sich Jünger. Als er ums Jahr 620
gestorben war. begruben sie ihn in der Peterskirche, die bald
darauf durch den hl. Wandregisel zu einer Basilica des hl,
Ursicinus soll erweitert worden sein, bei welcher sich ein
Benediktinerkloster bildete. St. Ursicinus ist einer der ersten urkundlich

bezeugten Schweizerheiligen, welche als Kirchenpatrone
erschienen. Ums Jahr 666 stehen schon zwei Kirchen im Jura
unter seinem Schutz.

Sein Bildnis beansprucht die Rückseite der Schillinge des
Bistums Basel während des 17. und im Anfange des 18.

Jahrhunderts. Nach der Einführung der Reformation residierte der
Bischof von Basel in Pruntrut. Es ist einleuchtend, dass Bischof
Jakob Christoph Blaarer von Wartensee den Glaubensboten
des Jura auf die unter ihm erstmalig geprägten Schillinge setzte.
Bischof Wilhelm Ringk von Baldenstein folgte diesem Beispiele.
Von 1624 bis 1716 wurde die Schillingprägung eingestellt. Erst
unter Bischof Johann Conrad II. von Reinach (1705—1737) wurden
von 1716 bis 1727 abermals Schillinge geprägt, die auch das
Bildnis des hl. Ursicinus wieder zeigen. Von 1596 bis 1624
wird er in ganzer Figur als Priester im Messornat mit einem
Buch und einer Lilie abgebildet; von 1716—1727 erscheint seine

Figur als Kniestück, sein Haupt ziert ein übergrosser Heiligenschein,

und an Stelle des Buches tritt ein Kirchcnmodell (s. Taf. X,

Fig. 20).
Ein Zeitgenosse des hl. Ursicinus ist der hl. Gall us (16. Okt.).
1st St. Moriz der berühmteste Urheilige der Schweiz, so ist

St. Gall der grösste Missionsheilige unseres Landes. In Irland
551 geboren, kam Gallus ins Kloster Bangor zu den hl. Comgall
und Columban. Mit dem letzteren wanderte er ins Frankenreich,

dann zog er missionierend nach Tuggen, Arbon, Bregenz.
Ums Jahr 613 erbaute er an der Steinach eine Zelle, sammelte
Jünger um sich und stiftete das Kloster, das seinen Namen
tragen sollte. Uochbetagt starb er um 646.

69



Die Abtei St. Gallen besass das Münzrecht schon sehr früh.
Lfaller nennt sie einen der ältesten Münzstände der Schweiz
überhaupt. Bereits 974 erlaubte Kaiser Otto I. dem Abte Grafo,
Münzen zu schlagen. Trotzdem die Abtei das Münzrecht also
über 700 Jahre lang besessen hatte, so hat sie es doch relativ
nur wenig benutzt. Im Mittelalter schlug sie Brakteaten; später
aber münzten nur drei Aebte, Heinrich V. von Mangisdorf
(1417—1426). Bernhard 11. Müller (1594—1630) und Beda Angehrn
(1767—1796). Auf den neueren Münzen ist der hl. Gallus mehrfach

vertreten. Das interessanteste Stück, auf welchem er
erscheint, dürfte ohne Zweifel der Groschen des Abtes Heinrich
von Mangisdorf sein (Exemplare in den Museen in Bern und
Winterthur). Ikonographisch freilich sagt der stehend dargestellte
Heilige nicht viel, wohl aber ist die Münze numismatisch von
grösster Bedeutung als die älteste datierte Münze der Schweiz

überhaupt. Sie trägt die Jahrzahl 1424. Erst im 17. und 18.

Jahrhundert erscheint dann das Bildnis des Heiligen wieder und

zwar in zwei bestimmten Formulierungen.

Auf dem Taler und Doppeltaler des Abtes Bernhard II. von
1622 wird er als bärtiger Mönch in etwas mehr als Brustbild
wiedergegeben. Er hält in seiner linken Hand einen Stock,
in der rechten ein Brot, welches ihm ein Bär, von dem nur
Kopf, Brust und Vordertatzen sichtbar sind, überbringt.

Auf den Münzen des Abtes Beda Angehrn (5, 10 und 20

Kreuzer, Dukaten 1773 und 1774) wird er ebenfalls als bärtiger
Mönch, aber sitzend, in ganzer Figur dargestellt. Er hält einen
Stock und empfängt von dem Bären, der nun ebenfalls in

ganzer Figur erscheint, ein Brot und einen Balken. Ikonographisch
am gelungensten ist die Darstellung auf dem 20 Kreuzerstück
von 1774. Auf den übrigen Münzen erscheint lediglich der
Bär, der einen Balken trägt, das ständige Attribut des Heiligen.
(s.Taf. X, Fig. 21,22, 23).

Irischer Herkunft wie der hl. Gallus ist auch der hl. Fintan
(Mönch. 15., 25., 28., 29. November).

70



Tafel X

&
fe à

.ù i"¦

mj»m ?»

AS
:, I

Wm

ft

Heiligendarstellungen auf Schweizer-Münzen.



Er begab sich auf die Pilgerfahrt nach Tours und Rom.
Auf der I leimreise kam er nach Pfäfers und Rheinau. Hier trat
er 851 ins Kloster und lebte der Askese und der Wohltätigkeit.
Er starb 878.

Der hl. Fintan ist seit 1114 Mitpatron der Abteikirche von
Rheinau. Als solcher erscheint er schon sehr früh auf Siegeln
des Klosters. Aebte von Rheinau verfügten seit dem späteren
Mittelalter über das Münzrecht. Kaiser Friedrich II. soll es dem
Kloster 1241 verliehen haben: doch machten sie von demselben
wenig Gebrauch. Im 15. Jahrhundert münzten sie Brakteaten.
Später kommen keine Geldmünzen mehr vor. Dagegen liess
der Abt Gerold II. Zurlauben im Jahre 1723 anlässlich seines
50. Priesterjubiläums von dem Zürcher Medailleur Hans Jakob
Gessner zwei Denkmünzen in Dukaten- und Zweidukaten-Grösse
schlagen, welche ihrem Werte gemäss in Gold, aber auch in
einer ganzen Anzahl von Silberabschlägen vorliegen. Auf beiden
Stücken erscheint der hl. fintan stehend, in ganzer Figur, von
vorn, als Benediktinermönch mit Buch und Stab. Auf seiner
linken Schulter befindet sich eine Taube, während auf dem
Buche ein I lerzogshut ruht, als Zeichen seiner abgelegten Würde
(s. Taf. X. Fig. 24).

Einem gleichen Anlasse verdankt eine anmutige Darstellung
der hl. Id da, Gräfin von Toggenburg (3. November) ihre
Entstehung. Im Jahre 1726 feierte Abt Franz 1. Troger von Fischingen

sein 50. Priesterjubiläum. Auch ihm schnitt Gessner die
Stempel zu seiner Denkmünze, dem sog. Fischinger Dukaten.

Nach der Legende wurde Idda auf Schloss Kirchberg geboren.
Mit einem Grafen von Toggenburg vermählt, wurde sie des
Treubruchs bezichtigt und zum Schlossfenster herausgestürzt.
Auf wunderbarste Weise gerettet, lebte sie viele Jahre in der
Wildnis, bis ihre Unschuld an den Tag kam. Ihr Lebensende
brachte sie beim Kloster Fischingen als Wohltäterin der Armen
zu. Sie starb Ende des 12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts
und wurde in Fischingen beigesetzt.

71



Auf dem Dukaten wird sie als Gräfin mit Heiligenschein
in der reichen Tracht einer vornehmen Dame des 17.
Jahrhunderts dargestellt. Mit etwas theatralischer Geste, wie sie
dem Geschmacke des Barock eigen ist. schlägt sie mit ihrer
rechten Hand auf die Brust, das Antlitz ist zum I limmel gerichtet.
Neben ihr steht, als Heiligenattribut, ein Hirsch mit brennendem
Geweih. Im kleinen Format eines Dukatens ist diese
Darstellung überaus ansprechend und verrät Gessners Meisterhand
aus seiner besten Zeit (s. Taf. X, Fig. 25).

Mit dem letzten Heiligen, welcher auf Schweizermünzen zur
Darstellung gelangt, dem seligen Waldbruder Nikolaus von
flu e (22. März) betreten wir bereits neueren historischen Boden.

Er war ein pflichtgetreuer und frommer Mann in Obwalden,
der sich 1467 in die Einsamkeit zurückzog, um Gott zu dienen.
Im Ranft bei Sachsein lebte er der schweren Askese und dem
Gebet. Bei der dagsatzung von Stans versöhnte er die
zwieträchtigen Eidgenossen, 1481. Er starb 1487.

Während alle bisher betrachteten I ledigen, deren teils sagenhafte

Leben in die Zeit von dem Anfang des 4. bis ungefähr
in den Anfang des 15. Jahrhunderts lallen, auf Bildwerken
mehr oder weniger konventionell, nach einem kirchlich
überlieferten Typus dargestellt werden, so zeigen die Wiedergaben
des seligen Bruders Klaus von Anfang an naturgetreue Züge.
Als Erster fixierte diese der grosse Zürcher Münzmeister und
Medailleur Hans Jakob Stampfer um die Mitte des 16.

Jahrhunderts auf seinem berühmten Medaillenbilde, welches in
der Stempelsclmcidekunst grundlegend wurde. Auch Hedlinger
knüpfte im 18. Jahrhundert an Stampfers Darstellung an.

Dem seligen Bruder Klaus widmete sein I leimatkanton
Obwalden im 18. Jahrhundert eine grosse Anzahl Münzbilder.
Meistens erscheint er als hagerer, bärtiger Waldbruder, mit und
ohne Heiligenschein, mit einem langen Rocke bekleidet, betend
in kniender Stellung, einen riesigen Rosenkranz in den
gefalteten Händen haltend, den Blick nach dem Himmel gerichtet,
wo aus Wolken eine Strahlenglorie erscheint. So auf den

72



Dukaten von 1730, 1743, 1774 und 1787, dem Tater und Halbtaler

von 1732 und einigen kleineren Geprägen. Einige dieser
Stempel stammen von Hedlinger und sind mit dessen Initialen
signiert. Auf dem Dukaten von 1726, dem halben Taler von
1728 und dem 30 Kreuzerstück von 1725 erscheint er stehend,
von vorn, mit Rosenkranz und Stock, auf dem halben Taler in
anmutiger Landschaft, auf den beiden anderen Stücken lediglich
auf leicht schraffiertem Boden stehend, ebenfalls mit Rosenkranz
und Stock, aber den Wappenschild des Kantons Obwalden
haltend, eine Tatsache, die auch bei gleichzeitigen Darstellungen
des hl. Mauritius auf Appenzeller Münzen beobachtet werden
kann (s. Taf. X, Fig. 26. 27, 28).

75


	Heiligendarstellungen auf Schweizer Münzen

