Zeitschrift: Revue Militaire Suisse
Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 137 (1992)

Heft: 6

Artikel: Objection de conscience : la réponse d'un prétre catholique
Autor: Schaller, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-345209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-345209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARMEE - SOCIETERPMY

Objection de conscience

La réponse d'un pretre catholique

Par I'abbé Jean-Pierre Schaller, docteur és Lettres

Lorsque les anciens mo-
ralistes étudiaient 'acte hu-

main, ils s'attachaient a
trois notions fondamen-
tales. Il y avait d'abord

I'objet, donc ce a quoi l'acte
tend premierement. Ensui-
te venait la fin, c’est-a-dire
I'intention guidant celui qui
agit. Enfin on parlait des cir-
constances qui entourent
I'acte et I'influencent d'une
certaine maniére: on en dis-
tinguait sept, susceptibles
de modifier, en bien ou en
mal, I'acte posé'. Les mora-
listes modernes, les juges,
bref tous ceux qui ont a éta-
blir un code ethique re-
viennent toujours a ces
éléments fondamentaux,
méme si le vocabulaire a
parfois changé.

Des qu'il s'agit du proble-
me de I'objection de
conscience, on doit égale-
ment utiliser cette maniere
d'évaluer une décision. Le
refus du service militaire
est motivé par la volonté de
ne pas user de violence, en
raison de convictions reli-
gieuses ou philosophiques.
Telle est la définition des
dictionnaires. Aujourd’hui

des meédecins, par exem-
ple, emploient I'expression
non plus par rapport a
I'armée mais pour refuser
un avortement qui est une
demarche allant contre leur
conscience.

Des motivations
conscientes ou
inconscientes

Dans le cas de ceux qui
refusent le service militaire,
il est évident que |'élément
qui meérite le plus d’atten-
tion est la fin, donc l'in-
tention. La psychologie
du comportement apporte
alors des précisions que la
philosophie morale d'antan
avait un peu moins souli-
gnées. On distingue les mo-
tivations qui déesignent les
facteurs déterminant, a un
moment donné, la décision
d'un individu. Les motiva-
tions peuvent étre cons-
cientes ou inconscientes et
servent a la justification de
I"acte a accomplir ou déja
accompli. Le motif serait
une considération ration-
nelle qui explique un com-

portement. Enfin le mobile
représenterait une force
plus ou moins irrationnelle
poussant a l'acte. La psy-
chanalyse trouve dans ces
distinctions une pature ap-
préciable puisqu’elle s’at-
tache aux notions de be-
soin et d’emotion.

Lorsqu’on a voulu favori-
ser plus de respect a I'égard
des objecteurs, il s'est trou-
vé certains critiques qui ont
jugé qu'on ne laissait pas
assez de place «a l'irration-
nel, a I'instinct, a l'initiative
ou a l'aventure»?. Une au-
torité, civile ou religieuse,
ne saurait juger un cas sur
de pareils criteres: ce serait
cheminer vers l|"anarchie.

Les études faites sur ce
theme relevent que |'objec-
tion de conscience pose le
probleme des rapports
entre l'individu et la sociée-
té. Des lors, on distingue
divers types d’objecteurs:
les pacifistes et les contes-
tataires, les anarchistes et
les révolutionnaires, les in-
soumis et les non-violents.
Ces derniers, évidemment,
se réclament souvent de

"La liste classique est: Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando - Qui, quoi, ou, avec quels

appuis, pourquoi, comment, quand.

?Cardinal Maurice Roy: Construire la paix. Paris, Centurion, 1973, p. 58. (Lettre a Paul VI et réflexions a I'oc-
casion du dixiéme anniversaire de l'encyclique «Pacem in terris»). - Les chercheurs observent que naguére,
pour les objecteurs d’inspiration chrétienne, il s’agissait d’appliquer le cinquiéme commandement, «Tu ne
tueras pas» et I'enseignement de I'Evangile, «Aimez vos ennemis», «Tendez I'autre joue». Aujourd’hui les
termes du probléme ont changé: les motivations des objecteurs sont plus variées qu‘autrefois (on pense
aux Droits de I'homme) et leur environnement psychologique et social a évolué: cf. Objecteurs de conscien-
ce aujourd’'hui. Note de Pax Christi, Paris, Le Centurion, 1975, p. 6.

RMS N° 6 — 1992



RIMYARMEE - SOCIETE

I'Evangile ou de quelque
inspiration religieuse et phi-
losophique.

L'Eglise catholique
face aux objecteurs

On peut donc se deman-
der quelle est la position
des Eglises face a ce dilem-
me. La religion catholique
connait aussi des jeunes
gens qui ne veulent pas
servir I'armée au nom de
leurs convictions chre-
tiennes. Tout le probleme
sera donc de savoir si ['ob-
jection est «sérieusement
motivée» et chaque cas doit
étre etudie a part. Il ne
s'agit pas ici de ceux qui ont
une attidude de refus parce
que les structures de la so-
ciété ne repondent pas a
leurs veeux ou parce que
cela «ne les intéresse pas»
ou ne les «concerne pas».
Dans ces cas, la conscience
civique reste a un stade in-
fantile et I'Eglise serait mal-
venue d‘approuver de tels
arguments. On ne saurait
prendre au sérieux les indi-
vidualistes intégraux qui re-
fusent délibérément toute
contrainte sociale.

Certains médecins ont es-
timé que |'objection de
conscience est symptoma-
tique d'une psychopathie.
Déja en 1952, ce fut la these
du D" A. Charlin et, par la
suite, en  France par
exemple, on a posé le pro-
bleme de la santé mentale

des objecteurs. Vers 1968,
les services du ministere de
la Santé publique préconi-
saient, dans ce cas, un exa-
men psychiatrique, «beau-
coup de motivations de
I'objection de conscience
relevant d'un déseéquilibre
profond incompatible avec
un service méme civil, en
groupes constitués»?®. lci,
comme ailleurs, existe le
danger de géneéraliser et
J.-P. Cattelain écrivait avec
un grand bon sens: «S'il
est parfaitement possible
qu'une certaine proportion
d'objecteurs déclarés soient
des psychopathes, il serait
vain de vouloir étendre ces
observations a |'ensemble
des objecteurs» (p. 39).

L'Eglise n‘ignore pas qu'il
existe des types d’hommes
equilibrés soucieux d’ins-
taurer la paix, au point de
renoncer a toute action qui
pourrait devenir violente.
Déja en 1950, un jésuite, le
Pere P. Lorson, relevait que
les motifs invoqués par
I'objecteur doivent étre
«non seulement subjective-
ment, mais objectivement
valables». L'auteur estimait
que Dieu peut inspirer de
tels desseins a «de jeu-
nes chrétiens valablement,
mais  exceptionnellement
appelés a témoigner en fa-
veur de la non-violence, de
I'amour absolu, de la néces-
saire  réconciliation des
peuples, en faveur de la so-
lidarité humaine, de ['uni-
versalisme chreéetien, de la

fraternité  humaine, ou
meéme de |'absurdité de la
guerre et de la nécessité de
faire surgir un monde nou-
veau» . On remarquera ce-
pendant |'adverbe «excep-
tionnellement» et il est bon
de s’en souvenir. Récem-
ment le cardinal Martini, de
Milan, soulignait que les
objecteurs doivent étre
«motivés fortement par un
ideal»: alors «leur choix
d’objecter n’est pas un
choix de facilité» ®.

Lorsque le dernier Conci-
le cherche comment mettre
un frein a I'inhumanité des
guerres, il enseigne: «ll
semble equitable que les
lois pourvoient avec huma-
nité au cas de ceux qui,
pour des motifs de cons-
cience, refusent I'emploi
des armes, pourvu qu'ils
acceptent cependant de
servir sous une autre forme
la communauté humaine»
(G.S.79,3). On cite volon-
tiers ce texte mais il faut
rester honnéte. Ce méme
Concile ajoute un peu plus
loin: «Quant a ceux qui se
vouent au service de la pa-
trie dans la vie militaire,
qu’ils se considérent eux
aussi comme les serviteurs
de la sécurité et de la liberte
des peuples; s'ils s'acquit-
tent correctement de cette
tache, ils concourent vrai-
ment au maintien de la
paix» (G.S5.79,5).

Il est déplaisant d'obser-
ver que dans certaines pu-

?Jean-Pierre Cattelain: L'objection de conscience. Paris, PUF, 3¢ éd. 1982, Que sais-je? p. 39.

‘Pierre Lorson S.J.: Un chrétien peut-il étre objecteur de conscience? Paris, Le Seuil, 1950, p. 112-113. L'au-
teur a aussi publié: Défense de tuer, Paris, Le Centurion, 1953.

*cf. Evangile et Mission, Hebdomadaire pastoral officiel des Diocéses suisses romands, 20 fevrier 1992,

p. 198.

6

RMS N* 6 — 1992



blications religieuses, on ne
parle que du «droit au dis-
sentiment» ou du droit au
«non-alignement» sans éta-
blir les nuances indispen-
sables. Ces expressions
sont de mise dans le cas
d’'une opposition a un régi-
me totalitaire injuste. Mais
il ne s’agit pas d’un droit illi-
mité, refusant systémati-
guement n'importe quelle
société: ce nihilisme serait
contraire a la raison et au
bien commun. Le cardinal
M. Roy Il'avait souligné
dans une lettre au pape
Paul VI, remarquant que «le
droit au dissentiment ne
dispense pas du devoir de
participation car 1l'un et
I"autre se complétent»®.

LEglise face aux
militaires

Dans une constitution
apostolique du 21 avril
1986, le pape Jean Paul Il a
etabli des normes pour la
pastorale des militaires. Un
paragraphe souligne que
I'évéque responsable doit
avoir le souci «que les fi-
déles, laics de I'Ordinariat,
soit personnellement, soit
en groupe, jouent leur réle
comme ferment aposto-
ligue et méme et méme
missionnaire  parmi les
autres militaires avec qui ils
vivent»’. On voit le respect

ARMEE - SOClETERm)

de I'Eglise pour ceux qui
font partie des forces ar-
mees. Le Pape part du prin-
cipe que tous les fideles
doivent coopérer a I'édifica-
tion du Corps du Christ et le
Souverain Pontife se réfere
ici au Code de Droit cano-
nigue (Can. 208).

En juin 1991 le Saint-Pére
s’adressait, en Pologne, a
quarante mille militaires et
il ne craignait pas de leur
dire: «Le service militaire
n’est pas seulement un mé-
tier ou un devoir. Il doit étre
un commandement inté-
rieur, un commandement
du cceur»® Ces différents
textes montrent ['attitude
de I'Eglise face au proble-
me de I'armée.

I nen reste pas moins
que la hiérarchie doit multi-
plier les efforts pour écarter
la guerre et tout ce qu’en-
traine ce fléau. Ainsi au
mois de novembre 1991,
un message du Conseil
d’'Eglises chrétiennes en
France faisait remarquer:
«Que les militaires, scienti-
fiques, chercheurs et spé-
cialistes mettent en ceuvre
leurs savoirs, non pas seu-
lement pour produire des
armes et les perfectionner,
mais aussi pour perfection-
ner les mécanismes de
contrble, les accords de li-
mitation d’armement, les
procédures de surveillan-
ce»?. On sent bien que

®Cardinal Maurice Roy: Construire la paix, op. cit. p. 70.

toutes les Eglises, cher-
chant a construire «une so-
ciéte ou regne une paix ve-
ritable», font appel a la res-
ponsabilité de chacun. On
veut développer un esprit
de justice «par-dela la situa-
tion de guerre et de non-
guerre».

Tant que la société n’a
pas atteint cette harmonie,
il est cependant indispen-
sable de prendre les
moyens aptes a protéger un
pays et ses citoyens. En ces
matiéres, un texte du der-
nier Concile est précis:
«Aussi longtemps que le
risque de guerre subsistera,
qu’il n'y aura pas d’autorité
internationale compétente
et disposant de forces suffi-
santes, on ne saurait dénier
aux gouvernements, une
fois épuisées toutes les
possibilités de reglement
pacifique, le droit de légiti-
me défense» (G.S5.79,4). I
va de soi que Vatican Il dis-
tingue alors la juste défense
des peuples, qui peut
conduire jusqu‘a la guerre,
et le désir coupable de vou-
loir «imposer son empire»
a d’autres nations.

Le probléeme en
Suisse

En Suisse on se soucie
eégalement de la situation

'Jean Paul Il: Normes pour la pastorale des militaires. dans la Documentation catholique, 15 juin 19886,

p. 614.

dJean Paul Il: Discours aux militaires. Aéroport de Koszalin. Dans la Documentation catholique, 21 juillet
1991, p. 680. Le Pape souligne I'importance de la pastorale en faveur des militaires et ajoute: «Une nation
peut plus facilement reconnaitre comme sienne, comme partie vivante et intégrante de la sociéte, |'arméee
qui permet & un soldat de se tourner vers les valeurs regardées comme particuliérement importantes dans

son propre foyer».

‘Messages du Conseil d’'Eglises chrétiennes en France. Dans la Documentation catholique, 5 janvier 1992,

p. 30.

RAMS N° 6 — 1992



RIMYARMEE - SOCIETE

legale des objecteurs de
conscience. Il faut remar-
quer que le principe de neu-
tralité de ce pays devrait
simplifier les discussions.
Du coté catholique «Pax
Christi» et la commission
nationale «Justice et Paix»
craignent, par rapport aux
objecteurs, le caractere de
sanction et le verdict de cul-
pabilité, méme si I'on ac-
cepte, en compensation,
I"«astreinte au travail» et un
service civil en faveur de la
communauté’™. En ce qui
regarde cette derniere dis-
position, dans le Diocese de
Bale, des institutions d'Egli-
se ont méme offert des
places de travail accueillant
des citoyens qui ne peu-
vent, en conscience, servir
leur pays dans l'armée.

Les évéques suisses crai-
gnent aussi qu'un objecteur
de conscience «continue a
étre déclaré coupable». Ce-
pendant, ils ajoutent que
«le reglement du probleme
de l'objection de conscien-
ce ne deéjuge pas les ci-
toyens qui — eux aussi pour
des motifs de conscience —
accomplissent [|'obligation
du service militaire» 2. Evi-
demment qu’il est encore
heureux qu’on ne renverse
pas I'échelle des valeurs au
point de regarder bientot
d'un ceil réprobateur ceux
qui, honnétement, accom-
plissent leur devoir militai-
re... On a vu que la perspec-

tive des Déclarations ro-
maines ne sombre pas dans
cette confusion.

Y a-t-il une «decision
de conscience»?

Tout le probleme réside
dans la difficulté de «deéter-
miner si I'on est ou non en
présence d'une décision de
conscience». L'affectivite
joue ici un role considé-
rable et peut apporter des
arguments qui ne sont
qu’apparemment généreux.
Un mémorandum du grou-
pe de travail cecuménique
«Service civil», a Berne, di-
sait: «ll n'est jamais pos-
sible de déterminer «de
I'extérieur» avec une certi-
tude absolue quand on est
en présence d'une décision
de conscience». Le texte
ajoutait qu’en fin de compte
cette décision est «attestée
par la disposition de l'indi-
vidu a en assumer les
conséquences par la «preu-
ve par |'acte» '3,

Il est bien connu que cha-
cun peut devenir la victime
de ses propres illusions:
une autorité doit donc éva-
luer la décision «de |'exté-
rieur», avec le plus d’objec-
tivité possible. En tout cas
le mémorandum cité a rai-
son d’'ajouter: «Comme
c’est en I'occurrence la sur-
vie de la communauté na-

"“cf. Evangile et Mission, 30 mai 1991, p. 538-539.
"ef. L'Echo, Hebdomadaire catholique romand, Lausanne, 22 février 1992, p. 6.
?cf. Evangile et Mission, 2 mai 1991, p. 463.
“Pour une solution durable et équitable. Deuxiéme memorandum du groupe de travail cecumeénique «Ser-

vice civil», Berne, mai 1991.

tionale qui est en jeu, il est
comprehensible que celle-
ci demande a ses ci-
toyens une contribution
personnelle».

Le dernier Concile a défini
la conscience comme «le
centre le plus secret de
I'homme, le sanctuaire ou il
est seul avec Dieu et ou sa
voix se fait entendre»™,
Mais souvent la conscience
de I'homme est «presque
aveugle» et pour la former
les fideéles «doivent prendre
en sérieuse considération la
doctrine sainte et certaine
de [I'Eglise» (L.R.14 et
G.S.43). L'abondante littéra-
ture consacrée a la cons-
cience souligne sans re-
lache que les bonnes inten-
tions ne suffisent pas a éta-
blir la moralité d'un acte.
Pour établir qu'un acte
donné est conforme a
I'ordre moral, notre juge-
ment doit constamment se
référer a des critéres objec-
tifs. Il est un peu facile de
préetendre que |I'on se repo-
se sur la lumiere de I'Esprit-
Saint. A ce sujet les
evéques irlandais ont parle
d’'une maniere trés perti-
nente: «Le fait est — et cha-
cun peut le confirmer a par-
tir de sa propre expérience
—qu’il n"est pas toujours fa-
cile de reconnaitre la voix
authentique de |I'Esprit dans
notre cceur, lorsqu’il nous
désigne la route droite et
raisonnable. Car la voix de

"“Concile Vatican Il: G.S.16. Dans le mémorandum cité il est dit: «La conscience exprime l'intégrité de la
personne, elle impregne ses actes et se manifeste dans son engagement».

RMS N 6 — 1992



I'Esprit est souvent recou-
verte par d'autres voix,
celles de nos propres incli-
nations ou préjugés, de
notre interét propre ou de
nos passions. Distinguer la
voix de |I'Esprit de ces voix
concurrentes  peut étre
parfois extrémement dif-
ficile»®.

La vertu cardinale de pru-
dence incline notre intelli-
gence a choisir, en toute cir-
constance, les meilleurs
moyens pour atteindre nos
fins. Celles-ci, pour le
croyant, sont subordon-

ARMEE - SOCIETE iy

nées a la fin derniere. Il ne
s'agit pas d'émotivité mais
de raison. La prudence en-
seigne la juste mesure
(recta ratio).

Dans le domaine de I'ob-
jection de conscience, il im-
porte d’analyser le pour-
quoi de la décision d’un in-
dividu qui refuse de servir
I'armée. Ensuite il faut rap-
peler que cette attitude doit
demeurer exceptionnelle.
Enfin il est indispensable
d'approuver ceux qui ac-
complissent leur devoir mi-
litaire. Il serait dangereux

qu'a l'aide d’arguments
captieux on en vienne a
condamner la loyauté d'un
soldat qui remplit sa
mission.

Tout revient donc a rester
ferme et objectif, sans mé-
priser personne, mais en
demeurant attaché au res-
pect d’'une hiérarchie des
valeurs qui exige d'un
homme et d'un chrétien
qu’on ne joue pas avec des
notions lourdes de consé-
quences pour la société.

J.-P. S.

"*Conférence épiscopale irlandaise: Déclaration doctrinale. Dans la Documentation catholique, 4 janvier

1981, p. 34.

Avece la <Winterthur»
vous tapez dans le mille.

winterthur

De nous, vous pouvez attendre plus.

RMS N° 6 — 1992



	Objection de conscience : la réponse d'un prêtre catholique

