
Zeitschrift: Revue Militaire Suisse

Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 131 (1986)

Heft: 9

Artikel: La guerre culturelle

Autor: Arnaud de Foïard, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-344720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-344720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La guerre culturelle
par le général Paul Arnaud de Foïard

Sans que nous en soyons peut-être
pleinement conscients, nos générations,

tous âges confondus, comptent
sans doute parmi les plus privilégiées
de l'histoire de l'humanité. Car si la
qualité de l'existence dépend de

l'importance des événements dont elle est

faite, nous avons vécu et nous vivons
des événements exceptionnels. En un
quart de siècle, en effet, notre monde
vient de connaître une accélération
telle du rythme de l'évolution que nos
conditions d'existence en ont été

bouleversées. Jusqu'alors les modes de

travail, de production, de déplacement,

de loisir, les conditions
d'organisation de la vie privée et en société,
étaient liés à des circonstances sinon
immuables, du moins à évolution
lente, voire très lente, qui procuraient
aux habitudes, à la tradition, à l'expérience

des anciens, une valeur d'exemple

qui s'imposait tout naturellement.
De nosjours, les progrès considérables

accomplis dans le domaine des
sciences de la matière, dans la maîtrise
des énergies, dans les moyens de les

mettre en œuvre, dans les possibilités
de communiquer, en donnant à ce mot
son sens le plus large, ont rendu caducs
la plupart des usages du passé et
imposé de très profonds bouleversements

dans tous les domaines de notre
existence, celui du travail et celui des

loisirs, celui de l'économie et celui de la
politique, celui de la formation au

métier d'homme tout comme celui des

valeurs existentielles de la morale.
Nous sommes ainsi confrontés à un

considérable problème d'adaptation
qu'il ne faudrait pas avoir la prétention

d'avoir parfaitement résolu. La
tornade évolutive que nous venons de
connaître et qui n'a pas fini de déferler
nous pose des problèmes que nous
maîtrisons mal. Il serait vain de le nier.
Bien évidemment, la défense est aussi
concernée par cet état de fait général et

l'objet de cette étude sur un genre
d'affrontement propre à notre temps,
la guerre culturelle, n'a d'autre but que
d'assister notre réflexion dans l'agitation

qui est le cadre naturel de notre
existence.

Au début du siècle, les données de la
défense étaient limpides: il s'agissait
d'assurer la préservation du territoire
et les intérêts de la nation contre les

entreprises d'un adversaire bien connu
qui offrait en outre l'avantage d'être
héréditaire. Elle reposait sur les armes
du pays, sur l'armée.

De nos jours, nous n'avons officiellement

plus d'adversaire déclaré et,
tandis que nous nous affirmons
attachés à notre indépendance nationale,

force est de constater que le

carcan des frontières a éclaté et que la
survie de notre collectivité s'inscrit

421



dans un ensemble plus vaste que celui
de nos limites territoriales. En outre,
le caractère monstrueux des ravages
que peuvent provoquer les armements
modernes a fait de la guerre généralisée

entre grandes puissances un
non-sens politique; l'emploi des

armes s'en est donc trouvé sinon
dévalué, du moins limité. En corollaire,

les menaces qui pèsent sur notre
destin n'ont plus pour origine le seul

poids des armes. Enfin, les notions de

guerre et de paix se mêlent en de

savants panachages de guerre froide
et de paix chaude. La guerre culturelle
trouve sa place dans ce bouleversement.

Qu'est-ce donc que la guerre culturelle?

C'est un moyen de domination
et de conquête par perversion de

l'équilibre culturel de l'adversaire.
Certes, de tout temps et plus
particulièrement en Orient, les affrontements
humains s'accompagnèrent d'actions
de dégradation du moral de l'adversaire.

Mais la guerre culturelle revêt

une tout autre ampleur et trouve son
efficacité en dehors du choc des armes.
Il s'agit d'un moyen de combat des

Temps modernes, qui agit sur la
perception qu'ont les individus et du
monde et de la société dans lesquels ils
vivent, afin de créer des courants
d'opinion et d'orienter les comportements

individuels et collectifs vers la
déstructuration interne et le rejet de

cette société. Le but de la guerre
culturelle est la conquête du pouvoir
politique par la prise de contrôle des

esprits des citoyens.

Mais encore faut-il préciser le

moyen de ce genre d'affrontement: la
culture. Certains, la trouvant difficile à

définir, prétendent qu'elle est un
secret, un secret qui n'existe pas. Dans
la conception française, la culture est

un effort par lequel l'homme
développe ses qualités intellectuelles et
sensibles. La culture repose certes sur
l'acquisition de connaissances,
indispensables à la vie de l'esprit. Un
homme dépourvu de connaissances est

réputé inculte. Toutefois, cet acquis ne
constitue pas l'essentiel de la culture.
Un homme qui ne saurait que réciter le

dictionnaire ne serait en rien un
homme cultivé. L'essence de la culture
réside dans l'interaction des connaissances

et des idées acquises provoquant

en l'esprit de chacun la
naissance d'idées propres, originales,
qui sont à la base des convictions
individuelles. Le psychologue Cari
Gustav Jung disait qu'il ne pouvait y
avoir pour l'homme de vérité qui ne
soit le produit d'une expérience
intérieure originale. La qualité culturelle
d'un individu dépend donc de celle de

ses idées induites et c'est ainsi que l'on
a pu dire que la culture était ce qui
restait lorsque l'on avait tout oublié.

Cette compréhension de la culture,
source des convictions et donc des

motivations de chaque être, met en
évidence l'importance de son rôle pour
ceux qui ambitionnent de détenir le

pouvoir de conduire le destin de leurs
semblables. Certes, l'action directe sur
l'élaboration des processus mentaux
permettant l'élaboration des idées

422



induites, propres à chacun, demeure
de portée relativement réduite, bien

que ne pouvant être entièrement
exclue. Par contre, l'action sur l'acquisition

des connaissances, l'alimentation

primaire de l'esprit, offre maintes
possibilités de manipulation qui
constituent le moyen d'action privilégié de

la guerre culturelle.
Cette forme de lutte vient de prendre

une importance majeure en raison
de la conjugaison de quatre facteurs. Il
s'agit d'abord de la dévaluation politique

de l'utilisation des moyens
militaires; il y a ensuite le développement
considérable des moyens de communication,

puis l'importance que revêtent
de nos jours les problèmes de société,

importance due à l'ampleur de l'évolution

scientifique et technique
précédemment évoquée; il y a enfin la
volonté hégémonique d'idéologues
installés à la tête d'une des plus
grandes nations du monde.

La dévaluation politique de l'utilisation

des moyens militaires provient
du caractère effroyable de la puissance
des moyens modernes de destruction.
L'ineptie politique que constituerait
un conflit nucléaire relève désormais
du truisme. Toutefois, les subtilités des

mécanismes de la dissuasion sont telles

que des zones d'ombre et de doute
demeurent par lesquelles tentent de

s'infiltrer des arguments de déstabilisation

de l'équilibre dissuasif. Ce n'est
pas ici l'objet de cette réflexion. Qu'il
suffise de dire de la stratégie nucléaire
qu'aussi longtemps que les risques
d'immenses destructions que repré¬

sentent les arsenaux nucléaires demeureront,

tout conflit majeur entre
grandes puissances constituera un
non-sens politique et sera à ce titre
exclu. Les boucliers spatiaux de
défense antimissiles ne sont pas, à terme
envisageable, en mesure de supprimer
cet interdit. Mais constatons surtout
que l'interdiction faite à une volonté
hégémonique de compter sur l'emploi
de la force pour atteindre son but la
contraint à rechercher d'autres voies
d'action possibles. Celles de la stratégie

d'action indirecte s'imposent et,
dans le cadre du conflit idéologique
qui secoue le monde, la guerre culturelle

trouve tout naturellement un rôle
d'importance majeure.

L'explosion de puissance des

moyens de communication donne à la

guerre culturelle la possibilité d'être
un moyen d'action privilégié. Tout
autant que spatiale ou nucléaire, notre
époque est l'ère de la communication,
si considérables sont les progrès
accomplis en ce domaine et si directes en
sont les conséquences sur nos conditions

d'existence. En moins d'un
demi-siècle, en effet, le changement de

nature des moyens de communiquer a

entraîné le décloisonnement du monde
dans l'espace, le temps et les esprits. La
facilité et la vitesse des déplacements,
les capacités d'observation, la promptitude

quasi instantanée de diffusion
des nouvelles, la puissance d'impact
de la communication par l'image ont
fait que le cloisonnement des sociétés

qui constituait une des caractéristiques

du monde d'hier est en voie de

423



s'estomper. Désormais, l'ensemble des

êtres de la planète participent de façon
plus ou moins confuse à la prise de
conscience de la communauté de leur
destin, tandis que le poids du consensus

collectif, des opinions publiques,
pèse de plus en plus lourdement sur les

décisions des dirigeants.
Actuellement, la conscience collective,

produit d'une conviction générale
prévalente, revêt une importance
majeure. Elle ne peut plus être ignorée par
les dirigeants des nations, même de
celles qui négligent les règles de la
démocratie libérale. Cette opinion
collective tend, d'une certaine façon, à

remplacer le droit divin dont le prince
tirait son existence. Elle legitimise
l'action des dirigeants et fonde leur
pouvoir. Dès lors, l'importance des

moyens d'information, qui orientent
l'opinion, s'impose à l'évidence et leur
manipulation ouvre des possibilités
entièrement nouvelles. Les affrontements

culturels s'imposent ainsi
comme moyens d'action stratégique
efficaces.

Enfin, les contraintes idéologiques
qui pèsent sur un monde en cours de

décloisonnement vont conforter
l'importance de ce type d'affrontement.
En effet, l'accélération brutale des

capacités industrielles que vient de

connaître le monde a profondément
transformé sa physionomie et posé un
problème de société dont la solution
conditionne l'orientation de notre destin.

Disposant de peu de force motrice
et de faibles possibilités de transports,
la production industrielle stagna jus¬

qu'au XVIIIe siècle. La machine à

vapeur permit de démultiplier l'efficacité

du travail. Mais il fallut attendre le
milieu du XIXe siècle pour assister à la
naissance d'une grande industrie avec
l'arrivée du moteur à explosion, de

l'électricité et de ses possibilités de

transports d'énergie. Le XXe siècle fut
celui de l'épanouissement de la
puissance industrielle avec le développement

de la précision, de la fabrication
en série, de la production en masse et
enfin de l'automatisation.

Ces récents et considérables progrès
de l'industrie entraînèrent sur le plan
social des conséquences majeures. Ils
provoquèrent des concentrations massives

de capitaux en sociétés anonymes,

le déplacement du centre de

gravité des populations vers les villes
et la naissance d'une puissante classe

ouvrière. Parallèlement, si le régime
corporatif avait apporté une certaine

protection sociale aux artisans, il
n'avait cessé de s'affaiblir durant le

XVIIIe siècle et la loi Le Chapelier de

la Constituante en 1791 lui porta un
coup fatal en interdisant toute association

ou coalition qui permît aux
travailleurs d'assurer la défense de leur
sort. Dès lors, leurs conditions de

salaire, de logement et de travail se

dégradèrent et aboutirent à une situation

inhumaine et scandaleuse qui
portait en germe la probabilité d'une
révolte.

Cette réaction trouva un puissant
théoricien en la personne de Karl
Marx qui déclencha un mouvement de

pensée dont l'importance sur notre

424



époque et sur notre sujet de réflexion
est telle qu'il apparaît indispensable
d'en rappeler très sommairement la
nature.

Synthèse de trois courants de pensée
issus de la philosophie allemande, du
socialisme français et de l'économie
politique britannique, se voulant
fondamentalement objective et scientifique,

la doctrine marxiste repose sur
une philosophie, une conception de
l'histoire et une théorie économique.
Prenant pour base le matérialisme
classique de Démocrite et d'Epicure
qui ne tient pour réel que ce qui est
matériel et qui à ce titre nie la réalité de
l'âme et de l'esprit, la philosophie
marxiste confère au matérialisme une
portée dynamique. Ce dynamisme
s'exprime par le mouvement dialectique

de Hegel - thèse, antithèse,
synthèse - d'où son nom de matérialisme

dialectique. A son sens, l'évolution

ne serait qu'une succession de

révolutions, chacune ne créant qu'une
situation provisoire, la vie de l'univers
n'étant qu'un perpétuel devenir.

La conception de l'Histoire ou
matérialisme historique, inspirée par
l'observation de la société industrielle,
repose sur la lutte entre classe exploitante

et classe exploitée. Cette lutte
approcherait de son terme, «les expro-
priateurs étant expropriés» et le
prolétariat s'affranchissant de
l'exploitation de l'homme par l'homme
que lui fait subir la classe bourgeoise.
Cette victoire aboutirait à une société
sans classe de type collectiviste ou
communiste, dont Marx ne précise pas

la nature. Cette société ne connaîtrait
plus de crise, l'homme libre percevant
clairement la part de bien collectif qui
revient à son activité.

Quant à la théorie économique, elle
entend étayer le processus scientifique
du matérialisme historique. Elle
repose sur des conceptions du capital, de
la valeur travail et de la plus-value et
souligne les contradictions internes du
capitalisme, telles la paupérisation
croissante et inéluctable des salariés et
l'antinomie entre le gigantisme des

structures industrielles modernes et la
propriété privée des moyens de

production.
Sans doute, cette doctrine n'aurait-

elle pas eu l'écho qui fut le sien si un
événement d'importance majeure
n'était intervenu: la prise du pouvoir il
n'y a pas 70 ans à la tête d'une grande
nation du monde, la Russie, par des

idéologues révolutionnaires acquis
aux théories marxistes. Convaincus de
l'efficacité scientifique du matérialisme

dialectique et historique, ils
entreprirent d'organiser méthodiquement,

avec un pragmatisme redoutable,

la conservation du pouvoir acquis
ainsi que le développement de son
inéluctable succès mondial.

Il est certes difficile de savoir si les

dirigeants de l'Union soviétique sont
toujours au service de ce qu'ils tiennent

pour une vérité idéologique
absolue ou s'ils utilisent l'efficacité
d'un système minutieusement mis au
point au service de l'impérialisme
russe. Mais il est certain que l'organisation

militante mise au point par les

425



maîtres du communisme international
se révèle un moyen d'action stratégique

exceptionnel qui pose à l'humanité

un choix culturel capital entre
deux voies d'évolution sociale.

Il est important de souligner que cet
affrontement culturel ne revêt pas la
même importance pour les deux
puissances dominantes de la vie internationale.

De leur côté, les Etats-Unis
d'Amérique confèrent à la puissance
économique et industrielle une valeur

prioritaire. La conduite des affaires

politiques et culturelles apparaît
subordonnée à la réunion des conditions

permettant d'obtenir l'efficacité
économique optimale: culte de la

concurrence et de la libre entreprise,
libération des capacités dynamiques et
créatrices des individus. Le choix de

l'économie comme terrain d'affrontement

s'impose d'autant plus aux
dirigeants des Etats-Unis que, étant la
première puissance économique et
industrielle du monde, ils sont animés

par une conviction absolue de la
prééminence de leur moyen de

puissance, au point que des groupes de

pression, telle la fameuse «Trilatérale»,

veillent à ce que l'erreur
politique d'un affrontement direct
dévastateur avec la puissance dominante

opposée ne vienne pas compromettre

l'inéluctable succès à terme de

la stratégie économique.
Par contre, la culture constitue un

moyen capital d'action stratégique

pour la puissance dominante adverse :

l'Union soviétique. Il était dans l'ordre

normal des choses qu'il en soit

ainsi puisque la soviétisation de la
Russie était le fait d'idéologues parvenus

au pouvoir inspirés par une
doctrine qu'ils tenaient pour infaillible.

Alors même que la phase dite de

«communisme de guerre» qui permit
aux bolcheviques, entre 1918 et 1921,

d'imposer leur pouvoir totalitaire
n'était pas achevée, Lénine se fixait
comme objectif d'étendre au monde le

succès de la Révolution russe. Dès mai
1919, il créait à Moscou la Troisième
Internationale dont l'organe exécutif,
le Komintern, avait pour mission
d'assurer la coordination de toutes les

tendances socialistes dans le monde

pour hâter la révolution universelle.

Trop nombreuses sont les déclarations

des maîtres du Kremlin qui
témoignent de leur volonté d'hégémonie

idéologique pour qu'il soit possible
de la mettre en doute. Mais l'importance

de la composante culturelle a été

mise en évidence de magistrale façon
par l'œuvre d'un homme, Antonio
Gramsci, hélas trop peu connu, qui
inspira d'abord l'action du Parti
communiste italien, puis la stratégie
d'ensemble du communisme international.

La pensée de cet eminent
stratège, qui est à la guerre culturelle
ce que Clausewitz fut à la guerre
classique, mérite d'être explicitée.

Ayant passé les onze dernières
années de sa vie en prison, Antonio
Gramsci mourut en 1937 à l'âge de

46 ans, en laissant des Cahiers et des

Lettres de prison qui constituent une
œuvre maîtresse de la pensée
contemporaine. S'efforçant de percevoir les

426



voies du passage au socialisme et

approfondissant la notion d'idéologie,
Gramsci effectue une distinction
fondamentale entre la société politique,
qui regroupe les institutions et l'appareil

coercitif d'Etat, et la société civile

- idée déjà chère à Hegel - faite de
l'ensemble du domaine intellectuel,
religieux et moral, c'est-à-dire en fait le

domaine culturel. L'erreur, dit
Gramsci, est de chercher à passer au
socialisme en ne s'intéressant qu'à la
société politique, alors que l'essentiel
réside dans la société civile. Tout Etat,
en effet, ne dirige qu'en s'appuyant sur
une idéologie implicite, c'est-à-dire sur
des valeurs admises et considérées

comme allant de soi. Il dispose ainsi
d'une adhésion spontanée de la majorité

des esprits.
Dès lors, allant à l'encontre des

conceptions orthodoxes du marxisme,
Gramsci affirme que ce qu'il appelle
l'infrastructure, c'est-à-dire les

rapports économiques, est généralement
façonné par la superstructure, c'est-à-
dire les rapports idéologiques et culturels.

Tout autant que la propriété des

moyens de production, le passage au
socialisme exige donc la transformation

de l'esprit des hommes afin de

provoquer celle des rapports sociaux et du
modèle de vie quotidienne. Lorsque,
ainsi que c'est le cas dans nos nations
occidentales, la société civile est forte et
développée, la prise du pouvoir politique

exige au préalable la prise de

pouvoir idéologique et culturel.
En d'autres termes, un renversement

politique ne crée pas une

situation, il la consacre. Préalablement

à l'insurrection politique, un
long travail idéologique doit s'effectuer

au sein de la société civile et la voie
du passage au socialisme n'est ni le

putsch, ni l'affrontement direct, mais
la transformation des idées générales,
c'est-à-dire une lente subversion des

esprits. L'avenir, selon Gramsci, n'est
plus à la guerre de mouvement, mais à

la guerre de position dans les tranchées
de la culture afin de rendre compatible
«la mentalité de l'époque, c'est-à-dire
la somme de sa raison et de sa

sensibilité, avec un message politique
nouveau qui substituerait à l'hégémonie

bourgeoise l'hégémonie culturelle
prolétarienne».

Les intellectuels sont les combattants

de première ligne de cette guerre
culturelle et Gramsci leur donne un
rôle social élargi, dépassant celui de

l'Etat, du prince mis à sa tête, voire du
parti lui-même. Par un lent travail
souterrain, ils ont pour fonction de

s'ériger en porte-parole des autres

groupes sociaux et de conférer au
prolétariat la conscience propre à

assurer son homogénéité idéologique,
la dictature du prolétariat devenant
alors subordonnée à cet objectif
majeur. Les moyens de ce combat sont
tous ceux susceptibles de provoquer la
«persuasion permanente»: appel à la
sensibilité populaire, renversement
des valeurs courantes, création de
héros socialistes, promotion du théâtre,

du folklore, de la chanson

populaire, expression de valeurs
nouvelles dans tous les domaines, de la

427



mode, de l'urbanisme, des spectacles,
de la littérature, etc.

Les bases d'une stratégie culturelle
étaient ainsi lumineusement définies.
Alors que la volonté hégémonique de

l'Union soviétique cherchait des modes

d'action capables de remplacer
ceux qui lui avaient valu une défiance
accentuée de la part des démocraties
occidentales, tandis que le blocage
nucléaire interdisait toute politique ne

reposant que sur l'emploi de la force,
cette stratégie constituait une solution
d'autant plus efficace que la mutation
de puissance des moyens modernes de
communication en démultipliait les

possibilités.
Au demeurant, cette stratégie culturelle

s'inscrivait parfaitement dans les

principes généraux de comportement
des dirigeants de l'Union soviétique.
Ces derniers, inspirés par la doctrine
marxiste-léniniste, avec la pondération

naturelle des hommes d'un
certain âge, ont comme priorité
première d'action la conservation des

avantages acquis, ce que
Khrouchtchev traduisait par la formule:
«Seul ce qui vous appartient est
négociable.» Par contre la recherche

permanente d'avantages supplémentaires

ne peut s'effectuer qu'avec un
contrôle rigoureux des risques, ceux
susceptibles de compromettre l'acquis
devant être, en règle générale, exclus.

De surcroît, cette forme de lutte
offrait l'avantage stratégique considérable

de bénéficier d'un rapport de
vulnérabilité extrêmement favorable.
En effet, alors que les sociétés civiles

libérales étaient, de par leur nature
même, ouvertes à toutes les atteintes
culturelles d'où qu'elles viennent, la
société civile soviétique disposait de la
protection de son rempart totalitaire.
La guerre culturelle constituait donc,
pour l'expansionnisme idéologique
soviétique, la voie royale permettant
de tendre sans risque vers l'objectif
hégémonique visé. L'observation des
faits montre qu'elle est devenue un de
leurs moyens essentiels d'action.

Est-il utile d'indiquer que l'organisme

chargé de mener cette forme de
lutte est le célèbre KGB? Entre autres
fonctions, il coordonne la mise en
œuvre de tous les moyens susceptibles
d'ébranler les cohésions internes des
sociétés libérales, de déraciner les
valeurs sur lesquelles repose leur
fonctionnement et d'annihiler dans
l'esprit des citoyens de ces nations la
volonté d'y adhérer et donc de les

défendre. Relayant son action par
l'intermédiaire de la diaspora des

partis communistes implantés à

travers le monde, l'Union soviétique
effectue ainsi un puissant travail de
subversion intellectuelle fondée
notamment sur une manipulation
permanente de l'information destinée à

transformer les idées générales acquises

et d'exercer une pression persuasive

imposant un nouvel équilibre
culturel.

La technique utilisée relève d'une
analyse poussée de la psychologie des

foules, si bien révélée par Gustave
Le Bon, ainsi que d'une organisation
complexe et minutieuse. Les procédés

428



mis en œuvre s'imposent à l'observation.

Un premier consiste à s'attribuer
le monopole des valeurs mobilisatrices
de la sensibilité de l'opinion: générosité,

justice, pacifisme, liberté, etc. Un
autre s'attache à créer et à développer,

par tous les moyens d'action culturelle,

un clivage manichéen entre les

catégories sociales, l'une réputée
bonne, celle des pauvres, de la classe

ouvrière, des prolétaires exploités,
l'autre réputée mauvaise, celle des

puissants, des riches exploiteurs de la

bourgeoisie capitaliste, afin d'entretenir

la lutte des classes, moteur de la
révolution permanente. Ce résultat est

notamment recherché dans l'exploitation

systématique des mouvements de

contestation et de mécontentement,
spontanés ou créés, d'autant plus
aisément que la société de consommation

et l'information massive qui
l'inonde provoquent la manifestation
d'envies et de besoins qui, à peine
satisfaits, en engendrent de nouveaux.
Cette activité culturelle se caractérise
en outre par la dévaluation de toute
référence morale et de la notion de

vérité. Une information ne revêt de

valeur qu'en fonction de l'effet qu'elle
permet de produire, la recherche

d'objectivité et le mensonge n'étant
que des concepts inhibants. En outre,
le pragmatisme est érigé en dogme; il
impose de s'adapter en toutes circonstances

à la réalité de la situation du
moment, utilisant les aspects positifs
et les compagnons de route quels qu'ils
soient, permettant de tendre vers le but
visé.

Une remarquable organisation
permet, sur ces bases et selon un principe
militaire éprouvé, de procéder à la
concentration des efforts idéologiques
par la définition centralisée des objectifs

et des arguments utilisés. Enfin, les

cadres du parti reçoivent une formation

efficace dans l'utilisation de la
dialectique et de la maïeutique afin de

leur permettre de l'emporter dans les

affrontements idéologiques auxquels
ils sont appelés à participer.

Il est important d'indiquer ici que le

terrorisme constitue la technique
complémentaire de l'action culturelle. Il
permet soit d'éliminer des obstacles
gênants, soit d'ébranler la sensibilité
d'une opinion, créant ainsi une
vulnérabilité exploitable, soit de détruire la
volonté de résistance d'adversaires
insensibles à l'action culturelle. Mais
là n'est pas notre sujet.

Plutôt que de chercher à démonter
les mécanismes d'activités communément

appelées subversives, il semble

préférable d'observer certaines
manifestations de faiblesse ou de vulnérabilité

de nos sociétés libérales qui
correspondent tellement au but que se

propose d'atteindre la stratégie grams-
ciste qu'elles peuvent être confondues
avec les effets d'une agression culturelle.

Une des plus spectaculaires est
l'efficacité avec laquelle le communisme

international parvient à

dissimuler la nature de son action et à

429



organiser son impunité en effaçant des

esprits les impressions nuisibles à son
effort de séduction. La dissimulation
des agressions culturelles constitue
une nécessité. Il serait en effet
psychologiquement maladroit de révéler que
l'objectifà atteindre est fondamentalement

déstabilisateur, destructeur: ce
serait susciter des réactions de défiance
et de rejet, contrariant l'efficacité de

l'entreprise. De surcroît, lorsque l'action

culturelle se mêle de terrorisme, il
est indispensable d'éviter la réprobation

qui ne peut manquer de peser sur
l'auteur de telles actions alors que
l'objectifvisé est de séduire. C'est ainsi

que la section du KGB chargée des

assassinats politiques, car il en existe

une, est passée maîtresse dans l'art de

noyer l'organisation de ses meurtres,
ou tentatives de meurtres, dans un
labyrinthe inextricable d'exécutants,
interdisant de remonter à l'initiateur.

Tout aussi remarquable est l'habile
manipulation des moyens d'information

permettant de laver les régimes
communistes des tares qui ne manqueraient

pas de ternir leur image dans

l'opinion. Ainsi, la preuve irréfutable
du caractère insupportable de leur
façon de gouverner, que matérialise la
gigantesque entreprise de claustration
que sont les rideaux de fer ou de

bambou, les murs de la honte et le

drame humain des boat-peoples, est-
elle magistralement dissimulée
derrière un savant silence que rompt, en

cas de besoin, l'accusation inconsistante,

mais apparemment efficace,
d'anticommunisme primaire.

De même en est-il encore pour la
systématisation des transplantations
de populations entières, pour les

camps de concentration, pour le
délabrement psychiatrique de l'esprit des

opposants politiques ou pour le

massacre de populations, en Afrique, en

Amérique latine, voire pour un génocide

tel celui du peuple cambodgien
par des déments inspirés par l'idéologie

marxiste. Les exemples pourraient
être multipliés. Or, aucun ne permet
d'imposer ni l'évidence du viol de la

dignité humaine que représente
l'implantation du totalitarisme communiste,

ni son rejet catégorique par
l'opinion mondiale. Il faut admirer et
redouter l'efficacité d'une action
culturelle qui parvient à occulter une
réalité aussi évidente que dramatiquement

insupportable.
La jeunesse et l'éducation des

enfants constituent un autre terrain
d'agression culturelle sur lequel un
constat aussi inquiétant peut être fait.
Il ne s'agit pas d'un phénomène dont
Gramsci fut l'initiateur. Dès 1920,
Maxime Gorki et la femme de Lénine
fondèrent la littérature communiste

pour enfants destinée à leur imprégner
l'esprit de la nécessité d'une conception

collectiviste de la société. Actuellement,

il faut constater qu'une part
importante de notre littérature enfantine

est fondamentalement destructrice

des valeurs de notre société. La
loi, la morale sont condamnées. Le
rejet de la famille, de l'autorité, de

l'ordre, la haine sociale, le sexe, le vol
sont érigés en principes de vie. C'est

430



sans doute une des actions les plus
dangereuses de la subversion. Une
femme, Marie Claude de Monchaux, a

souligné, dans son étude Ecrit pour
Nuire, l'étendue de cette action. Procédant

de la même intention, sous
prétexte de séances d'animation de

groupe, l'esprit des enfants est
déprogrammé, par certains enseignants, de

l'éducation qu'ils ont pu recevoir de

leurs parents. Dans des cours d'éducation

sexuelle, d'autres sont incités,
parfois en très bas âge, à rejeter les

principes de moralité inculqués dans
leur famille. Signalons encore la vaste
entreprise de déséducation et d'imprégnation

d'une vision pessimiste et

négative de notre société qui est

poursuivie au sein de l'Education
nationale. Sous couvert de «Projets
d'Action Educative» et d'activités
d'éveil qui ont pris le pas sur l'acquisition

des connaissances, nombre
d'enseignants ne forment que des
«analphabètes répugnant à l'effort, informes

de caractère et d'intelligence»,
bref ces «imbéciles utiles» chers à

Lénine. Deux enseignantes, Isabelle
Stal et Françoise Thom dénoncent
cette agression culturelle avec une
pertinence irréfutable dans L'Ecole
des Barbares.

Bien d'autres exemples pourraient
être cités et l'Education nationale,
dont les personnels sont souvent d'une
qualité et d'un dévouement remarquables,

apparaît toutefois comme un
champ d'action privilégié de la guerre
culturelle. L'effort de pénétration dont
elle a été l'objet a permis à nos

agresseurs de remporter des succès

dont nous pouvons mesurer l'importance

aux phénomènes de rejet par la
jeunesse dont notre société est victime.

Relevant pour une bonne part de

l'Education nationale, mais échappant

à son entière responsabilité, un
autre domaine d'atteinte culturelle
vaut d'être mentionné. Il s'agit de la

perturbation que connaît la sémantique,

le sens des mots. Claude
Lévy-Strauss disait que l'homme était
un locuteur et que les mots qu'il
employait déterminaient pour une
bonne part son comportement. De son
côté, dans une Lettre à un jeune
homme, André Maurois lui conseillait
de se méfier des mots, dont la
puissance fait marcher les hommes. Or, le
culte de l'exactitude du sens des mots,
cette ascèse de la langue dont la

rigueur confère à la pensée son aptitude

ou discernement et à la

compréhension, a été l'objet de bien
mauvais coups. Actuellement, les

mots auraient tendance à n'avoir plus

que le sens que l'ont veut bien leur
donner, et la primauté accordée à la
facilité de 1 expression orale au détriment

de la difficile précision que
requiert l'écriture n'est pas étrangère à

cette perversion. Ainsi, les mots clés

tels que paix, guerre, vérité, mensonge,
liberté, servitude, service, amour,
haine, vol, justice, dignité, etc., sont
employés dans des circonstances
différentes, voire opposées. Plus grave
encore : les mots de « bien» et de « mal »

ont été vidés de leur contenu, évacuant
la nécessité d'un sens moral et laissant

431



l'homme souvent désemparé en
l'absence de guide de comportement.
Quelle société pourrait résister à une
telle anarchie intellectuelle et morale et
l'obstacle de l'incommunicabilité entre

les citoyens ne pourrait-il permettre
à la guerre culturelle de remporter

un succès définitif par ce seul moyen?
Dans ce rapide tour d'horizon de

nos lésions socio-culturelles, il n'est

pas possible de passer sous silence la
dégradation qui touche notre organisation

familiale. L'importance de cette
cellule de base de toute société, au sein
de laquelle s'élabore un consensus
culturel déterminant de la nature
même de cette société, vaut que nous
soulignions la gravité du problème
auquel nous sommes actuellement
confrontés.

La rupture de notre équilibre familial

est relativement récente puisqu'elle
ne se manifesta de façon sensible

qu'entre 1960 et 1970. Jusqu'à cette
époque, le mariage constituait un lien
tenu pour nécessaire, l'enfant était
l'élément capital du foyer, le rôle de
l'homme et de la femme trouvait son
équilibre dans une complémentarité
généralement admise. En corollaire, la
natalité et l'équilibre démographiques
posaient peu de problèmes. Or, au
cours des dix années qui viennent de

s'écouler, le nombre des mariages a
chuté de 32%, le nombre de couples
ayant choisi de vivre en concubinage
s'est accru de 75%, les enfants naturels
ont augmenté de 60% et le nombre de
divorces a doublé. Actuellement, sur
400000 jeunes en âge de se marier,

200 000 choisiront de rester célibataires

ou de vivre en union libre et 200 000

divorceront, un couple sur trois le fera
avant 5 ans de mariage. Bientôt, il y
aura davantage d'enfants de divorcés
ou de concubins que d'enfants légitimes.

Lorsque l'on sait le déséquilibre
qui frappe un enfant privé de
l'ambiance affective de la cellule familiale
et les conséquences qui en résultent
ordinairement, on mesure l'importance

du drame que nous vivons.
Il serait possible d'estimer qu'une

telle situation constitue un choix de

société, avec ses avantages et ses

inconvénients, car tout n'était pas
parfait dans les relations à l'intérieur
du couple ni dans les solutions apportées

à ce que les psychologues
appellent les problèmes de libido.
Toutefois, la conséquence dominante
de la désaffection de la stabilité
familiale est la chute du taux de

natalité. Nous avons atteint la cote
d'alarme du taux de 1,8, alors que celui
de remplacement des générations est
de 2,4. En outre, notre population
sombre dans la vieillesse, car bientôt
75% de son ensemble aura plus de
25 ans. De surcroît, selon les démographes

spécialistes de la question,
aucune amélioration de cette situation
n'est à attendre avant une dizaine
d'années. Puissent-ils commettre une
erreur d'appréciation, car alors, au-
delà d'un phénomène de déstabilisation,

force serait de constater que
notre nation serait physiquement en
train de mourir! Comment, à moins
d'être non pas malthusien, mais suici-

432



daire, peut-on tenir pour normal un tel
état de fait?

Quelles peuvent en être les causes?

D'après le professeur Roussel, sociologue

et conseiller technique à

l'Institut national de démographie, cet
état de fait est la suite logique d'une
évolution psychologique. La seule

légitimité qu'accepte la jeunesse
actuelle est d'être reconnue, de se trouver
soi-même, de se «réaliser», d'«assu-
mer son vécu», selon une terminologie
aussi répandue qu'imprécise. Dès lors,
le mariage et la famille ne représentent
plus rien. L'avenir, c'est-à-dire
l'enfant, est délibérément ignoré. Seule

compte la satisfaction du moment
présent. « Les institutions, dit encore le

professeur Roussel, sont partout en

perte de vitesse et il est normal que le

mariage suive le même chemin. Le mal
est profond et la dévalorisation du
mariage va de pair avec celle des

diplômes, la perte du sens civique,
l'indifférence à la religion ou même le

mépris du code de la route. Les jeunes
acceptent de moins en moins les

contraintes et refusent les valeurs qui
étaient reconnues comme légitimes
jusqu'à présent, les jugeant dérisoires
et dépassées. » C'est le but même que se

propose d'atteindre la guerre culturelle.

Car il est certain que l'importance
de cette forteresse culturelle qu'est la
famille ne pouvait avoir échappé aux
stratèges de cette forme de guerre.
Mais les toxines sécrétées par les

mœurs des sociétés de consommation,
jointes à celles du libéralisme politi¬

que, produisaient des effets conduisant

au but recherché. La nécessité

d'une pression agressive s'estompait;
ainsi, il n'y avait qu'à laisser se

développer et au besoin à assister le

processus d'autodestruction. Ce d'autant

que sociologues et psychologues
ont un avis convergent: «Le symétrique

d'une déstructuration trop forte
de la société et d'un désarroi culturel
trop profond, c'est la violence. » Il n'y
avait donc qu'à laisser faire, les

conditions de l'implosion sociale
recherchée se trouvaient réunies.

Ainsi donc, quelques observations

portant sur des domaines ponctuels:
organisation de l'impunité de crimes
flagrants contre l'humanité, perversion

de la sémantique, de l'esprit des

enfants et de la jeunesse, déstructuration

de la famille, montrent de quelle
efficacité peut être l'action culturelle.
Toutefois, des résultats aussi importants

ne peuvent être atteints uniquement

de l'extérieur; des relais démultipliant

à l'intérieur de la société les

actions subversives sont nécessaires. A
ce titre, la pénétration et l'imprégnation

des thèses culturelles marxistes de

trois milieux clés dans le développement

des activités culturelles, leur
participation plus ou moins volontaire
à leur diffusion, retiennent l'attention.
Il s'agit des milieux intellectuels, des

médias et des Eglises.

L'importance de la séduction exercée

par les thèses marxistes sur les

433



milieux intellectuels constitue un
phénomène complexe. Qu'il suffise d'en
dire, très sommairement, qu'il est dans
la nature de ceux qui cultivent les

activités intellectuelles d'affirmer la
primauté de l'intelligence sur la
volonté. Ces derniers, soumis par nature
à la théorie intellectuelle du jugement
proposée par Spinoza, ont leur conviction

entraînée par l'idée claire
satisfaisant l'entendement. Ils s'opposent

en cela aux tenants du volontarisme,

théorie relevant de la partie
matérielle de la philosophie
cartésienne, qui tient la volonté pour
déterminante du jugement car elle

peut se renouveler infiniment, alors

que l'entendement est fini. Le développement

des sciences et des techniques,
la croissance fulgurante de l'entreprise
industrielle entraînèrent l'adhésion
naturelle des volontaristes. De son
côté, l'œuvre de Marx, qui apportait,
en idées claires reposant sur une solide
infrastructure philosophique, la
condamnation du libre développement de

la société industrielle et proposait des

perspectives d'avenir intellectuellement

séduisantes d'humanisme et de

générosité, rallia tout aussi naturellement

les intellectuels. Il semble donc

que la mutation scientifique et technique

de la fin du XIXe siècle provoqua
un durcissement de l'affrontement sur
les causes de la motivation profonde
de l'homme entre les partisans de la
primauté de la volonté et ceux de la

suprématie de l'intelligence.
Les intellectuels, s'engageant

massivement contre l'orientation volonta¬

riste prise par la société, hantés par les

erreurs humaines commises à l'aube
de l'ère industrielle, multipliant leur
action au sein de l'Education nationale

et de l'Université, chez les

hommes d'art et de lettres, parmi les

médias, usant de la puissance croissante

des moyens d'information, firent
éclore et enracinèrent dans les esprits
un immense complexe de culpabilité.
Ils firent peser un sentiment de

réprobation, pour ne pas dire de honte, sur
tous ceux qui étaient censés représenter

l'exploitation de l'homme par
l'homme: les riches, les patrons, les

détenteurs d'une part d'autorité, les

aristocrates, en un mot sur tous ceux
qu'il était convenu d'appeler l'élite. Ce
vaste mouvement conduisit certaines
victimes de ces atteintes culturelles à se

déconsidérer à leurs propres yeux, à

dissimuler leur identité de patron ou
d'aristocrate, à chercher à se faire
pardonner leur naissance. Il conduisit
toutes les classes de la société, et non
pas uniquement celles acquises aux
thèses marxistes, à accabler dans une
haine antibourgeoise «le nanti»,
l'épargnant assimilé au rentier, à

abonder dans la mise au pilori de

l'homme possédant, sans considérer

que ce n'était souvent que le juste prix
de son travail et de son ingéniosité. La
législation fiscale mise en place par
tous les gouvenements successifs en

porte témoignage, qui fait qu'actuellement

30% de l'impôt est acquitté par
1 % de la population, tandis que 40%
de celle-ci en est dispensé. Et la saine

conception sociale qui conduit à

434



demander aux favorisés de la fortune
les moyens permettant de secourir les

nécessiteux à conduit à accréditer
l'idée fausse qu'il fallait appauvrir les

riches afin d'enrichir les pauvres. De
surcroît, cette vague de culpabilisation
incita une part importante de la
jeunesse à ne plus se reconnaître dans
la société à laquelle elle appartenait, à

refuser d'« adhérer au système». Quel
étonnant succès culturel si conforme à

ce que voulait Gramsci, surtout si l'on
considère que ce résultat décapitait la
société de sa partie dynamique et
créatrice de richesse!

Les médias, pour ce qui les

concerne, jouent à l'évidence un rôle
capital dans le conflit culturel en

cours. La puissance des moyens dont
ils disposent leur permet d'avoir un
impact considérable par l'écrit, la
parole et l'image, dans un monde de

plus en plus décloisonné. Très
consciente du pouvoir dont elle dispose,
cette noblesse des Temps modernes
s'est mise, en nos pays de démocratie
libérale, au service d'une conception
de son rôle empreint d'une réelle

dignité, visant à préserver la liberté et

l'objectivité de l'information. Or, il
s'avère que cette ambition est quelque
peu illusoire. En effet, l'influence des

médias sur la formation de l'opinion
est telle que tout gouvernement a

toujours cherché à se les attacher, soit
de façon directe dans les pays totalitaires

en les asservissant, soit indirectement

en créant des monopoles d'Etat
et en maîtrisant les ressources financières

nécessaires pour disposer des

énormes moyens dont ils ont besoin.
D'autre part, l'objectivité absolue
semble être un critère idéal. En effet, la
masse pléthorique d'information que
drainent les moyens modernes de

communication multiplie les possibilités

de perception des faits et accroît
ainsi les facilités de manipulation dont
ils peuvent être l'objet. De surcroît, les

hommes ayant en charge l'information

étant des hommes comme les

autres, leur comportement est soumis
à l'orientation de leur intime conviction,

de leur jugement; la convergence
vers une compréhension unique des

faits par l'ensemble des informateurs
ne peut donc être que circonstancielle.

Il est en effet difficilement contestable

que la tentation est permanente
et quasiment irrésistible pour tous les

hommes de médias de n'utiliser, de

préférence, dans la présentation des

faits qui sont portés à leur connaissance,

que celle qui coïncide avec leur
intime conviction. Leur objectivité se

réduit dès lors à privilégier leur propre
perception de la réalité. Mais comme
ils ne peuvent tout dire sur tout, il est
difficile de les accabler pour un oubli.
A moins que la nature des oublis ne
soit systématique. La carence d'objectivité

devient alors une partialité qui se

nomme «désinformation» et
l'informateur est un combattant engagé dans
la guerre culturelle utilisant le moyen
d'action par excellence de cette forme
de lutte: la manipulation de l'acquisition

des connaissances.
Les hommes de presse délivrent

donc une information qui ne peut être

435



que subjective. Mais comme cette
catégorie socio-professionnelle
regroupe des esprits plus intellectuels

que volontaristes et cartésiens, ils ont
eux aussi subi l'impact du profond
courant intellectuel que nous venons
d'évoquer et ils en démultiplient les
effets. Et c'est ainsi que, plus ou moins
consciemment, ils participent à
l'organisation de l'impunité morale des

agressions collectivistes, que le mythe
du mauvais riche pèse d'un poids
certain sur leur vision de la société et

que les relations qui sont faites des

remous et des affrontements internationaux

cèdent souvent à la tendance
culturelle prédominante. Ainsi, le

camp favorable à l'Est n'a-t-il que des

martyrs victimes de la barbarie
occidentale qui, de son côté, n'a que les

morts qu'elle mérite et dont on parle le
moins possible. L'équilibre général
des reportages des grands drames que
vit le monde, en Ethiopie, au Liban, en
Afrique du Sud, en Angola, au Viet
Nam et au Cambodge, en Amérique
centrale, en Argentine, au Chili et à

Cuba, sans parler des immenses
souffrances inconnues qu'endure le tiers
monde, en témoigne d'abondance.

Enfin, les Eglises ont une part
indéniable dans tout ce qui concerne la
vie de l'esprit. Une des erreurs majeures

du marxisme réside à l'évidence
dans la négation de la réalité de la vie
spirituelle. Les premières manifestations

connues de l'histoire de l'humanité,

la danse et les peintures rupestres,
furent probablement inspirées par le
besoin de sacré. Depuis, partout et de

tout temps dans le monde, des
manifestations de la nécessité de dépasser
les limites de l'intelligence et de la
raison ont marqué l'existence des

hommes, traduisant la réalité des

aspirations spirituelles dans la nature
humaine. Que le matérialisme dialectique

ait trouvé en elles un obstacle à

son expansion et qu'il se soit donc
attaché à les éliminer apparaît dans
l'ordre normal des choses. Mais il est
difficile de comprendre que les clercs
des religions se soient laissés convaincre

de l'opportunité de relayer la cause
qui voulait les perdre et leur refusait la
liberté de penser et de prier. Pourtant,
les exemples sont nombreux du soutien

apporté par les Eglises au combat
engagé par le collectivisme contre la
société libérale. Certes, Lénine avait
annoncé son intention de détruire
l'Eglise de l'intérieur, mais les résultats
de son effort d'infiltration ont sans
doute dépassé ses espérances.

Il semblerait que, par une sorte de

renouvellement du péché originel,
certains clercs aient cédé à la tentation
de se soumettre à la séduction de

l'intelligence, comme si cette voie
menait plus sûrement à Dieu. Certes,
l'Evangile ne fait pas la part belle aux
riches; il n'a pourtant pas fondé les

relations entre hommes sur la lutte des

classes. De surcroît, faire de Jésus un
rebelle ennemi du système capitaliste
et engager les prêtres dans le combat
révolutionnaire armé, ainsi que c'est le

cas en Amérique latine, pose le dramatique

problème de la théologie de la
libération. Seuls la pression des cir-

436



constances locales, une générosité et

une charité exacerbées ainsi qu'un
intense sentiment de révolte au contact
de l'injustice, occultant tout sens

critique, ont pu mener à cette
situation.

Dans notre pays, relativement peu
nombreux sont les membres du clergé
manifestant leur adhésion au
marxisme. Plus nombreux par contre sont
ceux qui, plus ou moins consciemment,

apportent leur soutien aux
activités culturelles de déstabilisation
des sociétés libérales, par exemple en
cédant aux excès de libéralisation des

mœurs, en se laissant abuser par les

vastes campagnes de faux pacifisme ou
en succombant aux arguments malins
visant à affaiblir la sécurité nucléaire.
Grâce au ciel, l'épiscopat français n'a
pas suivi celui des Etats-Unis dans ce

dangereux piège. Quoi qu'il en soit, il
faut constater que, dans la guerre
culturelle en cours, les Eglises ont
semblé hésiter dans le choix du bon

camp, pesant d'un poids certain sur
l'opinion de leurs fidèles et provoquant

des réactions extrêmes
d'intégrisme et de progressisme, aussi
nuisibles l'une que l'autre à la cause
libérale. Actuellement, sous la tutelle
d'un pasteur très averti de la nature du
choix proposé à l'humanité, l'Eglise
catholique semble s'orienter vers une
attitude différente!

*
* *

Il serait possible de poursuivre
l'observation des effets de la guerre

culturelle, ainsi que celle des relais
d'action qu'elle utilise. D'autres
terrains d'affrontement, telles les armées

ou la magistrature, auraient pu donner

lieu à des développements
intéressants; de même, des axes d'effort

ponctuel, tels que la coexistence

pacifique, l'immigration ou l'utilisation

des particularismes provinciaux,
auraient pu être évoqués. Il eût été

possible et peut-être souhaitable de

prendre davantage en considération
les problèmes que pose le tiers monde,
ce d'autant que Lénine attacha une
importance particulière à l'adaptation
d'une stratégie conçue pour des pays
industriellement développés au cas des

pays sous-développés. Mais, ces
derniers n'ayant pas une société civile,
une superstructure idéologique,
suffisamment développée, pour utiliser la

terminologie de Gramsci, la prise de

contrôle des esprits s'effectue avec des

méthodes plus brutales, à base de

violence et de terrorisme. L'Afrique,
l'Amérique latine, nos départements
et territoires d'outre-mer en offrent
maints exemples. Mais cette étude ne
vise qu'à donner un aperçu de l'action
invisible et silencieuse, du ravage de

termites, qui sapent la cohésion de

notre corps social, sans prétendre tout
dire d'une telle entreprise.

Toutefois, l'analyse des circonstances

dans lesquelles nous nous efforçons

de trouver la voie de notre destin
serait bien incomplète si nous
n'évoquions un de ses facteurs essentiels. Il
ne faudrait en effet pas commettre
l'erreur d'imputer toutes les causes de

437



nos carences sociales à la guerre
culturelle. Rappelons-nous en effet

une description des maux dont peut
souffrir une société libérale: «Quand
un peuple dévoré par la soif de la
liberté se trouve avoir des dirigeants
qui lui donnent autant qu'il en veut
jusqu'à l'enivrer, il arrive alors que, si

les gouvernants résistent aux requêtes
toujours plus exigeantes, on les traite
de tyrans et il arrive aussi que ceux qui
se montrent disciplinés vis-à-vis des

supérieurs sont qualifiés de valets. Le
père, saisi de crainte, finit par traiter
son fils comme un égal et n'est plus
respecté, le maître n'ose plus
réprimander les élèves et ceux-ci se

moquent de lui, les jeunes prétendent
à la même considération que les vieux
et ceux-ci, pour ne point sembler trop
sévères, leur donnent raison. Au nom
de la liberté, il n'y a plus de respect

pour personne. Au milieu d'une telle
licence naît et se développe une
mauvaise herbe: la tyrannie.» Il s'agit
d'une citation du livre 8 de la République

de Platon. L'actualité d'une telle
description aurait pu donner à penser
qu'elle nous concernait aujourd'hui
même et que la guerre culturelle
pouvait en être la cause. Mais les

ravages du KGB n'avaient pas encore
commencé de se manifester au IVe siècle

avant Jésus-Christ, et le KGB peut,
en cette circonstance, être lavé de tout
soupçon! Par contre, cela montre à

l'évidence que nous devons chercher
ailleurs, c'est-à-dire en nous-mêmes,
les raisons de maintes de nos déficiences

et vulnérabilités.

Nos sociétés occidentales se trouvent

en effet confrontées à des

problèmes d'adaptation à de nouvelles
conditions de vie créées par les
considérables progrès scientifiques et

techniques qui viennent de s'accomplir.

Les facilités d'existence qui en ont
résulté, jointes au culte du libéralisme
pratiqué par nos sociétés, ont sécrété

des toxines sociales qui peuvent donner

à penser que nous courons en
nous-mêmes et par nous-mêmes des

risques graves mal contrôlés. En
d'autres termes, le mystérieux KGB
n'est pas le grand maître du destin
capable de créer les circonstances de

nos existences; il ne peut et ne fait
qu'exploiter celles qui lui sont offertes.
En d'autres termes, dans de nombreux
cas, l'adversaire culturel auquel nous
sommes confrontés tire parti de nos
vulnérabilités, donnant l'impulsion
convenable pour nous laisser ensuite
entretenir nous-mêmes le processus de

notre autodestruction. En outre, si la
volonté hégémonique des Soviétiques
a choisi comme point de départ de son
combat la doctrine marxiste-léniniste,
l'évolution naturelle des organisations
sociales pose actuellement à l'humanité

dans son ensemble un choix de
société opposant deux conceptions
fondamentalement opposées et qui,
pour l'essentiel, peut être présenté
ainsi.

Il s'agit, d'une part, de faire reposer
l'organisation de la société sur un Etat
centralisateur, véritable cerveau
collectif, disposant d'un pouvoir absolu.
Tous les domaines d'activité sont

438



organisés, encadrés, surveillés, contrôlés,

l'économie et l'industrie étant
soumises pour leur part à une planification

rigoureuse opposée au libre jeu
du marché de l'offre et de la demande.
Dans cette conception, l'individu,
dont l'âme et l'esprit ne correspondent
à aucune réalité objective, ne prend de

valeur qu'en tant que moyen de

production collective, son rôle et sa

place étant définis par la formule de

Marx et Engels: «De chacun selon ses

capacités, à chacun selon ses besoins. »
Sous le contrôle d'une administration
pléthorique, irresponsable et dépourvue

d'initiative, l'humanité est ainsi
vouée à suivre collectivement les

normes scientifiques du matérialisme
dialectique vers une idéale et imprécise
société sans classe. Cette voie est celle
de l'asservissement de l'homme à une
double dictature: celle d'une idéologie
sacralisée en vérité intangible et celle
de la bureaucratie.

L'autre voie prend pour base le
critère de l'humain: l'esprit, qui habite
chaque individu et fait de chaque
homme un être unique, la qualité de

cet esprit constituant le facteur essentiel

de progrès de l'espèce. Il en découle
la nécessité de subordonner l'organisation

de la société à la dignité de la
personne humaine et au respect de la
liberté individuelle. Ce choix de société

prône la libération des capacités
d'ingéniosité et de créativité individuelles
permettant de réunir les conditions
optimales de développement économique

et industriel sur lequel l'Etat fonde
sa puissance. L'individu, libre d'épa¬

nouir sa personnalité dans les élans
affectifs et spirituels dont il est riche et

sans lesquels l'humain cesse d'exister,
trouve la motivation et la récompense
de ses efforts dans le droit au profit et
à la propriété individuelle. N'ayant
pas d'intention hégémonique et ne

prétendant pas imposer de règles
doctrinales rigoureuses et scientifiques,

le nom même de cette voie
demeure imprécis, le terme de libéralisme

pouvant, par opposition au
communisme, permettre de la
désigner.

Il est hors de doute que tout
individu ouvert à la conscience du
choix offert, et libre de s'exprimer, ne
saurait hésiter. La liberté d'être soi-
même est, de tous les biens, le plus
précieux au cœur de l'homme. La voie
libérale est donc bien la seule compatible

avec la dignité humaine. Hélas, le

choix n'est pas si simple car si,

paradoxalement, les partisans du
collectivisme disposent de la proposition
la moins séduisante, ils ont su
magistralement la mettre en valeur, s'atti-
rant par l'influence qu'ils sont

parvenus à gagner sur les esprits, en
s'attribuant le monopole des valeurs
humaines de séduction, un nombre
considérable de fidèles, anesthésiés par
les toxines d'une action culturelle
prodigieusement maligne.

De surcroît, négligeant cette forme
de lutte, le camp dit libéral n'a su

proposer aucun message culturel significatif.

Abondant dans un individualisme

desséchant, désertant l'action
culturelle qu'il semble tenir pour du

439



dilettantisme, il consacre l'ensemble de

ses efforts à poursuivre la montée en
puissance d'une société industrielle
dont les valeurs humaines donnent lieu
à de profondes réactions de contestation.

Tout se passe comme si les

tenants de la liberté individuelle, envoûtés

par l'importance des succès qu'ils
ont remportés dans le domaine de la
matière, n'avaient pas estimé nécessaire

de l'équilibrer par un effort
évolutif analogue dans le domaine de la
«superstructure» culturelle et morale.

Parvenue à ce point, la poursuite de

cette étude devrait conduire, en bonne
logique, à analyser les causes des

carences de l'individu bénéficiant des

avantages de la liberté et des bienfaits
de la société de consommation, avant
d'aborder le problème de l'entreprise
industrielle, qui est au cœur de la
société libérale, pour enfin mettre en

question la finalité et les modes de

gouvernement libéral. Mais un tel
développement dépasserait le cadre de

ces réflexions. Leur objet n'est pas en
effet de concevoir une stratégie de
conduite de la guerre culturelle, mais de

souligner et son existence et son importance,

tout en évoquant sa nature.
Cependant, pour conclure, il peut

sembler opportun de les situer par
rapport à ce qui les a motivées: la
défense.

Il apparaît actuellement indispensable
de prendre en considération le fait

que le centre de gravité des menaces
qui pèsent sur notre destin s'est

déplacé et que, par voie de

conséquence, l'essentiel de notre effort de
défense doit suivre ce mouvement.

Circonscrit hier aux limites d'un
territoire national étroitement sanc-
tuarisé, il avait pour objet la sauvegarde

et du sol et des intérêts matériels
des citoyens de ce territoire. Il s'inscrit
désormais dans un ensemble beaucoup
plus vaste, européen d'abord, puis,
plus au large, atlantiste certes, mais
sans doute tout autant méditerranéen,

pour s'élargir encore dans le cadre
d'une extension mondiale rendue
nécessaire par le décloisonnement de

notre planète. En outre, si cet effort de
défense reposait hier sur un rapport de
forces militaires, faisant des armées le

moyen quasi exclusif de la défense, il
doit désormais tenir compte de la
dévaluation de l'emploi de la force,
imposée par les excès dévastateurs des

armements modernes inaptes à réaliser

un projet politique constructif.
Certes, des menaces militaires sont

encore latentes et le demeureront, mais
elles resteront périphériques et d'intensité

très limitée par rapport aux
embrasements guerriers d'hier. Cependant,

d'autres menaces se révèlent, à

dominante économique, idéologique,
sociologique, dans lesquelles les

formes guerrières traditionnelles sont
relayées par des violences internes revêtant

la forme du terrorisme et de la

guerre civile, qui comptent parmi les

plus atroces des affrontements humains.
Ces nouvelles formes de menaces

contemporaines visent à conquérir
leur objectif non plus par un assaut

440



extérieur, mais par une déstructuration

interne. Se développant à l'échelle
mondiale, cet universel problème de

défense oppose dans un affrontement
croisé, selon l'axe Est-Ouest, les partisans

d'une idéologie collectiviste aux
tenants de la primauté de la liberté
individuelle tandis que, selon l'axe
Nord-Sud, il doit inéluctablement

apporter une solution au redoutable
déséquilibre entre la richesse des uns et

l'excès de pauvreté des autres.
La guerre culturelle constitue un des

moyens d'action principaux de cette
lutte planétaire. Déjouant les conceptions

stratégiques traditionnelles, à

dominante idéologique avant d'être
économiques et militaires, débordant
les cloisonnements nationaux, tout
aussi internes qu'externes, une nouvelle

forme d'affrontements internationaux

s'est installée au cours des

dernières années sans que notre
conception ni notre organisation générale
de défense en paraissent profondément

affectées. A ce titre, un Ministère
de la défense nationale qui persisterait
à n'être que celui des forces armées ne

paraîtrait plus en mesure de remplir la
fonction qui devrait être la sienne.

C'est ainsi qu'il semble nécessaire

que la conception de notre politique de

défense prenne en compte l'affrontement

permanent, global et universel

que nous vivons. Désormais, la
défense ne peut plus se concevoir ni en
termes exclusivement militaires, ni en
vue d'un affrontement particulier, le

choc des armes, ni pour un temps
donné, celui de la guerre. Elle recouvre

la plupart des activités humaines et
s'exerce en tout temps; au sens propre
du terme, elle est devenue globale et

permanente et l'épée n'apparaît plus
comme l'axe du monde.

Dans l'affrontement permanent que
nous vivons, les partisans du collectivisme

ont su forger un outil de combat
efficace et acquérir la maîtrise de son
utilisation. Ne disposant que d'un
argument culturel dévalué, ils ont su,
avec une admirable virtuosité, imposer

leurs idées, faire valoir la justesse
de leur cause et imposer la supériorité
d'une organisation sociale aliénante.
Ils ont su s'adjuger l'apanage des

grandes valeurs humaines de justice,
de paix et de solidarité. Ils sont

parvenus à culpabiliser leur adversaire,

tandis qu'ils évitaient d'être mis
au ban de l'humanité pour les crimes
dont ils se sont rendus et se rendent
coupables à son encontre.

De leur côté, les sociétés libérales,
bien qu'au service de la meilleure

cause, ne sont pas parvenues à s'imposer

sur le plan culturel. Subordonnant
l'importance des valeurs de l'esprit
aux impératifs matériels du développement

économique et industriel,
assimilant la liberté au refus de toute
contrainte, elles ont offert aux assauts
de leur adversaire des faiblesses de

comportement et des carences sociales

qui ont permis à celui-ci de l'emporter.
Force est de constater qu'actuellement
le courant culturel dominant est
encore celui des thèses collectivistes.

Sans qu'il puisse être question d'élaborer

une conception de stratégie

441



culturelle, il semble cependant que,
plutôt que de s'enfermer dans une
attitude défensive ou de combattre le

projet collectiviste dont le caractère
inhumain porte en lui-même les germes
de son autodestruction, la guerre
culturelle des partisans de la liberté
individuelle doit avoir pour objectif
prioritaire de mûrir et de proposer un
projet motivant de société libérale. La
difficulté considérable que représente
une telle entreprise tient d'abord à ce

qu'elle doit se développer à l'écart des

avidités du carriérisme politique si

répandu au sein des sociétés libérales.
Elle doit encore équilibrer ses intentions

matérialistes, économiques et
sociales, avec le culte des valeurs nécessaires

à l'épanouissement concomitant
de l'individu et de la société. Nous
n'avons pas le choix, il est indispensable

qu'un tel projet voie le jour, que le
libéralisme se présente comme le

renouveau d'humanisme qu'il doit être.
Sans cette donnée de base, la défense de

notre civilisation apparaît illusoire.
Car il faut être bien conscient

qu'actuellement le libéralisme se

meurt de sa vacuité idéologique. Faute
d'avoir su reconnaître que la liberté ne

peut résider que dans le libre choix des

contraintes permettant l'épanouissement

d'un authentique humanisme, la
liberté que nous vivons abâtardit la
noblesse de cette essence de la dignité
humaine en une anarchie incontrôlée
de satisfaction de besoins.

Le combat à mener ne peut être une

guerre éclair, si grande est l'inertie des

idées et si profondes sont les racines
des habitudes. Ainsi que le disait
Gramsci, ce ne peut être qu'une guerre
de position dont le succès ne peut être
escompté qu'à terme. Mais il faut
l'engager si nous ne voulons pas que
notre civilisation ne meure du déséquilibre

entre sa prospérité matérielle et la

pauvreté de ses valeurs de l'esprit.
L'entrée en guerre réside en une prise
de conscience et en une responsabilisation.

Elle concerne, certes, en premier
chef, les spécialistes de l'activité
intellectuelle qui ont en ce combat un rôle
central à jouer. Mais elle concerne
aussi chacun d'entre nous. Car, si la
valeur du libéralisme repose sur la

promotion de l'importance de chaque
individu, il appartient à chacun de lui
donner son plein sens en se tenant
pour personnellement responsable et
de son propre sort et de celui de tous.
A ce titre, la guerre culturelle réside
d'abord dans l'effort de réflexion de

chaque citoyen et dans sa conception
personnelle de sa façon de vivre.

Et si grande est la puissance sociologique

du respect de la dignité de

chaque être humain que nous pouvons
demeurer confiants en l'avenir, notre
espérance étant fondée sur ce que l'on
appelle «le bon sens populaire», sur
lequel repose en fait l'avenir de la
démocratie libérale.

P. A. de F.

442


	La guerre culturelle

