
Zeitschrift: Revue Militaire Suisse

Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 112 (1967)

Heft: 11

Artikel: Le réfractaire sous prétexte de conscience [fin]

Autor: Pétermann, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-343391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-343391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


500

l'inflexibilité ont seuls le pouvoir d'arracher les hommes à

leurs terreurs dans les heures troubles du combat. N'est-ce
pas assez pour séduire le lecteur? Après Montluc et avant
Ardant du Picq, ce professeur malgré lui d'énergie sereine
invite à un ordre de méditations qu'éveillent médiocrement
un trop petit nombre d'ouvrages, en ce matin d'une ère
d'atome, de computers et d'aridité.

Colonel A. Bach

Le réfractaire sous prétexte
de conscience (fin)

II. Garantie de lu liberté de conscience et de croyance

Cette garantie, conséquence du Kulturkampf, est une
règle juridique ou politique, une recette pratique, et non pas
une doctrine théologique. L'Etat, qui l'octroie, ne prend parti
ni pour la foi de ses citoyens, ni contre elle. Il ne veut qu'interdire,

à lui-même et aux tiers, toute immixtion dans le for
intérieur des individus (leurs rapports avec Dieu, et l'idée qu'ils
s'en font), afin de leur laisser l'entière latitude d'exprimer
librement leurs convictions religieuses, même violemment
hétérodoxes, sans avoir à en subir un inconvénient quelconque ;

par exemple, la qualité de protestant ne doit pas diminuer les

droits du citoyen dans un canton catholique. En revanche,
il ne protège ni les procédés de discussion déloyaux, ni
l'extériorisation des croyances par des actes nuisibles à lui-même
ou à des tiers. Tous les cultes sont permis, à la condition de ne

pas troubler la paix publique et de ne pas exprimer des

revendications de privilèges (Burckhardt pp. 72, 448, 453,
455; Fleiner pp.328sv., notamment rem. 16). En effet, observe
Burckhardt (p. 453 2/3), bien que l'annonce d'un article de foi
soit considéré par le croyant comme un devoir, elle constitue



501

un rapport d'homme à hommes qui, comme tel, est nécessairement

régi par l'ordre suprême de la loi.

III. La conscience, et portée de l'alinéa 5

a) Selon le Larousse du XXe siècle « conscience » signifie
d'abord sentiment de soi et sentiment des choses extérieures,
puis foi, croyance religieuse, sentiment du devoir religieux ou
du devoir en général, sentiment de la moralité de nos actes. La
conscience est essentiellement personnelle et impénétrable;
la conscience d'autrui ne peut être constatée, elle échappe à

tout contrôle et ne peut faire l'objet d'aucune réglementation
juridique (Hans Matti dans fiche jurid. suisse 1071). Elle est
en général un reflet de la morale commune, qui varie avec le

milieu social ou politique dans le temps et dans les lieux.
Un tribunal allemand (le Bundesverfassungsgericht) n'y

voit qu'un « phénomène de l'âme, effectivement éprouvé, mais
qui peut être justifié de façons diverses (wie immer begründbares

Phänomen) et dont les exigences ou avertissements sont

pour celui qui l'éprouve des ordres inconditionnels. »

Aussi, ne faut-il pas s'étonner du scepticisme et de la
circonspection avec lesquels cette notion est considérée par les

membres des autorités ou les praticiens du droit. Dans la
RMS de février 1963, p. 79 en note, le col. EMG H. Verrey
reprend de la Gazette de Lausanne cette définition de la
conscience: «la prédominance du cœur sur la raison ou du sentiment
sur l'intelligence ». Et la Nation du 15 février 1962 n'y voit
qu'« une petite lumière tremblotante à la pointe de nos affects
et de nos passions ». Ces appréciations me paraissent
incontestables, et c'est pourquoi je ne puis absolument pas comprendre

le Rd Père Ziegler lorsqu'il a l'air de prendre au sérieux
l'objection de conscience et lorsqu'il conseille au Département
militaire d'exiger du réfractaire des preuves de la sincérité de

ses efforts pour former sa conviction (tout en reconnaissant

que ledit département a lui-même de la peine à porter un
jugement dans ce domaine); puis lorsqu'il conclut: « En aucun
cas, un individu ne peut être contraint à agir contre le juge-



502

ment clair de sa conscience! «(loc. cit. pp. 507 chiff. 'la et
p. 509, 2-3). Clair pour qui? juste Ciel! Pour l'Etat, impossible;
et quant au réfractaire, on n'en saura jamais rien, lui fin de

compte, je préfère de beaucoup la définition donnée par le
réfractaire Bergmann instituteur, dans son autoplaidoyer
publié par l'Aufbau (Zurich) du 28 octobre 1965:

« Je dois obéir à ma conscience, c'est-à-dire à la voix de

Dieu qui parle en moi, et seulement après à l'Etat ».

Cette affirmation ne pèche pas par un excès d'humilité
chrétienne, mais en se prétendant messager de son Dieu sur
la simple foi de sa parole, son auteur admet implicitement que,
comme je viens de le dire, sa prise de position est incontrôlable.

b) Terme hautement imprécis, donc extensible, le mot
« conscience » est utilisé en fait à des fins opposées. D'abord
par les réfractaires, auxquels on a reproché, à juste titre,
d'avoir voulu le monopoliser (cap. Montfort p. 157 sv. ;

Chavannes, p. 12 bas et sv.; Nation du 15 février 1962:

«Pourquoi faudrait-il que la conscience» soit l'apanage de

certaines familles, libristes ou non...? »). Puis, surtout par
l'immense multitude des soldats animés par le sublime
encouragement du Christ: «Il n'y a pas de plus grand amour que
de donner sa vie pour ses amis» (Jean NY, 13) et que Vogel-
sanger (loc. cit. IV) baptise fort à propos «les soldats par
conscience ». Et en fait, la conscience ou, si l'on préfère, le

sentiment du devoir, ne consiste pas seulement à s'affirmer
hautement soi-même et sa foi, mais aussi à se reconnaître
membre d'une communauté, à se soumettre à ses lois et à en

partager le sort courageusement et en toute humilité. Dans la
situation actuelle de notre pays (nécessité d'une défense
nationale et obligation générale de servir), l'accomplissement
du service militaire apparaît donc comme une obligation de

conscience et la seule attitude chrétienne admissible (Yogel-
sanger III et Ziegler p. 505). Faut-il rappeler qu'il y a des

saints soldats? Saint Georges, Saint Martin, Saint Maurice,etc.
c) Ces développements n'ajoutent rien à l'extrême clarté

de l'art. 49 al. 5 Const, led. Mais ils expliquent l'absolue



503

justification de cette disposition. Il saute aux yeux que toute
vie sociale, c'est-à-dire organisée, serait impossible s'il était
loisible à chacun d'invoquer ses goûts, ses répugnances, sa

philosophie, sa conception de la vie et du monde, et de les

baptiser « conscience » pour pouvoir se soustraire impunément
aux lois, même fondamentales et vitales de l'Etat. Et en le

rappelant expressément dans ledit alinéa 5, qui n'est en somme
que le pendant laïque du fameux « Rendez à César... », le
constituant suisse n'a fait que souligner une évidence (Burckhardt

p. 457 rem. 2).
Ce serait une erreur, au surplus, et un non-sens que de

vouloir interpréter limitativement l'expression « opinion
religieuse » et de soutenir que l'on peut s'affranchir de

l'accomplissement d'un devoir civique pour cause d'une autre
opinion que celles touchant à la religion. L'ai. 5 s'applique,
bien entendu, à toutes les opinions individuelles (Burckhardt
p. 450).

Les principaux exemples (pie l'on donne de l'application
de l'art. 59 al. 5 Const, led. sont l'obligation d'un fonctionnaire
de travailler ou de parents d'envoyer leurs enfants à l'école
durant un jour ouvrable, mais considéré comme férié par leur
confession, l'obligation de faire vacciner ses enfants et l'obligation

du service militaire contrairement à sa conviction personnelle

(Fleiner p. 331).

IV. Confusion des ordres spirituel et temporel

a) Chavannes explique (p. 53):
Le double caractère du temps où nous sommes nous oblige à distinguer
le spirituel et le temporel. Du spirituel relève ce qui touche à notre fin
dernière, qui est Dieu. Tout ce qui concerne notre vie dans ce monde et
ses conditions naturelles relève de l'ordre temporel.

Et plus loin il constate (p. 86):
Pour avoir méprisé l'ordre naturel, on (c'est-à-dire les réfractaires) en
vient nécessairement à compromettre l'ordre spirituel dans une prise
de position temporelle et à confondre pratiquement deux domaines que
la foi chrétienne nous enseigne à distinguer.



501

En effet, l'erreur monumentale des réfractaires et de leurs
zélateurs ecclésiastiques est d'avoir confondu ces deux ordres,
ainsi qu'on va le voir tout d'abord par l'exposé des théocraties
des « objecteurs » Daniel Pache et Pierre Favre (cahier de

documentation de l'Eglise libre, pp. 25, 27 et 33).

b) l'Eglise placée au-dessus de l'Etat,
selon Daniel Pache :

L'instrument principal du salut est l'Eglise du Christ... elle est la
nation nouvelle de Dieu (Matthieu XXI, 43). Pentecôte a supprimé
toutes les divisions humaines...
Thèse n° 3) Les pouvoirs civils tiennent leur autorité de Dieu pour
éviter que les hommes vivent dans l'anarchie et le chaos

Thèse n° 7: Seule l'Ecriture peut définir le bien et le mal et la mission
des pouvoirs civils.
Thèse n° 11 : Parce que sa soumission à l'Etat est acte de foi, en Dieu
et non en l'Etat, le chrétien ne se soumettra que lorsque la volonté de
Dieu sera respectée par son gouvernement. En cas contraire, il
résistera « l'autorité et par là il témoignera de son estime envers elle.

Thèse n" 12: CXesl à l'Eglise de dire et l'Etat quelle est sa mission, de
définir pour lui le bien et le mal...

selon Pierre Favre :

Thèse <S: Le rôle assigné à l'Etat, qui est voulu de Dieu, s'inscrit dans
le plan qui doit aboutir au Royaume de Dieu.
Thèse 9: Les moyens dont il doit user pour remplir ce rôle ne doivent
pas être de nature contraire à cette Fin
Thèse 10: Sont condamnés de ce l'ait les moyens auxquels l'Etat
recourt inévitablement quand il fait la guerre: meurtre, mensonge,
injustice...
Thèse 11 : Leur emploi compromet à l'avance l'ordre que la guerre
était censée garantir; il prépare les semences de nouvelles guerres.

De son côté, le père catholique Danielou proclame:
L'Eglise seule doil décider s'il est permis ou non de participer à une
guerre: en ce cas, nous devrions tous obéir, quoi qu'il pût nous en
coûter (ibid, p. 38)

L'Eglise libre elle-même a pris une attitude ambiguë, due
évidemment à la grave confusion que je critique ici. Ses thèses
de 1964 (ibid. p. 39) débutent par le chiffre I suivant:



505

Le disciple de Jésus-Christ doit assumer sa condition d'homme, mais
il s'efforce de se comporter en citoyen du Royaume; il souffre des oppositions

entre l'ordre provisoire et la loi du Royaume. Il lui est souvent
difficile de discerner la volonté de Dieu. Devant le même problème,
des chrétiens peuvent donc aboutir à des options inconciliables.
Ainsi en est-il en face du service militaire; il s'ensuit que l'Eglise ne
peut prescrire sur ce point une conduite unique. Mais elle garde dans sa
communion soldats et objecteurs.

Une conséquence de cette prise de position erronée est un
« jargon confus et alambiqué » (Vogelsanger dixit, chiff. IV, 2)
dont on vient de lire plusieurs échantillons et dont M.
Klopfenstein donne un autre exemple dans le numéro précité du
Saemann sous la forme de cette exégèse du 6e commandement :

Tu ne tueras point, car Dieu a donné la vie et la liberté à toi, mais
aussi aux autres. La garantie de l'autorité de Dieu te dispense du besoin
de protéger ta vie et ta liberté par tes propres moyens en enlevant à ton
frère la vie et la liberté. Tu n'as pas à craindre que ton existence soit
compromise par celle d'autrui. Tu es libéré de la terrible obligation
d'éliminer ton prochain pour t'assurer l'espace vital nécessaire. Dans
ton cas, tuer signifierait « incrédulité, infidélité, ingratitude ». Croyant
gagner la vie et la liberté, tu les perdrais... C'est pourquoi tu ne tueras
point, puisque tu n'as pas besoin de tuer!

En d'autres termes, on ne doit pas se défendre parce que
c'est Dieu qui nous protège en ordonnant aux autres de ne pas
tuer!

On conviendra que ce n'est pas avec des idées si confuses
et si irrationnelles que la politique d'un Etat peut être dirigée.
A ceci s'ajoute que, dans les pays modernes où plusieurs
religions sont pratiquées, dont les dogmes sont loin de concorder,
le système de la théocratie est une impossibilité et un non-sens.

Quant aux coteries religieuses qui se croient autorisées à

encourager les réfractaires en niant ou en mettant en doute la
nécessité de la défense nationale, Marcel Regamey leur a

signifié à bon droit ce sévère rappel à l'ordre dans la Nation
du 22 avril 1967:

Les valeurs authentiques de ce monde doivent être défendues t'épéc à

la main, et le christianisme qui, en prenant racine dans les divers
peuples, fait lever leurs civilisations, ne saurait leur contester ce droit,
à elles qui sont mortelles, sous l'orgueilleux prétexte que lui ne l'est pas.



506

c) l'individu (alias, la conscience) placé au-dessus de l'Etat,

Dans son chapitre II, le cap. aum. Vogelsanger décrit fort
bien le conflit dans lequel l'humanité s'est toujours débattue
et qui s'aggrave avec le progrès des armements. Il relève notamment

que la civilisation occidentale, imprégnée de pensée
chrétienne, a créé des œuvres admirables qu'elle désire
perfectionner dans la paix; et qu'en même temps, pour sauvegarder
cette paix, elle subit les guerres et s'y prépare activement,
malgré leurs formes toujours plus cruelles:
« Si vis pacem, para bellum ».

I Iypnotisés par un désir frénétique de paix, les théoriciens du
refus de servir se proposent en sauveurs; ils se persuadent que
les organes responsables de la sécurité de la Suisse et de ses

habitants, non seulement préparent la défense nationale, mais
désirent la bagarre et ils s'insurgent contre cette erreur
criminelle. Ils se chargent de la mauvaise conscience que devrait
en avoir la société et, pour la secouer, réclament la suppression
de la défense nationale, seule responsable à leurs yeux des

risques de guerre; et ils s'imaginent que, pour atteindre ce but,
il suffit de crier très haut son amour de la paix et de prouver
cet amour en renonçant à la force : ainsi, pensent-ils, la paix se

réalisera automatiquement et le mal sera vaincu : «Si vis pacem,
para pacem ». Ils veulent sortir du train — et nous en faire
sortir avec eux — avant qu'il ne nous précipite dans l'abîme,
alors qu'il est tout de même possible d'étayer la voie et d'en
surveiller les abords, ou d'empêcher les méchants d'acculer le
train à l'abîme! Et ils s'obstinent à ne pas voir, dans l'histoire
même de notre pays, que l'adage romain est le seul vrai et
que leur adage, à eux, n'a pas de sens, l'homme qui se borne à

vouloir la paix et qu'immobilise la peur de la guerre se

préparant seulement à devenir la proie des forts.
Ce qui caractérise l'attitude des réfractaires, c'est la

prétention anarchique de résoudre le conflit à eux seuls, même
individuellement, et contre la volonté de l'Etat. On en jugera
par quelques citations:



507

Compte rendu du Congrès du service actif pour la Paix
(Morges 1965) p. 33 (pasteur Pache à Morges):
Le chrétien n'obéit aux autorités politiques et religieuses (NR. Donc
action individuelle, même en marge de l'Eglise!) que tant qu'elles ne
le contraignent pas à désobéir à son Seigneur et à briser l'Unité de
l'Eglise » (NB. C'est donc lui qui décide de l'opportunité de son
obéissance!).

Dans son autoplaidoyer de 1965, l'instituteur Rergmann
déclare qu'il refuse de servir — soit d'obéir à l'autorité — cela

pour amener tous les hommes à se conduire en chrétiens, et que
tout ce à quoi il consent, c'est de persuader d'éventuels agresseurs

de leur erreur
Manifeste du Mouvement international de la Réconciliation

du 16 décembre 1965:

En encourageant les jeunes au refus de servir, « nous agissons par
respect des autorités. Nous nous sentons solidaires avec elles, et nous
les empêcherons de tolérer le mal ou d'être complices d'injustices. Ce
sont l'indifférence et l'apathie de notre peuple et de ses responsables
qui nous contraignent à ces méthodes » (NB. En d'autre termes, le
réfractaire s'érige en contrôleur et tuteur de l'Etat!).

Dans ce domaine, le Rd Père Ziegler adopte une attitude
sophistiquée et ambiguë que je ne puis approuver. Il attribue
à la conscience, qu'il omet de définir, une importance et une
prédominance telles que le pouvoir nécessaire de l'Etat n'existe
plus devant elle.

En tant que garant de la liberté de conscience, explique-
t-il, l'Etat doit protéger cette liberté sans limitation aucune,
notamment sans la réserve capitale de l'art. 19 al. 5 (que
l'auteur ignore délibérément). Il le doit même si sa propre
existence est en jeu; en effet, le respect de la conscience appartient

à l'ordre moral qui est plus important que l'existence de

l'Etat. Si, par exemple, un Allemand refuse un service
d'instruction dans lequel il voit un obstacle à la réunification de

l'Allemagne, réunification que sa conscience exige, il a le
droit que cette « décision de sa conscience » soit respectée.
Il s'ensuit que l'obéissance chrétienne, due en principe à

l'Etat, n'est concevable que comme acte totalement libre,



508

impliquant l'accord de la volonté du subordonné avec celle de

l'autorité, et non pas comme exécution d'un acte externe au
subordonné (ce qui signifie, en bon français, qu'il n'y a plus
d'obéissance Bref, le subordonné n'est pas tenu d'exécuter un
ordre s'il n'a pas la certitude morale que l'acte commandé est
permis.

En matière de recours à la force atomique, poursuit le bon
père, les décisions à prendre supposent des connaissances

scientifiques que les Eglises ne possèdent pas. D'où il déduit,
non pas qu'il faut s'en remettre aux organes de l'Etat, mais

que le double contrôle de la moralité et de l'engagement
technique d'une guerre atomique doit être abandonné à la
conscience de chacun! (loc. cit. pp. 505 à 512).

Or, Ziegler admet tout de même en principe la prééminence
de l'Etat, responsable de la sûreté et de l'ordre; de sorte que le
raisonnement aberrant que je viens de résumer, et où la
confusion du spirituel et du temporel est criante, aboutit,
comme il fallait s'y attendre, à une magnifique impasse. Ici, je
cite textuellement:
Dans la Suisse d'aujourd'hui, le droit de refuser le service militaire
n'existe pas — En revanche, nous avons le droit à la liberté de
conscience qui, lui, peut impliquer le devoir de refuser le service militaire.
Même une conscience qui dicte un tel devoir a droit à sa liberté, et
l'Etat doit la protéger... (loc. cit. p. 516).

Ossabandus ncquer potarinum... Et voilà pourquoi votre
fille est muette

d) Caractère simpliste de V« objection de conscience »

Mais ce qui frappe avant tout dans le bagou des réfractaires,

c'est sa faiblesse due à l'ignorance ou plutôt à la
méconnaissance de l'ordre temporel. Ces gens croient naïvement
pouvoir résoudre le conflit en supprimant un de ses termes et
sortir du dilemme en ne considérant que leur désir de paix
immédiate: méthode de raisonnement primitive, infantile et
génératrice des plus grandes erreurs; ce n'est pas pour rien
qu'on parle des « terribles simplificateurs »! De plus, comme le



509

relève Chavannes (p. 85), en feignant de se croire déjà « dans le

Royaume », ils tombent dans l'angélisme. Or, en politique et
en droit, « qui fait l'ange, l'ait la bête! ». C'est ainsi que, dans
son exposé publié par l'Eglise libre vaudoise (cahier n° 1,

pp. 19 et sv.), André Pache annonce, non sans jactance, qu'il
se « désolidarise de la communauté nationale pour se
solidariser avec la communauté chrétienne », comme s'il n'y
avait pas encore d'autres communautés, la chinoise par
exemple Ce n'est pas en ignorant passionnément le mal et les

menaces qu'on les supprime. C'est ainsi également qu'on
trouve dans ce même cahier n° 1 (pp. 49 et sv.) un dialogue
entre un militaire convaincu et un objecteur, dialogue au
cours duquel l'objecteur ne craint pas de dire:
Avec le service civil, pas de défaitisme à craindre. En effet, « un refus
massif du service militaire ne signifierait pas une soumission lâche à un
conquérant, comme on cherche à le faire croire, mais la conviction de
beaucoup de citoyens cpie la défense des valeurs de notre pays et leur
conservation sont mieux assurées par les méthodes et les moyens que
préconisent les objecteurs (NB. Même envers les Chinois
« Le respect de la liberté de conscience ne peut que fortifier la volonté
de résistance du pays, en lui donnant une raison de plus de lutter pour
une valeur humaine incontestable. »

Avec la meilleure volonté du monde, une telle naïveté ne

peut être prise au sérieux; en effet:
Dans la situation internationale actuelle, une volonté de paix pour ce
bas monde qui ne s'accompagne pas de la volonté de protéger cette paix
par l'épée, n'est pas conforme à la Rible, qui est réaliste, mais est le
fait d'un idéalisme utopique. Ce qui est mauvais, ce n'est pas la force
en soi, mais la force au service du mal...
...Notre devoir est de nous élever contre le fanatisme de quelques-uns
et l'attendrissement mièvre et simpliste de beaucoup, de rappeler
nettement le rapport moral qui relie notre patrimoine de droits et de
libertés avec l'accomplissement du devoir militaire, cela chaque fois
que ce devoir est critiqué ou cyniquement mis en doute; de distinguer

enfin entre l'incertitude honnête et le cynisme impertinent,
surtout lorsque ce dernier se pare de hâblerie et d'un langage brillant,
mais spécieux (Vogelsanger, parties III ct IV, 3).

Mais peut-être faut-il chercher la conclusion de ce

paragraphe dans une note de Ziegler, postérieure à son article,
et d'autant moins suspecte de partialité que ce chrétien sincère



510

ne cache pas sa sympathie pour les objecteurs. A propos d'un
article de la Schw. Medizin. Wochenschrift de janvier t963, il
observe :

Il serait exagéré de trailer un témoin de Jéhova, à cause de sa foi, de
malade psychique, médicalement parlant.
Toutefois, les juges et experts qui ont eu à s'occuper de ces gens ont
toujours été frappés par le caractère entier et rigide de leur comportement

sectaire: peu de contact humain, idées confuses, schizoïdie,
esprit compliqué, lenteur de raisonnement, manque de maturité,
entêtement, antipathies, besoin de se faire valoir, fanatisme, recherche
du martyre; tels sont les traits qui rendent la discussion impossible
avec eux...
...Le petit groupe qui ne se rattache pas à une secte comprend quelques

personnalités dont la culture, le niveau moral el la force de
conviction religieuse sortent de l'ordinaire; ce sont les pacifistes et les
partisans d'un service civil international, que l'on peut compter avec
les doigts de la main. Chez tous les autres, l'expertise psychiatrique a
fait constater des traits nettement pathologiques.

V. Solution du conflit : prédominance de iEtat
a) Nous avons déjà vu, à propos de l'art. 18 de la Constitution

(pages 150 et 452 ci-dessus)1, que l'Etat a un besoin vital
de la soumission de ses ressortissants el qu'il ne peut consentir à

partager son pouvoir. Cela reste vrai en matière de liberté de

conscience et de croyance, laquelle n'est garantie que dans les

limites de l'ordre public et des intérêts de l'Etat (Fleiner,
p. 333). Il est clair que, si l'on veut éviter l'anarchie, l'Etat ne

peut organiser la défense nationale, l'administration de la

justice, le droit civil et le droit pénal, l'enseignement, le

mariage, les conditions du travail et les assurances sociales en

tenant compte de toutes les opinions, religieuses ou autres:
aussi, même sans l'art. 49 al. 5 Const, led., l'invocation de la

liberté de conscience ne peut-elle être prise en considération

pour excuser, par exemple, un refus du service militaire
(Burckhardt p. 457 et Fleiner p. 334).

Les rapports d'homme à homme et de l'homme à l'Etat —
y compris le prosélytisme religieux — sont de la compétence

1 Numéro d'octobre 1967.



511

exclusive de l'Etat; seul lui échappe le rapport interne du
particulier avec Dieu, celui de la foi et des convictions intimes,
dans lequel toute contrainte de l'Etat est interdite. Ainsi
s'exprime Burckhardt (p. 153) qui ajoute:

Toute activité extérieure de l'homme, même si elle prend à ses yeux
une valeur religieuse, tombe sous le coup de la loi de l'Etat; et si elle
viole cette loi, c'est-à-dire si elle contrevient à un devoir civique, elle
est punissable sans que l'on puisse dire que la liberté de religion a été
violée, (p. 465).

Inversement, les prescriptions de la religion ou d'une
Eglise, qui émanent d'autorités autres que celles de l'Etat, ne
sont pas obligatoires dans l'ordre juridique ou temporel; leur
domaine est limité au l'or interne, et même malgré cela, elles

ne doivent pas interdire ce que l'Etat ordonne ou ordonner ce

que l'Etat interdit (Burckhardt pp. 458, 461 et 462).

b) La conduite du citoyen adversaire de la défense
nationale et de l'armée, mais qui tient tout de même à sa

qualité de citoyen est dès lors toute tracée:
au lieu de résoudre le conflit entre le temporel et le spirituel

par le rejet du temporel, il doit accepter ce conflit et faire,
selon le sage conseil de l'apôtre, la part des choses;

sur le plan pratique, il sait d'abord que la vie sociale suscite
de nombreux conflits de ce genre dont il faut bien s'accommoder;

c'est ce qu'a reconnu le professeur Henri Miéville dansla
Gazette de Lausanne du 16 septembre 1949 (article en faveur
des objecteurs):
Vivant en société, je ne puis me comporter toujours selon ma fantaisie,
ni même selon mes convictions; cela est vrai: la loi obligera un scientiste
à faire vacciner ses enfants bien que cette précaution soit contraire à

ses convictions...

Il sait d'autre part que la langue biblique est symbolique
et ne doit pas être prise à la lettre. Sinon il devrait, chaque
fois qu'il a commis un péché ou une faute morale (cela doit lui
arriver, à lui aussi!), arracher ou couper l'organe (l'œil ou la
main) « qui a été pour lui une occasion de chute » et le jeter
loin de lui! (Matthieu I, 29, 30; XVIII, 8, 9). Je n'ai jamais



512

entendu dire qu'un « objecteur de conscience » ait poussé la
sincérité et la logique jusque-là! Et que deviendrait la famille
dont le chef, se conformant strictement au conseil de Jésus au
jeune homme riche, « vendrait tout ce qu'il possède et le
donnerait aux pauvres »? (Matthieu XIX, 16 et sv.). Comme
l'observe H. R. Kurz dans le numéro précité du Saemann (p. 4),

le dogme de la non-résistance au mal est contraire au bon sens et aux
besoins de la vie et si celui qui l'invoque pour justifier son refus de
servir veut être pris au sérieux, il doit commencer par

renoncer à fermer sa porte à clef,
se laisser injurier sans répondre,
se laisser éconduire de son logement confortable,
ou s'abstenir par exemple de dénoncer l'automobiliste qui l'a
renversé sur un passage pour piétons et de lui réclamer des dommages-
intérêts.

Or, personne n'agit de la sorte puisque, sans la volonté de s'affirmer
soi-même avec son droit à l'existence, un individu pas plus qu'une
nation ne peut vivre.

Tiraillé par sa conscience entre les préceptes stricts et
absolus de la religion et les besoins impérieux de la vie, le

chrétien, même le plus scrupuleux, finit quand même par
accepter la vie. Comment dès lors pourrait-il refuser à
l'autorité à laquelle Saint Paul lui ordonne d'obéir (il faut revenir
inlassablement à cet ordre capital — Romains XIII, 1-7) ce

que cette autorité lui demande? Burckhardt observe fort
justement à ce propos (p. 457):

Celui qui a compris que, sur le territoire d'un Etat il ne peut y avoir
qu'un ordre social et que l'autorité n'a pas besoin que les administrés
acquiescent aux lois en leur for intérieur, ne considérera certes pas
l'observation de ces lois comme contraire à sa conscience!

Sur le plan moral el religieux, le citoyen en question découvre

que le seul moyen de concilier les préceptes chrétiens avec
l'obéissance due à l'Etat et aux lois est de ne pas se contenter
de chercher à pratiquer individuellement sur la terre l'amour
chrétien, et de poursuivre la paix et la liberté, mais encore de

collaborer avec l'Etat à la garantie nécessaire de cette paix et de

cette liberté. Dans sa nostalgie touchante de la Patrie céleste,

il se gardera d'oublier la patrie terrestre où Dieu l'a placé et



513

qu'il lui a confiée. Il sait — ou doit savoir — que ce n'est pas
l'homme, mais Dieu Lui-même qui réalisera le «Royaume»1
et qu'en attendant, chacun de nous reste citoyen de son Etat et
co-responsable de l'ordre provisoire assumé par cet Etat. Ala
page 3 du Saemann (voir supra) Klopfenstein observe que le
réfractaire trouvera difficilement dans la Bible des raisons
d'éluder une telle responsabilité, même dans le cas extrême
d'une guerre.

Dans leur orgueil, les théoriciens du refus de servir
considèrent nos chefs civils et militaires comme des fossiles
figés dans la routine et la tradition. Quelle injustice! L'expérience

montre bien plutôt que nos dirigeants sont parfaitement
conscients de l'évolution constante des peuples et du caractère
temporaire des pays, la Suisse y comprise; qu'ils ne limitent
nullement leurs préoccupations à nos frontières nationales et
qu'en liaison avec des organisations internationales ou avec
des gouvernements étrangers, ils recherchent activement la
solution des problèmes vitaux de l'humanité tout entière,
comme ceux des conflits de races et du sous-développement.
Mais cela ne les dispense pas, et nous non plus, des soucis et
des devoirs du temps présent, dont le principal, encore une fois,
est de subsister!

observations en guise de conclusion

J'ai dit d'emblée pourquoi j'ai centré mon article sur les

dispositions légales applicables en Suisse. Je dois ajouter que,
sur le plan des idées, il n'y a pas lieu de le regretter. En effet,
la théologie des objecteurs est d'un extrême puérilité et leur
exégèse biblique nulle. Elle se borne à choisir arbitrairement
quelques textes et à leur attribuer un sens absolu, favorable
à leur thèse: « Tu ne tueras point! Par conséquent, tu n'utiliseras

pas d'arme pour te défendre ou pour défendre les tiens,
ta mère, ta femme ou tes enfants, et tu traiteras les agresseurs
comme des frères ». Il saute aux yeux que cette interprétation

1 «Mon royaume n'est pas de ce monde» (Jean XXIII, 36).

33 1967



514

littérale est absurde et inadmissible; et en fait l'étude de

l'original hébreu révèle que le mot « tuer » utilisé par le 6e

commandement du decalogue (qui, d'origine mosaïque, date
de 1300 à 1250 ans avant Jésus-Christ!), désigne le meurtre
d'un ennemi personnel, et non pas celui des adversaires qu'on
combat à la guerre (voir sur ce point la note savante et fort
claire de Chavannes, op. cit. pages 103 et 104). On pourrait
d'ailleurs, si l'on était méchant, prendre les réfractaires au
mot et leur faire observer que, puisqu'ils veulent appliquer la
Bible à la lettre, ils ne doivent pas manger de viande, ni user
d'insecticides, les termes généraux du 6e commandement
devant profiter à tous les êtres vivants, sans distinction!

Bref, mon propos était de rechercher une solution pratique
du problème des réfractaires; et je pense qu'elle se dégage des

constatations que nous avons faites tout à l'heure et qui sont :

a) la défense nationale est une mission fondamentale et
indispensable de l'Etat;

b) en vue de cette mission, la Constitution fédérale a dû

obliger tous les Suisses valides à accomplir le service militaire;
c) cette obligation est renforcée par le principe de l'égalité

devant la loi;
d) et la garantie de la liberté de conscience et de croyance

n'en dispense pas, comme l'indique déjà le bon sens et comme
le précise l'art. 49 al. 5 de la Constitution.

C'est donc à juste titre que l'art. 81 du code pénal militaire
de 1927 (CPM) punit le refus de servir, en temps de paix, de

l'emprisonnement (durée, selon l'art. 29 al. 1: 3 jours à 3 ans),
et en service actif, de la réclusion (durée, selon l'art. 28 al. 1 :

1 à 20 ans). L'article 29 CPM ajoute que « Le juge peut exclure
de l'armée le condamné à l'emprisonnement, et le priver de ses

droits civiques pendant 1 an à 5 ans si le... délit dénote chez

son auteur ...un esprit d'hostilité envers la défense nationale ».

En outre, les articles 10 et 11 CPM suppriment ou
atténuent la peine en cas d'irresponsabilité due à une maladie
mentale ou à une altération de la conscience supprimant ou



515

diminuant la faculté du condamné d'apprécier le caractère
illicite de son acte.

En décembre 1950, sous la pression inlassable et habilement

orchestrée des pacifistes, les Chambres fédérales complétèrent

le CPM par les dispositions suivantes:

Art. 29 alinéa 3: Lorsque l'auteur, du fait de ses convictions religieuses,
a agi sous l'empire d'un grave conflit de conscience, la privation des
droits civiques ne sera pas prononcée ; le juge pourra en outre ordonner
que la peine d'emprisonnement sera subie sous la forme des arrêts
répressifs.
Art. 29 bis: La durée des arrêts répressifs est d'un jour au moins et de
trois mois au plus.

A mon avis, ces dernières concessions sont juridiquement
erronées et moralement injustifiées;

juridiquement, elles violent ouvertement l'art. 49 al. 5 de
la Constitution qui, avec raison, interdit au législateur et aux
pouvoirs exécutif et judiciaire de tenir compte des conflits de

conscience, même graves;
et moralement elles conservent les droits du citoyen à des

individus qui s'insurgent contre la loi et sont donc de mauvais
citoyens; plus, qui se vantent de l'être puisqu'ils ne veulent
plus avoir de patrie!

Quoi qu'il en soit, notre régime pénal est extrêmement
débonnaire pour les réfractaires; et par surcroît nos tribunaux
l'ont appliqué avec beaucoup de modération, la moyenne des

condamnations prononcées contre les objecteurs oscillant
entre 3 et 5 mois d'emprisonnement (Montfort, loc. cit. p. 171).

Or, cela ne suflit pas aux intéressés. Non contents de

narguer l'autorité, ils se présentent en revendicateurs; ils exigent
un service fait à leur mesure, indépendant de l'administration
militaire et dirigé par leurs supporters. Cette attitude est
intolérable et heureusement les Chambres ne lui ont pas cédé.
Carl Barth n'a-t-il pas déclaré lui-même:

L'objecteur n'a pas à réclamer des mesures de faveur dans l'application
des lois; il doit être prêt à supporter sans plainte ni murmure la sanction

de ses contraventions à la constitution et à la loi. Il ne peut
prétendre à la fois au beurre et à l'argent du beurre



516

Je ne veux pas dire par là que la situation actuelle soit
parfaite. Je pense au contraire qu'elle peut et doit être
améliorée... mais en se plaçant au point de vue des responsables de
la défense nationale.

En effet, le devoir d'accomplir le service militaire est une
obligation de faire qui n'est pas susceptible d'une exécution
forcée en nature, pas plus que celle de l'acteur ou de la cantatrice.

ï Seule serait concevable l'exécution forcée d'une dette
d'argent (par exemple, une amende) en laquelle l'obligation de
faire aurait été convertie: mais en pratique ce résultat ne
serait guère intéressant pour la défense nationale. La condamnation

à une peine en vertu du CPM (voir ci-dessus) exerce en

principe une contrainte indirecte sur le débiteur de l'obligation
de faire ; mais le fanatisme des objecteurs prive cette contrainte
de tout effet et pousse même à la récidive. II est vrai que la
peine vise surtout la dissuasion d'éventuels imitateurs; mais
les groupements de réfractaires s'ingénient par leur propagande

à neutraliser l'effet dissuasif. Conclusion: la poursuite
judiciaire du réfractaire ne paie pas.

En revanche, l'armée, et spécialement la justice militaire
aurait grandement intérêt à une solution simple et rapide de ce

problème de casse-pieds qu'est celui des objecteurs. Elle a

besoin de soldais dans le sens complet du mot, c'est-à-dire
d'hommes qui sont décidés à se battre s'il le faut. Les réfractaires

qui lui sont incorporés l'encombrent; leur refus opiniâtre
en l'ait des sujets inaptes qui, le plus tôt possible, doivent être
exclus de ses rangs. Tel est l'avis du col. br. Meuli et d'un
certain nombre d'autres médecins militaires (ASMZ d'octobre
1965, pages 595 à 601, Cah. de docum. n° 1 p. 39, et Ziegler,
p. 514, chiff. 4). Or, cette possibilité existe; les instructions du
service médical de l'Armée autorisent la réforme des «

individualités pathologiques » (voir ci-dessus p. 510), notamment des

1 C'est évidemment parce qu'il n'a pas discerné cette particularité que le
Rd Père Ziegler a donné de l'obéissance, notamment de l'obéissance aux lois,
une définition impropre que j'ai critiquée sous art. 49, chiff. IV litt. c.



517

hommes manifestant des « impulsions affectives et irrésistibles,
des bizarreries de caractère ou une inaptitude à la discipline
militaire ». L'ennui est que, comme on l'a vu, les conflits de

conscience sont incontrôlables et que, même les meilleurs
experts (psychologues, psychiatres, théologiens) auront
souvent une peine énorme à établir la sincérité des réfractaires
par prétexte de conscience. Si l'on veut éviter des abus et des

inégalités de traitement choquantes, il faudra exiger desdits
experts qu'ils démontrent l'extrême probabilité de l'existence
d'un des motifs d'exclusion mentionnés ci-dessus, spécialement
de l'inaptitude au service militaire. A ce défaut, il sera
préférable de laisser agir le juge qui pourra, lui, après avoir
infligé, le cas échéant, une peine d'emprisonnement, prononcer
l'exclusion du condamné en vertu de l'art. 29 CPM précité.

Cette façon d'agir aurait le gros avantage de supprimer un
grand nombre de procès pénaux; et elle n'entraînerait pas une
sensible diminution de l'effectif de l'armée si l'on ne cède pas,
une fois de plus, aux antimilitaristes qui semblent craindre
pardessus tout le discrédit auquel un constat formel d'inaptitude
ne manquerait pas de les exposer. Car telles sont leur impudence

et leur inconséquence qu'ils prétendent non seulement
se soustraire illégalement à un des premiers devoirs du citoyen,
mais simultanément jouir, en raison de ce fait même, de la
réputation du citoyen parfait et normal! Ils vont jusqu'à
préférer d'être jugés et condamnés avec éclat, plutôt que
d'être éliminés sans bruit comme inutilisables (voir p. ex.
René Bovard, dans un factum intitulé «Le plat de lentilles»:
« Nous n'acceptons pas d'être considérés comme des citoyens
de 2e zone »).

Capitaine Pierre Pétermann


	Le réfractaire sous prétexte de conscience [fin]

