Zeitschrift: Revue Militaire Suisse
Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 56 (1911)

Heft: 12

Artikel: L'armée et le Christianisme [fin]
Autor: Sprecher, de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-339283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-339283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE MILITAIRE SUISSE

LVI® Année Ne 12 Décembre 1911

[’Armée et le Christianisme.

(Fin.)

Franchissons les siécles et d'un bond arrivons a I'époque
moderne. Voici tout d’abord nos Réformateurs. Quel fut leur
sentiment au sujet de la guerre ? Je constate non sans surprise
qu’ils envisagerent la question avec infiniment plus de liberté
d’esprit que les humanistes, leurs contemporains, qu'un Erasme,
par exemple, dont I'aveugle optimisme semble avoir sur ce point
troublé le jugement.

Le point de vue différe du tout au tout de Luther & Zwingli
et ¢’est a ce propos plus encore qu'au sujet de la sainte céne que
Luther eit été en droit de jeter aux Suisses son fameux défi:
« Vous étes animés d’'un autre esprit que nous. »

En effet, tandis que Zwingli, — il I’a bien fait voir par ses
actes et par ses discours, — ne séparait pas I'Eglise de I'Etat,

et, sans la moindre arriére-pensée, se battait tour a tour ou
tout ensemble comme chrétien pour défendre son Eglise et comme
citoyen pour soutenir Pintégrité des Etats protestants, Luther,
lui, reconnait expressément, comme conforme a la volonté de
Dieu, I'existence distincte de deux pouvoirs, le pouvoir spirituel,
qui a pour mission d’établir au milieu des hommes, par la pa-
role, sans recours a la force, le regne de la justice et de la piété,
et le pouvorr séculier qui s’exerce, par la puissance du glaive,
sur tous les citoyens, contraignant ceux-lA meéme qui ne se sont
pas laissés entrainer par la parole sur le sentier de la justice
éternelle & se conformer tout au moins aux prescriptions de la
justice humaine.

Luther ne s’est jamais départi de ces principes. Il n’admet
pas qu'on s’insurge contre lautorité temporelle quelles que soient

g2 63



931 REVUE MILITAIRE SUISSE

d’ailleurs ses défaillances ; lorsqu’elle décréte la guerre, le fidele
doit marcher docilement. Son langage est également catégo-
rique soit qu’il désigne aux représailles du pouvoir les apotres
du meurtre, les factieux, les paysans assassins, soit qu'il préche
la guerre contre les Tures. Une circonstance occasionnelle le
conduisit & préciser ses vues sur la question de la guerre. Au
moment de prendre les armes, son ami et parent, le chancelier
brunswickois Assa von Kram, lui fit part de ses perplexités et
sollicita ses avis. Luther lui réponditen 1526 par le traité : S/
[homme de guerre peut étre en état de grice, a propos du-
quel le due Georges de Saxe disait & Lucas Cranach: « (lest
pourtant dommage que cet excellentpetit livre ait pour auteur ce
méeréant de moine ! » Nous trouvons ici, comme aussi dans
Uécrit antérieur, Du pouvoir séculier, la vraie pensée de Luther
sur la guerre. Vous ne m’en voudrez pas de le laisser parler
sans détour.

« Puisque Dieu, dit-il, a institué le glaive pourla punition des
méchants, pour la protection des justes et le maintien de [a
paix, il va de soi qu’il a voulu duo méme coup la guerre avee
tout ce qu’elle implique. Chatier Pinjustice et la méchanceté, la
guerre n’a pas d’autre raison d’étre. Pourquoi se battre si ce
n’est pour assurer la paix et l'ordre ?

nJaccorde qu'a premiére vue les ccuvres de la guerre, le mas-
sacre et le pillage ne sont guére des ceuvres d’amour ; le simple
d’esprit a quelque peine a y discerner la marque du christia-
nisme; le chrétien, semble-t-il, devrait s’en abstenir. Mais il en
va de la guerre comme des opérations médicales 5 le médecin
ampute la main, le pied, l'oreille ou Peeil gangrené pour sauver
le reste du corps; a ne considérer que le membre amputé, U'o-
pération parait cruelle; si Pon pense par contre au corps dont
elle a sauvé la vie, on se persuade que le médecin a fait «uvre
bonne, utile et chrétienne. La guerre est un moindre mal qui en
prévient un pire. Que n’éerit-on pas et que ne dit-on pas sur les
maux de la guerre! Je ne contredis a rien de tout cela ; mais
qu’on veuille bien tenir compte de toutes les miséres dont elle
nous préserve. Le jour ou tous seront pieux et pacifiques, alors,
mais alors seulement la guerre sera le fléau par excellence.

» Mais réfléchis done que le monde est mauvais, que les hom-
mes ne peuavent se tenir tranguilles, qu’ils volent, pillent, tuent,
outragent femmes et enfants, foulent aux pieds Phonneur et la



L'ARMEE ET LE CHRISTIANISME 93':)

propriété. En présence de ces troubles et de ces crimes qui
auraient bientot fait de rendre le monde inhabitable, il faut
savoir se résigner a ce moindre mal qui sappelle la guerre.
Dieu tient le glaive en si grand honneur qu’il 'associe a ses des-
seins et nentend laisser a personne la gloire d’en avoir établi
lempire. Car ce n’est pas la main de homme qui manie le .
glaive, c’est la main de Dieu; et ce n’est pas 'homme, c’est
Dieu qui dresse la potence ou I'échafaud, qui bataille et mas-
sacre. Ou plutdt, sachons voir dans la guerre autre chose que
le pillage, Tincendie et le sang versé. Ce sont les petits
enfants qui ne voient dans le travail du médecin que la main
coupée ou la jambe sciée et ne pensent pas a la guérison du
“corps. Envisageons la guerre et son inévitable cortége de souf-
frances dans un esprit de virilité et nous discernerons bientot
en elle une fonction providentielle, aussi nécessaire, aussi bien-
faisante que le manger ou le boire ou que telle autre activité
vitale.

» Mets-toi bien dans la téte ceci: §’il est avéré que la guerre soit
en tout état de cause mauvaise et coupable, nous sommes obli-
gés d’en dire autant de bien d’autres choses. S'il est injuste de
lever I'épée pour la bataille, il est injuste également d’en frap-
per les malfaiteurs. Légitime en un cas, Pemploi de I'épée est
légitime partout; car Uépée est une épée et non pas une quene
de renard ; elle incarne la colere de Dieu. »

Luther ajoute que le chrétien, spirituellement soumis a Christ
seul, se doit, corps et biens, a lautorité temporelle. « A la
guerre, il ne se bat pas pour son propre compte, mais pour le
service et au nom de Pautorité. En un mot et pour tout dire la
fonction militaire est en soi-méme légitime, bienfaisante et con-
forme a cette volonté divine a laquelle sont dus 'honneur, la
gloire, la crainte et 'obéissance. »

Luther aborde ensuite une question « de trés grande consé-
quence, » dit-il. Dans quel cas convient-il de faire la guerre?
« Il n’est pas toujours facile de décider si une guerre est juste
ou non. Iei Péquité est de rigueur et il importe de faire usage
de sa raison. » Il condamne sans restriction I'émeute, la rébellion
contre le gouvernement, fiit-ce méme contre un gouvernement
tyrannique, car il vaut mieux supporter I'injustice que de s'éle-
ver contre Pautorité divine. (Il concéde toutefois qu’on peut
renverser un prince frappé d’aliénation.) Un mauvais tyran est



936 REVUE MILITAIRE SUISSE

encore préférable & une guerre injuste. Au surplus, il ne veut
pas que Pon confonde ces deux choses distantes 'une de Pautre
comme le ciel de la terre, renverser le gouvernement ou 'amé-
liorer. Fort du principe évangélique 'que « la vengeance n’ap-
partient qu’a Dieu, » il réprouve méme la prise d’armes contre
le pouvoir qui viole la loi et la constitution. De prince a prince,
d’Etat a Etat il ne tolére que la guerre défensive, « a laquelle
seule Dieu accorde son concours, tandis quiil le refuse a la
guerre de proie, & la guerre pour la guerre qui est une ceuvre
du diable.» S’agit-il de la sireté nationale, alors le chrétien doit
se battre de tout son cceur, virilement, et taper dur, c’est la sa
tiche et c’est la volonté de Dieu; il est tenu de répondrea appel
de Pautorité et de marcher au combat. Luther réserve toutefois
le cas o0 la guerre apparait, sans aucun doute possible, comme
une injustice a la conscience du chrétien. Le chrétien qui pour
la cause de Christ ne recule pas devant la rupture des liens de
la famille doit aussi accepter a Pavance les conséquences de sa
décision §%il refuse de participer a une guerre inique. Il trouvera
aupres de Dieu la récompense de sa fidélité.

« Faire la guerre pour la gloire ou pour le butin, c’est une
ceuvre criminelle et diabolique. Aussi faut-il se garder, & I'heure
de la bataille, de tenir aax soldats le langage que voici :
« Chers camarades et fideles serviteurs de la patrie, soyez vail-
lants et dispos ; nous allons aujourd’hui nous couvrir de gloire
et dargent. »  Voict bien platét ce qu’il convient de dire :
« Chers camarades; nous sommes tous ici rassemblés pour le ser-
vice de notre princeet pour le suivre docilement, étant tenus par
la volonté de Dieu de noas dévouer corps et biens anotre maitre.
Sans doute nous ne valons pas mieux que nos ennemis; mais
nous savons qu'en cette affaire notre prince est dans son droit ;
en lui obédissant nous obéissons a Dien lui-méme; que chacun
done se batte avec entrain et courage, persuadé que son poing
est le poing de Dieu, son épée I'épce de Dieu; et que de notre
ceeur et de notre bouche parte ce cri: Vive Dieu et Pempereur!
Si la victoire est a nous que tout ’honneur en remonte & Dieu
qui veut bien se servir de pécheurs tels que nous. Le butin et la
solde, nous les recevronscomme un don fait & des indignes par
la grice de Dieu. Et maintenant qu’il en soit comme Dieu
voudra et en avant avec joie !

» Qulon en finisse avee la honte de ces pratiques supersti-



L'ARMEE ET LE CHRISTIANISME

tieuses auxquelles on se livre encore si souvent et si bétement
parmi les soldats! Ne serait-il pas préférable qu’avantle combat
chacun adresse a Dieu, du ceeur ou des levres, la-priere sui-
vante: « Pére céleste, c’est par tadivine volonté que je me trouve
aujourd’hui engagé au service de mon prince; c’est a toi tout
d’abord que jobéis ; & mon prince aussi mais parce que tule
veux; je te bénis de m’associer a cette entreprise, car je la sais
juste et agréable a tes yeux. Mais jai appris dans ta salutaire
Parole qu’aucune de nos bonnes ceuvres n’a le pouvoir de nous
sauver, qu’il ne suffit pas d’étre soldat mais quil faot étre
chrétien pour obtenir le salut; je ne veux donc pas me faire un
mérite devant toi de mon obéissance et de mon travail ; je rem-
plirai mon service sans calcul, croyant de tout mon cceur que je
ne puis étre racheté que par le sang innocent de ton fils bien-
aimé, mon Seigneur Jésus-Christ. Que je vive ou que je meure,
que je me batte ou que je fasse quelque autre chose, c’estla ma
ferme assurance!» — Rien ne Uempéche d’ajoutera cette pricre
le Svmbole et le Notre Pere. Abandonne-tor corps et ame entre
ses mains paternelles, puis léve-toi et frappe dur au nom de
Dieu! »

Que ce langage est viril et combien plus réconfortant que
celut d’un Tolstoi. Loin de moi la pensée de suspecter la sincé-
rité de Papotre russe, ni la générosité de son humanitarisme, ni
sa_hauteur morale, ni son noble désir de trouver, pour lac-
complir, la volonté de Dieu. Mais aprés avoir achevé la lecture
de son livre Ma Religion (1885) je n’ai pu me défaire de cette
impression que sur le sujet de notre étude, Tolstoi est victime
d’une interprétation artificielle et forcée des textes bibliques,
quil part de prémisses purement hypothétiques et que, soucieux
d’alléger le fardeau humain en supprimant toutes les obligations
militaires, il laggrave par ailleurs au point de le rendre insup-
portable.

Tolstoi répudie la*guerre et tout ce qui y touche de prés ou
de loin ; c’est son droit que nous ne lui contestons pas ; il agit
en loyal chercheur de la vérité et nous le respectons a ce titre.
Mais il ne saurait nous en vouloir de n’accepter sa méthode
d’argumentation biblique que sous bénéfice d’inventaire. Tolstof
déclare n’avoir compris la portée des enseignements du Christ
que du moment ou il eut saisi dans sa rigueur littérale la parole
(Matth. ch. 5, v. 38, 39) : «Eh bien, moi, je vous dis de ne pas



938 REVUE MILITAIRE SUISSE

résister au méchant. » «Ce fut pour moi, dit-il; comme un trait
de lumicre, non pas la découverte de quelque chose de nouveau,
mais la chitte d’un voile qui avait jusque-la obscurci ma vue, et
la vérité m’apparut dans tout son éclat; cette parole me donnait
la clef de tout. » Et plus loin: « Le centre et I'unité de la doc-
trine du Christ résident dans le principe de la non-résistance a
la condition qu’on le considére comme une régle absolue, comme
une loi. »

De cette régle, a Pappui de laquelle il invoque en outre le
texte : « Ne jugez pas afin de n’étre pas jugés, » Tolstoi fait
découler tout a la fois la suppression du service militaire et la
défense de toute participation a Pactivité juridique et répressive
de 'Etat. «Les conditions présentes de la vie nationale m’impo-
sent, dit-il; des actes absolument contraires aux préceptes du
Christ; les tribunaux ont pour mission de résister au méchant ;
Christ m’ordonne de rendre le bien pour le mal; les tribunaux
rendent le mal pour le mal. Christ déclare qu’on ne doit faire
aucune différence entre bons et méchants; l'unique raison d’étre
des tribunaux est de consacrer, en la fixant, la distinction entre
bons et méchant. »

Le cas de Tolstoi confirme l'expérience fréquemment renou-
velée au cours de Phistoire de Eglise et nous montre a quelles
graves erreurs on s’expose en isolant un texte biblique pour en
presser les conséquences a I'exces. Ce procédé fut souvent inspiré
par lintérét, ou par Porgueil, ou par la manie ratiocinante. Il
serait injuste d’attribuer & Tolstoi de semblables mobiles. Tolstof
est un esprit exclusif; il n'apercoit qu'un coté des questions. Il
est ais¢ de saisir, en maint endroit, le vice de son argumenta-
tion. Il veut prouver par exemple qu’en disant « Ne jugez point! »
Jésus a prétendu condamner les tribunaux publics; et le seul
motif qu’il fait valoir a Pappui de cette interprétation, c’est que
Jésus a prévu tout le préjudice qu’il devait subir, lui et ses dis-
ciples, de la part des tribunaux. Voyez encore, a propos de la
guerre et de sa suppression radicale, quelle étrange psychologie
Tolstoi préte a Christ et aux apodtres : « Nous oublions, dit-il,
que le Christ n’a pas méme ¢été effleuré par la pensée que des
croyants pussent tranquillement frapper a-mort leurs fréeres. 1l
v avait la pour lui une telle impossibilité qu’il n’a pas méme
songé a prononcer sur la guerre une parole de condamnation ;
et les apotres apres lui n'ont pas un seul instant entrevu la né-



L’ARMEE ET LE CHRISTIANISME 939

cessité de proscrire cette forme du meurtre désignée sous le nom
de guerre. »

L’antimilitarisme intégral a trouvé son expression sous la
plume de Tolstoi. La faute capitale de I'Eglise est, a ses yeux,
d’avoir assumé une part de complicité dans la guerre en la pres-
crivant comme un devoir, en la justifiant comme légitime. Il ne
faut pas étre surpris dés lors qu’il décerne la prime d’excellence
aux nihilistes, révolutionnaires, communistes, anarchistes et
sans-patrie, qui réglent leur vie sur leur foi en poussant la logi-
que jusqu’a vouloir organiser la vie des autres selon leur idéal.
« On les prend, dit-il, pour la pire espéce d’hommes, pour les
plus dangereux et les plus incrédules, alors qu’en réalité ils re-
présentent dans leur génération la race des vrais croyants. Leur
foi sans doute est inconsciente ; ils sont chrétiens sans le savoir;
ils n’en sont pas moins, a I’heure ot nous vivons, les seuls qui,
rompant avec la bestialité, ménent une vie raisonnable ».

Tolstoi conclut en déclarant « qu’il ne veut connaitre ni les
Etats ni les nations ». 1l se pose en individualiste intégral, en
anarchiste dans le sens de I'Evangile, tel du moins qu’il le con-
coit. A lire sa confession, on devine assurément qu’il ne se fait
aucune illusion sur la réalisation prochaine de ses principes; il
ne Pentrevoit que dans un lointain avenir; mais on y sent
d’autre part I'inébranlable conviction que son idéal est le seul
qui réponde a la pensée du Christ, le seul aussi dont il y ait
lieu d’attendre le bonheur universel.

La question de laguerreest de trop de conséquence pour qu’elle
ait échappé a l'attention des moralistes chrétiens de I'époque
moderne. Toutefois la plupart d’entre eux se font des conditions
actuelles de la guerre une conception qui trahit & sa source des
présuppositions tout a fait erronées. Lorsque Schleiermacher
aftirme dans sa Morale chrétienne qu’ « en dehors de la barba-
rie, on ne vise plus aujourd’hui a détruire I'ennemi », que « le
seul objectif des belligérants est d’affaiblir P'adversaire, non en
le massacrant, mais par I'annexion de son territoire et de ses
habitants » ; lorsque Fichte déclare que « le but de la guerre est
uniquement d’assujettir ou de désarmer l'ennemi », ils tom-
bent tous deux dans la plus flagrante contradiction avec les
faits, puisque, de I'avis général, les grandes guerres nationales
des temps modernes ont été entreprises en vue d’anéantir la
puissance adverse. C’est proprement nier I'évidence, de préten-



910 REVUE MILITAIRE SUISSE

dre qu’a ce point de vue la guerre soit devenue plus humaine.
Abandonnons cette généreuse illusion! Qu’on le veuille ou non,
aujourd’hui comme hier, les nations et les armées font la guerre
dans le seul but de détruire 'ennemi. La moralisation de la
guerre se poursuit dans une autre direction, & savoir dans le
sens d'une protection plus effective de la population civile et
des habitations, d’un respect croissant pour la propri¢té privée,
d’une sollicitude plus active pour les blessés, d’un traitement
plus humain & I'égard des prisonniers de guerre, ete. Au reste,
le principe de destruction n’est cruel qu’en apparence; en réa-
lité la guerre la plus humaine est celle qui se préeipite le plus
rapidement vers la solution. « Plus chaude est la bataille, plus
prochaine est la paix», dit un vieux proverbe. Jajoute quiil n'est
pas de garde-a-vous plus efficace contre les impatiences helli-
queuses qu'une guerre menée hardiment et sans faiblesse.

Comme  Schleiermacher, Rothe (Theol. Ethily, s§ 1160 61)
amoindrit la redoutable gravité de la guerre. Assimilant celle-ci
au cas de Iégitime défense, 1l veut qu'on ne menace la vie de
Pagresseur que dans la mesure précise ot sa mise hors de
combat en fait une nécessité. C'est vrai, mais a la facon d'une
vérité a la Palisse, car dés le moment ot les hostilités sont ou-
vertes, nul n’ignore qu’on ne s’en tirera pas sans mort d’hom-
mes. A celte réserve pres, les vues de Rothe sont inattaquables.
Il v a pour chaque peuple une intégrité vitale, une unité natu-
relle qu’il importe de ne pas laisser entamer; il v a un patri-
moine national inaliénable dont la préservation justifie Ia guerre
défensive, cela va de soi, mais aussi la guerre offensive, sans
excepter méme la guerre de conquéte lorsquil s’agit de substi-
tuer le régime de la civilisation a celui de la barbarie ou de la
corruption. Trop équitable pour ne souligner que les maux de
la guerre, Rothe sait en relever aussi les bons cités et les salu-
taires effets.

Deux moralistes chrétiens de I'époque contemporaine, Mar-
tensen et Henri Thiersch ont su aborder le probleme de la
guerre avec une sireté de vues et une liberté d'esprit qui les ont
préservés des erreurs d’un Schleiermacher aussi bien que des
outrances d’un Tolstoi : « La raison d’étre de la guerre, dit
Martensen, est d’écraser I'injustice et la violence par la violence
méme, ce qui parfois est I'unique moven de faire prévaloir la
Justice. » La guerre est un mal sans doute, mais un mal néces-



L'ARMEE ET LE CHRISTIANISME 94‘[

saire, préva et voulu par Dieu, « car l'autorité ne doit pas por-
ter le glaive inutilement; elle doit en frapper 'ennemi du dedans
et le tourner contre 'ennemi du dehors. La seule guerre com-
patible avec le plan divin est celle qui met au service de la jus-
tice les armes de la justice, ¢’est-a-dire qu’il n’y a de guerre légi-
time que celle qui intéresse la nation tout entiére et I'intégrité
de TEtat. Ils sont victimes d’une illusion, ceux qui croient a la
disparition de la guerre; il faudrait auparavant trouver le moyven
de supprimer le péché et 'injustice. » Thiersch développe, en
quelques phrases bien frappées, les mémes idées que Martensen.
Dans le chapitre relatif a la guerre et au droit des gens de son
ouvrage intitulé : L' Etat chrétien, il s’exprime comme suit :
« La guerre se justifie par une seule raison, celle-la méme, et
pas une autre, qui, dans Etat chrétien, justifie Pappareil de la
répression. Le gouvernement est tenu de protéger les droits des
citoyens ; a cet effet il sarme du glaive contre les meurtriers et
les séditieux ; et dans le méme but, il le brandit contre 'ennemi
extérieur. Toute nation a droit & Pexistence; le devoir du
gouvernement est de repousser les attaques de ceux qui, du
dehors; entreprennent contre la patrie. La guerre nécessaire
légitime Pemploi des armes. » Je vous renvoie aux ceuvres de
Martensen et de Thiersch ; elles renferment des trésors de science
chrétienne.

Le moment est venu de nous demander quelle sera, en pré-
sence de ce grave probléme de la guerre et de la paix, notre atti-
tude & nous, les chrétiens d’aujourd’hui, qui vivons dans le siecle
des grandes agglomérations nationales, du service militaire
obligatoire pour tous, des nations armées et des tribunaux d’ar-
bitrage, du droit de la guerre et du droit des gens s’élaborantsur
des bases sans cesse élargies ? Et tout d’abord, devons-nous et
pouvons-nous, avec Tolstoi, préter & Jésus et par suite a Dieu
lui-méme la négation de toute compétence de 'Etat en matiére
juridique et répressive, c’est-a-dire en fait la condamnation de
toute organisation nationale et de Pemploi de la force pour la
sauvegarde collective et individuelle ? Des siécles durant, déclare
Tolstoi, on a mis au service du progrés social la puissance
publique, la force, le chitiment, la contrainte sans que le régne
de la justice ait avancé d’un seul pas. Que I'on essaie d’une
autre méthode, celle de 'amour qui pardonne, celle de la vertu
contagieuse et de l'universelle bienveillance libérée du vieux



42 REVUE MILITAIRE SUISSE

levain des animosités nationales, et 'on verra a coup sar fleurir
la paix, la joie, le contentement, le regne de Dicu lui-méme sur
la terre ! Ou je me trompe fort, ou voila qui s'appelle une péti-
tition de principes. Cet état de choses idéal que Tolstoi fait
miroiter a nos yeux implique au préalable la présence de ces
vertus précisément qu’il s'agit de généraliser. Le but et le moyen
se confondent, Ce régne universel de "amour, ce triomphe illi-
mité de la justice dépassent lhorizon de notre monde de péché;
la raison et 'expérience s’unissent pour nous convainere que
Phumanité s’achemine peu a peu vers ces réalités glorieuses au
prix de longs détours et de fréquents reculs ; elle n’y touchera
que sur cette terre nounvelle ot la justice habitera, ot le mal
sera détruit, ot Dieu sera tout en tous. A vouloir devancer les
temps par une mise en vigueur prématurée des mesures préco-
nisées par Tolstoi concernant la force publique et Parmée, on
aboutirait tout simplement, tant que le monde sera le monde,
non certes a ramener la paix et le bonheur parmi les hommes,
mais a déchainer la guerre de tous contre tous et & précipiter
I"humanité dans les plus effroyables terreurs qu’elle aurait jamais
connues,

Il 'y a, & Perreur de Tolstoi, une circonstance atténuante
dans la situation politique de la Russie ; la responsabilité¢ de
cette situation “oppressante el presque désespérée est pour une
large part imputable a U'Eglise orthodoxe; celle-ci en effet s’est
avilie au point de consentir & étre Pinstrument d’une adminis-
tration corrompue et n’a pas craint de compromettre son carac-
tere en faisant un constant appel a U'intervention de la force
publique dans un domaine qui, par définition, exclut 'idée méme
de contrainte.

De tout ce qui précéde découle & nos yeux la conviction qu'il
ne peut étre question, si 'on consent a ne pas détourner de leur
sens les paroles du Christ, telles qu’elles nous sont parvenues
dans le Nouveau Testament, et si 'on entend rester fidele a l'es-
prit du christianisme, d’appliquer les préceptes évangéliques de
la non résistance au méchant, de 'abstention*de jugement, etc.,
aux relations d’Etat & I'Etat, a Pexercice du pouvoir dans
le sein de la nation, et spécialement a I'usage de la force publi-
que. Ce que la lettre et Desprit des enseignements du Christ
exigent de nous, c’est 'amour pour Dieu et pour le prochain.
Est-ce aimer son prochain que de travailler a I'avenement d’un



’ . i - . - 04~
L ARMEE ET LE CHRISTIANISME .H’J

régime social et politique d’ou résulteraient infailliblement pour la
collectivité comme pour l'individu des miséres et des ruines
incalculables ? Ce n’est pas rendre le mal pour le mal que de se
battre pour une cause juste ou de chatier le coupable. La répres-
sion est indispensable & la vie nationale comme dans I'éducation.
« Tout chatiment semble d’abord un sujetde tristesse et non de
Joie, mais il produit ensuite un fruit paisible de justice a ceux
qui ont été ainsi exercés. » (Hébr. ch. 12, v. 2.).

Dira-t-on que l'essence de Dieu qui est 'amour n’est pas
conciliable avec l'idée de guerre? Je demande & mon tour: Le
Dieu de Jésus-Christ est-il un autre Dieu que celui dont le bras
étendu fit sortir Israél hors d’Egypte et sur 'ordre duquel ce
peuple belliqueux vécut sur un perpétuel pied de guerre ? Il était
écrit sar les tables du Sinai : « Tu ne tueras point, » et pour-
tant Israél dut massacrer les idolatres. Cette apparente contra-
diction prouve tout au moins une chose, c’est que, devant Dieu,
Paction de tuer inséparable de la guerre n’est pas assimi-
lable au meurtre vulgaire qui est le fruit des mauvais pensées
du cceur, Pavarice, la haine, la vengeance, la cruauté ! La vie
n’est pas le souverain bien ui la mort le mal-supréme. L’atti-
tude de Jésus et des apdtres en face du pouvoir nous conduit
a des conclusions diamétralement opposées a celles de Tolstoi.
Je défie qu’on nous oppose une parole des Evangiles condamnant
le métier de soldat. Le « Rendez a César ce qui est a César »
est aussi catégorique sur les levres de Jésus-Christ que, sous
la plume de Saint-Paul, le précepte de la soumission a 'autorité
(Rom. ch. 13, v. 1). A la question des soldats : « Que ferons-
nous 7 » Jean-Baptiste ne répondit pas comme I'etit désiré Bertha
von Suttner : Jetez vos armes et désertez! 1l se borna a leur
dire: « N'usez point de violence ni de tromperie envers personne
et contentez-vous de votre solde. » N’était-il pas centenier
romain, cet homme en qui Jésus trouva une foi plus grande
qu’en aucun fils d’Israél et auquel il rendit un éclatant témoi-
gnage ? Pas un instant la pensée ne vint au Christ d’exiger de
cet officier, avant de guérir son serviteur malade, qu’il renongait
a sa profession. Quand Pierre fut appelé a baptiser le centenier
Corneille et ses compagnons d’armes, leur imposa-t-il, comme
condition préalable, la rupture avec la vie militaire? Pas le
moins du monde. C’est qu’ici la situation était tout autre que
pour les missionnaires en pays paiens; ceux-ci doivent — a



044 REVUE MILITAIRE SUISSE

tres juste titre d’ailleurs — réclamer des candidats au baptéme le
renoncement aux pratiques superstiticuses, aux sacrifices
humains, aux vengeances sanguinaires, aux meeurs du paga-
nisme en un mot. Le silence de Jésus et des apotres sur la
question de la guerre embarrasse visiblement Tolstoi ; il esquive
la difficulté par un procédé d'interprétation qui est le comble
de Parbitraire, et, n’était son évidente honne foi, on serait
tenté de le prendre pour un mystificateur a Uentendre attribuer
le silence du Christ et des siens aun fait qu'ils ne pouvaient
prévoir que des chrétiens levassent les armes contre lears
semblables. Encore une fois, c’est leur faire crédit d’une pauvre
clairvoyance.

Assurément Pidéal que Jésus est venu proposer a 'humanité
c’est le regne de Pamour pénétrant tout, dominant tout. Mais-
Dieu sait que cet idéal n’est pas susceptible d’ane réalisation
immeédiate et soudaine. A travers les bienfaits, les délivrances
et les épreuves, il achemine son peuple vers cet état de perfec-
tton ot 'amour, tel que Jésus-Christ nous I'a révélé dans sa pure
heauté, fleurira dans tous les coears. Quel est éducateur qui
n‘observe une prudente gradation dans les exigences qu'il impose
a son éleve ? Notre Pére céleste pratique lui aussi la méthode de
I'éducation progressive. Et parce quil nous a fail en Jésus-
Christ le don ‘par excellence, il est naturel qu’il impose aux
crovants de la nouvelle alliance de plus hautes obligations. Mais
avant que les épées puissent étre changédes en hoyaux il faut que
la montagne de I'Eternel domine toutes les autres montagnes et
qu’a ses pieds les paiens eux-mémes soient venus se prosterner.
Alors la paix universelle surgira comme le soleil sur les pas de
"aurore. Le royvaume de Dieu sera réalisé quand 'univers entier,
instruit des commandements de Dieu, les observera fidélement,
car le rovaume de Dieu c'est le monde soumis a la volonté de
son Roi.

Nous ne serions pas chrétiens si nous pensions que Dieu a
créé le monde en vae de la guerre et du massacre. Il l'a créé
dans une pensée de paix. Mais les hommes se sont écartés de la
droite voie; ils ne sont plusdans leur condition normale; 'esprit
de Christ et son labeur expiatoire tendent a les y ramener ; quand
ce but sera atteint, mais alors seulement. les hommes seront
capables de surmonter leur égoisme et d’obéir en toutes choses
aux inspirations de amour. Nul ne sait, si ce n’est Dieu,



Y ar e e ; T QA=
L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 945

’heure ot I'humanité atteindra ce point de perfection. Nous
sommes dans les temps de la patience divine; il y a des réalités
inconcihables avec I'idéal, mais pratiquement inévitables dans
notre état d’actuelle imperfection. Ainsi le divorce a propos
duquel Jésus déclarait : « Il n’en était pas ainsi au commence-
ment. » Ainsi encore la mort et la guerre, ces inéluctables corro-
laires du péché et de la méchanceté des hommes; il n’en était
pas ainsi au commencement, et a la fin des temps il n’en sera
plus question.

Autrement dit et pour parler en langage profane : La [légiti-
mité de la guerre subsiste ou tombe avec la légitimité des grou-
pements nationaux sous forme d’Etats autonomes ? Est-il vrai,
oul ou non, que les peuples ont le droit de s’organiser politi-
quement, de telle fagon que les individus comme la collectivité
puissent acquérir la plénitude de leur développement et dé-
ployer la somme totale de leurs virtualités respectives? Si I'on
répond par laffirmative, il est logiquement impossible de refuser
a I'Etat ainsi constituéle droit de mettre sa vie sous la protection
de la force. Nul ne conteste & U'Etat la faculté de faire respecter
a I'intérieur, par la contrainte s’il le faut, Pordre publicet privé;
(jue (lls-lc ? on lui en fait une obligation. Au nom de quel prin-
cipe, je vous le demande, lui fhsputcnalt -on le droit de tirer
Pépée contre 'ennemi du dehors qui le menace dans son exis-
tence elle-méme? « Le prince ne porte pas I'épéeen vain. » Ainsi
parle la Bible. Qui v contredit est un réveur.

Affirmer que I'Etat peut et doit, dans un but de conserv
tion, faire usage de la force, c’est afflrmer du méme coup que
le chrétien peut et doit, sans contrevenir a la volonté de Dieu,
offrir. son bras pour la défense commune. Je me garde de .
jeter la pierre aux chrétiens de la primitive Eglise qui refu-
sérent de combattre dans les armées de 'empereur; ils ont agi
d’aprés les injonctions de leur conscience et leur fidélité les a
conduits au martyre. Mais qu’il me soit permis de le dire, jecrois
qu’ils ont été victimes d’une erreur. Il est contradictoire et into-
lérable, aprés avoir réclamé la protection de I'Etat pour notre
personne, notre travail et notre propriété, de lui refuser la col-
laboration dont il a besoin pour le maintien de son intégrité.

Il est plus malaisé de répondre a la question de savoir si le
chrétien est tenu de participer & une guerre injustement entre-
prise. Luther dit non : le chrétien doit s’abstenir et accepter a



9146 REVUE MILITAIRE SUISSE

Pavance toute les conséquences de sa décision. Thiersch et Mar-
tensen sont dun avis opposé. « Ce n'est pas affaire du soldat
de décider si une guerre est injuste ou ne l'est pas. Ceux-la
seuls qui 'ont résolue en portent la responsabilité, » dit Mar-
tensen. Je lai donne raison, en dépit de Luther, sous cette
réserve cependant qu’il y a lieu pour le chrétien de refuser sa
collaboration quand I’Etat abuse manifestement de sa puissance
pour opprimer la conscience religieuse. A supposer que parmi les
huissiers de Pilate chargés de saisir, de fouetter et de crucifier
Jésus, il se fit trouvé un disciple du Maitre, aurait-il pu faire
autrement que de se dérober & la consigne ? La discipline mili-
taire rencontre ici sa limite. Nous ne sommes pas les esclaves de
Pilate, et rien ni personne ne peut nous contraindre a violenter
les consciences, ni au dedans. ni au dehors. Empressons-nous
d’ajouter que dans notre Suisse, pas plus d’ailleurs que dans
la plupart des autres Etats, nous ne sommes exposés a de
telles éventualités.

Faire défaut, a 'heure ot I'honneur et la liberté du pavs
réclameraient sa présence, ce n’est pas pour le fidéle le moyven
de travailler efficacement a la cause de la paix ; il Mavancera
plus sirement soit en participant, dans la mesure de son
influence a I'élaboration d’une législation martiale plus humaine,
soit en s’ingéniant & prévenir les causes de conflits armés. Si
des résultats positifs ont été obtenus dans cette direction, c'est
grace aux travaux des hommes d’Etat, dans les congres du
droit de la guerre ou des gens; les résultats qu'on peut
espérer encore ne viendront pas d’ailleurs. Laissons aux
congres de la paix le monopole du bavardage sonore et vide en
faveur du désarmement général. Comme toutes les tentatives
semblables dans le passé, leurs efforts demeureront stériles
pour ce simple motif que les tribunaux d’arbitrage ne disposent
pas de la puissance nécessaire pour faire prévaloir leurs sen-
tences. Et dés le moment qu'une sentence d’arbitrage n’a de
sanction que par la force, nous voici toujours acculés a la
guerre. Il y a, ne 'oublions pas, des questions vitales qu'un
pays soucieux de sa dignité ne peut pas, ne doit pas laisser
trancher par d’autres et pour la solution desquelles il faut
savoir exposer et son épée et sa vie. Elle est vraie aussi pour
les peuples la vieille parole : « Celui qui voudra sauver sa vie,
la perdra. »



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 947

Les associations qui rapprochent dans une activité com-
mune les chrétiens de pays différents contribuent trés utilement
a la suppression des rivalités nationales. Depuis des siécles, en
vertu d’un phénoméne de polarisation dont on ne saurait con-
tester ni la puissance ni la légitimité, les hommes tendent a se
grouper selon leurs affinités de race. Mais ce mouvement
ne va pas sans un grave danger. On sait combien facilement le
sentiment national dégénére en chauvinisme, 'amour de la
patrie en une sorte de délire patriotique qui obscurcit le juge-
ment et s’attribue le monopole de la justice et de la vertu,
quitte a porter au compte des autres peuples toutes les fautes,
toutes les iniquités. « Right or wrong, my country », dit le
proverbe anglais qui, pour étre anglais, n’est pas le moins du
monde un proverbe chrétien.

Le danger de ce patriotisme surchauffé git dans I'éveil des
ambitions conquérantes qui furent en tout temps la cause
essentielle des conflits sanglants. « Nos frontiéres s’étendent
Jusqu’ou portent nos lances », affirmait un Gree de Pantiquité.
Autant que les passions individuelles, apotre Jacques avait
en vue les convoitises nationales lorsque, dans le chapitre 1V de
son Epitre, il jette cette question : « D’ott viennent parmi vous
les conflits et les guerres ? » Plutarque déja, au cours d’un dia-
logue entre Pyrrhus et son ami Cinéas, flagelle cet insatiable
appétit de conquétes : « Pourquoi, interroge Cinéas, fais-ta la
guerre aux Romains? » « Pour assujettir I'ltalie », réplique le
‘roi. « Et aprés ? » « Aprés je prendrai la Sicile. » « Et aprés ? »
« Apres, ce sera le tour de Carthage. » « Et aprés ? » « Eh bien,
aprés, nous boirons ensemble en faisant de la philosophie. »
« Mais alors, dit Cinéas, pourquoi ne commencerions-nous pas
par 1a ? » A quoi le roi d’Epire ne sut que répondre. — Encore
que le probléme de la délimitation des Etats la plus conforme
aux indications de la nature et de Phistoire releve de la poli-
tique et non de la dogmatique chrétienne, il appartient aux
disciples de Jésus-Christ de protester hautement contre toute
guerre entreprise sans autre objectif quune conquéte terri-
toriale.

Nous Pavons vu déja, la tiche des chrétiens de tous pays
est d’émousser le tranchant des animosités nationales et c’est
aussi la glorieuse mission de notre petite patrie de prouver
qu’au-dessus du principe des nationalités, il y a I'idéal supé-



D48 REVUE MILITAIRE SUISSE

rieur de la fédération des peuples de races différentes en un
pacifique et fécond organisme. Et ¢’est ma ferme conviction que
de semblables groupements résisteront d’autant mieux a la
pression formidable des grandes agglomérations nationales qu’ils
se laisseront plus profondément pénétrer par les principes
évangéliques.

Depuis I'époque de Napoléon, le monde est acquis & cette
vérité que la défense des intéréts primordiaux de la nation est
la seule excuse valable de la guerre. D’autre part, s’il est avéré
quau risque de compromettre les biens suprémes, les réalités
idéales qui constituent le patrimoine national, on ne peut
¢chapper a la guerre, il importe alors d’en précipiter Iissue @
force d’¢énergie et d’intrépidité. Epuisons, pour prévenir Peffu-
sion du sang, toutes les démarches compatibles avee la dignité
nationale et puis, §’il le faut, jetons-nous dans la mélée en
toute liberté de conscience; peul-étre éprouverons-nous la
vérité de ces paroles de Luther : «Celui qui se bat en honne
conscience est dans les meilleures dispositions pour se battre ;
la bonne conscience affermit le courage et rend le ceeur vail-
lant ; le courage et la vaillance font le poing vigoureux, mettent
en joie Phomme et la béte et font que toutes choses, les honnes
et les mauvaises, concourent a la victoire..... qui vient de Dieu.
Une mauvaise conscience rend liche et poltron, ete.»n. Cest
ainsi que le chrétien travaille pour la paix et fait son devoir de
soldat.

En revanche, vouloir & D’état actuel des choses substituer la
paix universelle, c¢’est poursuivre un fantome et courir aux
abimes. Cest méconnaitre la vraie nature de I’Etat et le vrai
caractére de 'homme; c’est faire trop de crédit aux passions
humaines. On a beau invoquer les tribunaux d’arbitrage ou
lopinion publique ; 1l faut encore résoudre les problemes les
plus élémentaires, les plus concrets, et bon nombre de ces pro-
blémes attendent leur solution depuis des centaines et des mil-
liers d’années. 1l suffit de songer a tel ou tel d’entre eux pour
apercevoir 'impossibilité de les trancher a 'amiable. Et quand
méme il nous serait permis d’espérer qu’un jour, demain, toutes
les questions litigieuses seront, d’un seul coup, résolues, ne
voit-on pas que l'évolution divergente des peuples aménerait
bientot au jour de nouvelles oppositions grosses de nouveaux
contlits, fournissant ainsi la preuve qu'un permanent équilibre



9 »
L'ARMEE ET LE CHRISTIANISME 919

des forces est aussi peu réalisable au sein de notre humanité
disparate qu’une égale répartition des biens terrestres parmi des
hommes diversement qualifiés pour la latte. Tant que 'humanité
ne se sera pas muée en une colonie de forcats, antique loi pré-
vaudra qui met la richesse, la force et 'influence aux mains des
puissants, des habiles et des malins. Seul l'esprit du christia-
nisme, qu’il ne faut pas confondre, hélas, avec I'esprit des chré-
tiens, pourra porter remeéde a nos miséres présentes.

Pour qu’elle soit vraiment un bienfait, la paix générale, la
paix définitive doit étre le fruit du renoncement. Le pire mal-
hear qui puisse atteindre Phumanité serait la paix éternelle au
milieu des convoitises déchainées, la paix parmi des hommes qui
ne sont pas pacifiques.

Nous aboutissons en conséquence a cette conclusion que, le
monde étant ce qu'il est, la guerre durera et que les nations
chrétiennes ont de sérieux motifs de s’y préparer sérieusement :
ce motif entre autres que le réveil des peuples asiatiques fait
surgir & 'horizon de notre Europe christianisée de redoutables
¢ventualités qui risquent fort de se traduire en des guerres
effroyables, & moins que d’ici la on ne parvienne a gaguer I’Asie
a I'Evangile. On ne peut nier, par exemple, que la domination
anglaise aux Indes repose sur sa puissance militaire ; supprimez
Farmée des Indes et la race hindoue retombe de tout son poids
dans la barbarie. C’est pour Pavoir clairement apercu que sir
Jan Hamilton mettait si énergiquement le gouvernement anglais
en garde contre la proposition du parti libéral de transformer
l'armée en simple corps de police. (Ceut éié la fin de ’hégémonie
anglaise et la ruine des Indes elles-mémes. Il ne faut rien savoir,
dit Hamilton, de ces tribus orgueilleuses, adoratrices de divi-
nités belliqueuses, ayant le culte de la guerre, pour ne pas com-
prendre le danger de ces projets pacifistes et pour s’abandonner
au sentimentalisme amollissant qui les a inspirés. Qu’en résulte-
rait-il 7 La paix? Non, mais la guerre de tous contre tous.

Enoutre, la guerre doit étre préparée avec soin.parce qu’il n’y
a de vertu éducatrice que dans les choses que I'on fait séricuse-
ment. Il convient d'insister la-dessus avec d’autant plus de force
que la guerre se fait plus rare; si on veut que le peuple, en
temps de paix, tire un bénéfice de son organisation militaire,
veillons & ce que le service militaire ne dégénére pas en une
illusoire et couteuse et vaniteuse amuselte.

1911 6%



950 REVUE MILITAIRE SUISSE

Réconcilions-nous d’ailleurs avec cette pensée que la guerre
n’est pas pres de disparaitre; elle a quelque chose de tonique
et nous fait entendre un salutaire : Sursum corda! Ce n’est pas
qu'avec les anciens Grecs nous divinisions la guerre au point
d’en faire la mere de toutes choses et lasource de tous les biens ;
mais I'expérience nous a enseigné que la guerre fait la blessure
et la guérit a 'instar de la lance d’Achille, qu’elle édifie les Etats
tout aussi sirement qu’elle les renverse, que plus d’un peuple
lui est redevable de son reléevement, de sa prospérité, voire
méme de sa vie, et 'humanité d’authentiques et inappréciables
bienfaits. Quelles eussent été les destinées de la Réformation si
de nobles princes n’avaient tiré 'épée en faveur de la liberté de
conscience et de croyance? Sans insister davantage sur ce point,
je tiens a mettre en saillie le fait que la guerre sollicite et met
en valeur les vertus chrétiennes par excellence. 'obéissance et
la fidélit¢ inconditionnées, le renoncement et le sacrifice, le don
total de soi-méme & la patrie et a ses semblables. Combien
d’hommes qui, jour apres jour, se trainent dans I'égoisme, preé-
occupés de leur seul intérét et de leurs seuls plaisirs, appren-
nent a faire litiere de tout cela, a regarder la mort en face, A
s'imposer des fatigues, a se livrer corps et dme pour autrui,
sans autre perspective de récompense que la possibilité d'une
mort obscure et douloureuse! « [I n’y a pas de plus grand amour
que de donner sa vie pour ses amis. » Aimer de cet amour-la,
c’est & quoi la guerre invite une humanité qui, privée de cet
aiguillon, deviendrait la proie de ses instincts les plus has.

La guerre est nécessaire a notre monde comme la mort &
I'’humanité pécheresse. Supposons un instant que la mort dispa-
aisse et non pas le péché. Que feraient de notre terre les vices
et les passions des hommes? La seule pensée en est intolérable.
Que le péché soit vaincu et la mort pourra le suivre dans sa dé.
faite. La guerre également ne cessera que le jour o les hommes,
obdissant enfin & la parole du Christ, seront parfaits comme Dieu
lui-méme est parfait.

Colonel-commandant de corps pe SPRECHER.

(Traduction du capitaine-aumonier G. Coroms.)

—— T TS T ——————



	L'armée et le Christianisme [fin]

