
Zeitschrift: Revue Militaire Suisse

Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 56 (1911)

Heft: 12

Artikel: L'armée et le Christianisme [fin]

Autor: Sprecher, de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE MILITAIRE SUISSE

LVI° Année N° 12 Décembre 1911

L'Armée et le Christianisme.
(Fin.)

Franchissons les siècles et d'un bond arrivons à l'époque
moderne. Voici tout d'abord nos Réformateurs. Ouel fut leur
sentiment au sujet de la guerre Je constate non sans surprise
qu'ils envisagèrent la question avec infiniment plus de liberté
d'esprit que les humanistes, leurs contemporains, qu'un Erasme,

par exemple, dont l'aveugle optimisme semble avoir sur ce point
Irouble le jugement.

Le point de vue diffère du tout au tout de Luther à Zwingli
et c'est à ce propos plus encore qu'au sujet de la sainte cène que
Luther eût été en droit de jeter aux Suisses son fameux défi :

« Vrous êtes animés d'un autre esprit que nous. »

En effet, tandis que Zwingli, — il l'a bien fait voir par ses
actes et par ses discours, — ne séparait pas l'Eg-lise de l'Etal,
et, sans la moindre arrière-pensée, se battait tour à tour ou
lout ensemble comme chrétien pour défendre son Eg-liseet comme
citoyen pour soutenir l'intégrité des Etats protestants, Luther,
lui, reconnaît expressément, comme conforme à la volonté de

Dieu, l'existence distincte de deux pouvoirs, le pouvoir spirituel,
qui a pour mission d'établir au milieu des hommes, par la
parole, sans recours à la force, le règne de la justice et de la piété,
et le pouvoir séculier qui s'exerce, par la puissance du glaive,
sur tous les citoyens, contraignant ceux-là même qui ne se sont
pas laissés entraîner par la parole sur le sentier de la justice
éternelle à se conformer tout au moins aux prescriptions de la

justice humaine.
Luther ne s'est jamais départi de ces principes. Il n'admet

pas qu'on s'insurge contre l'autorité temporelle quelles que soient

mu 6,1



931 REVUE MILITAIRE SUISSE

d'ailleurs ses défaillances; lorsqu'elle décrète la guerre, le fidèle
doit marcher docilement. Son langage est également catégorique

soit qu'il désigne aux représailles du pouvoir les apôtres
du meurtre, les factieux, les paysans assassins, soit qu'il prêche
la guerre contre les Turcs. Une circonstance occasionnelle le

conduisit à préciser ses vues sur la question de la guerre. Au
moment de prendre les armes, son ami et parent, le chancelier
brunswickois Assa von Kram, lui fil part de ses perplexités et
sollicita ses avis. Luther lui répondit en 1526 par le traité : Si
l'homme de guerre peut être en état de grâce, à propos
duquel le duc Georg-es de Saxe disait à Lucas Granach : « C'est

pourtant dommage que cet excellent petit livre ait pour auteur ce

mécréant de moine » Nous trouvons ici, comme aussi dans
l'écrit antérieur, Du pouvoir séculier, la vraie pensée de Luther
sur la guerre. Vous ne m'en voudrez pas de le laisser parler
sans détour.

« Puisque Dieu, dit-il, a instil né le glaive pour la punition des

méchants, pour la protection des justes et le maintien de la

paix, il va de soi qu'il a voulu du même coup la guerre avec
tout ce qu'elle implique. Châtier l'injustice et la méchanceté, la

guerre n'a pas d'autre raison d'être. Pourquoi se battre si ce

n'est pour assurer la paix el l'ordre
».l'accorde qu'à première vue les oeuvres de la guerre, le

massacre et le pillage ne sont guère des œuvres d'amour ; le simple
d'esprit a quelque peine à y discerner la marque du christianisme;

le chrétien, semble-t-il, devrait s'en abstenir. Mais il en

va de la guerre comme des opérations médicales ; le médecin

ampute la main, le pied, l'oreille ou l'œil gangrené pour sauver
le reste du corps ; à ne considérer que le membre amputé,
l'opération paraît cruelle; si l'on pense par contre au corps dont
elle a sauvé la vie, on se persuade que le médecin a fait œuvre
bonne, utile et chrétienne. La guerre est un moindre mal qui en

prévient un pire. Que n'écrit-on pas et que ne dit-on pas sur les

maux de la guerre! Je ne contredis à rien de tout cela ; mais

qu'on veuille bien tenir compte de toutes les misères dont elle

nous préserve. Le jour où tous seront pieux et pacifiques, alors,
mais alors seulement la guerre sera le fléau par excellence.

»Mais réfléchis donc que le monde est mauvais, que les hommes

ne peuvent se tenir tranquilles, qu'ils volent, pillent, tuent,
outragent femmes et enfants, foulent aux pieds l'honneur et la



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 935

propriété. En présence de ces troubles el de ces crimes qui
auraient bientôt fait de rendre le monde inhabitable, il faut
savoir se résigner à ce moindre mal qui s'appelle la guerre.
Dieu tient le glaive en si grand honneur qu'il l'associe à ses
desseins et n'entend laisser à personne la gloire d'en avoir établi
l'empire. Car ce n'est pas la main de l'homme qui manie le

glaive, c'est la main de Dieu; el ce n'est pas l'homme, c'est
Dieu qui dresse la potence ou l'échafaud, qui bataille et
massacre. Ou plutôt, sachons voir dans la guerre autre chose que
le [ullage, l'incendie el le sang versé. Ce sont les petits
enfants qui ne voient dans le travail du médecin que la main
coupée ou la jambe sciée et ne pensent pas à la guérison du

corps. Envisageons la guerre et son inévitable cortège de
souffrances dans un esprit de virilité et nous discernerons bientôt
en elle une fonction providentielle, aussi nécessaire, aussi
bienfaisante que le manger ou le boire ou que telle autre activité
vitale.

» Mets-toi bien dans la tète ceci : s'il esl avéré que la guerre soit
en tout étal de cause mauvaise et coupable, nous sommes obligés

d'en dire autant de bien d'autres choses. S'il est injuste de

lever l'épée pour la bataille, il est injuste également d'en frapper

les malfaiteurs. Légitime en un cas, l'emploi de l'épée est

légitime partout; car l'épée est une épée et non pas une queue
de renard ; elle incarne la colère de Dieu. »

Luther ajoute que le chrétien, spirituellement soumis à Chrisl
seul, se doit, corps et biens, à l'autorité temporelle. « A la

guerre, il ne se bat pas pour son propre compte, mais pour le

service et au nom de l'autorité. En un mot et pour lout dire la
fonction militaire est en soi-même légitime, bienfaisante et
conforme à cette volonté divine à laquelle sont dus l'honneur, la

gloire, la crainte et l'obéissance. »

Luther aborde ensuite une question « de très grande
conséquence. » dit-il. Dans quel cas convient-il de faire la guerre '?

« Il n'est pas toujours facile de décider si une guerre est juste
ou non. Ici l'équité est de rigueur et il importe de faire usage
de sa raison. » Il condamne sans restriction l'émeute, la rébellion
contre le gouvernement, fût-ce même contre un gouvernement
tyrannique, car il vaut mieux supporter l'injustice que de s'élever

contre l'autorité divine. (Il concède toutefois qu'on peut
renverser un prince frappé d'aliénation.) Un mauvais tyran est



93t) REVUE MILITAIRE SUISSE

encore préférable à une guerre injuste. Au surplus, il ne veut

pas que l'on confonde ces deux choses distantes l'une de l'autre
comme le ciel de la terre, renverser le gouvernement ou l'améliorer.

Fort du principe évangélique 'que « la vengeance
n'appartient qu'à Dieu, » il réprouve même la prise d'armes contre
le pouvoir qui viole la loi et la constitution. De prince à prince,
d'Etat à Etat il ne tolère que la guerre défensive, « à laquelle
seule Dieu accorde son concours, tandis qu'il le refuse à la

guerre de proie, à la guerre pour la guerre qui est une œuvre
du diable. » S'agit-il de la sûreté nationale, alors le chrétien doit
se battre de tout son cœur, virilement, et taper dur, c'est là sa
tâche et c'est la volonté de Dieu ; il est tenu de répondre à l'appel
fie l'autorité et de marcher au combat. Luther réserve toutefois
le cas où la guerre apparaît, sans aucun doute possible, comme
une injustice à la conscience du chrétien. Le chrétien qui pour
la cause de Christ ne recule pas devant la rupture des liens de
la famille doit aussi accepter à l'avance les conséquences de sa
décision s'il refuse de participer à une guerre inique. Il trouvera
auprès de Dieu la récompense de sa fidélité.

« Faire la guerre pour la gloire ou pour le butin, c'est une
œuvre criminelle et diabolique. Aussi faut-il se garder, à l'heure
de la bataille, de tenir aux 'soldais le langage que voici :

« fihers camarades et fidèles serviteurs de la patrie, soyez
vaillants et dispos ; nous allons aujourd'hui nous couvrir de gloire
et d'argent. » Voici bien plutôt ce qu'il convient de dire :

« Chers camarades, nous sommes tous ici rassemblés pourleser-
vice de notre prince et pour le suivre docilement, étant tenus par
la volonté de Dieu de nous dévouer corps et biens à notre maître.
Sans doute nous ne valons pas mieux que nos ennemis; mais
nous savons qu'en cette affaire notre prince est dans son droit ;

en lui obéissant nous obéissons à Dieu lui-même; que chacun
donc se batte avec entrain et courage, persuadé que son point;
est le poing de Dieu, son épée l'épée de Dieu ; et que de notre
cœur et de notre bouche parte ce cri : Vive Dieu et l'empereur!
Si la victoire est à nous que tout l'honneur en remonte à Dieu
qui veut bien se servir de pécheurs tels que nous. Le butin et la
solde, nous les recevrons comme un don fait à des indignes par
la grâce de Dieu. Et maintenant qu'il en soit comme Dieu
voudra et en avant avec joie

» Qu'on en finisse avec la honte de ces pratiques supersti-



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME

lieuses auxquelles on se livre encore si souvent et si bêtement
parmi les soldats! Ne serait-il pas préférable qu'avant le combat
chacun adresse à Dieu, du cœur ou des lèvres, la-prière
suivante: «Père céleste, c'est par ta divine volonté que je me trouve
aujourd'hui engagé au service de mon prince; c'est à toi tout
d'abord que j'obéis ; à mon prince aussi mais parce que Iule
veux; je te bénis de m'associer à celte entreprise, car je la sais

juste et agréable à tes yeux. Mais j'ai appris clans ta salutaire
Parole qu'aucune de nos bonnes œuvres n'a le pouvoir de nous
sauver, qu'il ne suffit pas d'être soldat mais qu'il faul être
chrétien pour obtenir le salut; je ne veux donc pas me faire un
mérite devant toi de mon obéissance et de mon travail ; je
remplirai mon service sans calcul, croyant de tout mon cœur (pie je
ne puis être racheté que par le sang innocent de ton fils bien-
aimé, mon Seigneur Jésus-Christ. Que je vive ou que je meure,
que je me batte ou que je fasse quelque autre chose, c'est là ma
ferme assurance » — Rien ne t'empêche d'ajouterà cette prière
le Symbole et le Notre Père. Abandonne-toi corps et âme entre
ses mains paternelles, puis lève-toi et frappe dur au nom de

Dieu »

Que ce langage esl viril et combien plus réconfortant que
celui d'un Tolstoï. Loin de moi la pensée de suspecter la sincérité

de l'apôtre russe, ni la générosité de son humanitarisme, ni
sa hauteur morale, ni son noble désir de trouver, pour
l'accomplir, la volonté de Dieu. Mais après avoir achevé la lecture
de son livre Ma Religion (1885) je n'ai pu me défaire de cette
impression que sur le sujet de notre étude, Tolstoï est victime
d'une interprétation artificielle et forcée des textes bibliques,
qu'il part de prémisses purement hypothétiques et que, soucieux
d'alléger le fardeau humain en supprimant toutes les obligations
militaires, il l'aggrave par ailleurs au point de le rendre
insupportable.

Tolstoï répudie lajguerre et tout ce qui y touche de près ou
de loin ; c'est son droit que nous ne lui contestons pas ; il agit
en loyal chercheur de la vérité et nous le respectons à ce titre.
Mais il ne saurait nous en vouloir de n'accepter sa méthode
d'argumentation biblique que sous bénéfice d'inventaire. Tolstoï
déclare n'avoir compris la portée des enseignements du Christ
que du moment où il eut saisi dans sa rigueur littérale la parole
(Matth. ch. 5, v. 38, 39) : «Eh bien, moi, je vous dis de ne pas



938 REVUE MILITAIRE SUISSE

résister au méchant. » «Ce fut pour moi, dit-il, comme un trait
de lumière, non pas la découverte de quelque chose de nouveau,
mais la dufte d'un voile qui avait jusque-là obscurci ma vue, et
la vérité m'apparut dans tout son éclat; cette parole me donnait
la clef de tout. » Et plus loin : « Le centre et l'unité de la
doctrine du Christ résident dans le principe de la non-résistance à

la condition qu'on le considère comme une règle absolue, comme
une loi. »

De cette règle, à l'appui de laquelle il invoque en outre le

texte : « Ne jugez pas afin de n'être pas jugés, » Tolstoï fait
découler tout à la fois la suppression du service militaire et la
défense de toute participation à l'activité juridique et répressive
de l'Etat. «Les conditions présentes delà vie nationale m'imposent,

dit-il, des actes absolument contraires aux préceptes du
Christ; les tribunaux ont pour mission de résister au méchant ;

Christ m'ordonne de rendre le bien pour le mal; les tribunaux
rendent le mal pour Je mal. Christ déclare qu'on ne doit faire
aucune différence entre bons et méchants; l'unique raison d'être
des tribunaux est de consacrer, en la fixant, la distinction entre,
bons et méchant. »

Le cas de Tolstoï confirme l'expérience fréquemment renouvelée

au cours de l'histoire de l'Eglise et nous montre à quelles
graves erreurs on s'expose en isolant un texte biblique pour eu

presser les conséquences à l'excès. Ce procédé fut souvent inspiré
par l'intérêt, ou par l'orgueil, ou par la manie ratiocinante. Il
serait injuste d'attribuer à Tolstoï de semblables mobiles. Tolstoï
est un esprit exclusif; il n'aperçoil qu'un côté des questions. Il
est aisé de saisir, en maint endroit, le vice de son argunienla-
tion. Il veut prouver par exemple qu'en disant « Ne jugez point »

Jésus a prétendu condamner les tribunaux publics; et le seul
motif qu'il fait valoir à l'appui de cette interprétation, c'est que
Jésus a prévu tout le préjudice qu'il devait subir, lui et ses

disciples, de la part des tribunaux. Voyez encore, à propos de la

guerre et de sa suppression radicale, quelle étrange psychologie
Tolstoï prête à Christ et aux apôtres : «Nous oublions, dit-il,
que le Christ n'a pas même été effleuré par la pensée que des

croyants pussent tranquillement frapper à mort leurs frères. Il
v avait là pour lui une telle impossibilité qu'il n'a pas même

songé à prononcer sur la guerre une parole de condamnation ;

et les apôtres après lui n'ont pas un seul instant entrevu la né-



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 939

cessité de proscrire cette forme du meurtre désignée sous le nom
tie guerre. »

L'antimilitarisme intégral a trouvé son expression sous la

plume de Tolstoï. La faute capitale de l'Eglise est, à ses yeux,
d'avoir assumé une part de complicité dans la guerre en la
prescrivant comme un devoir, en la justifiant comme légitime. Il ne

faut pas être surpris dès lors qu'il décerne la prime d'excellence
aux nihilistes, révolutionnaires, communistes, anarchistes et

sans-pairie, qui règlent leur vie sur leur foi en poussant la logique

jusqu'à vouloir organiser la vie des autres selon leur idéal.
« On les prend, dit-il, pour la pire espèce d'hommes, pour les

plus dangereux et les plus incrédules, alors qu'en réalité ils
représentent dans leur génération la race des vrais croyants. Leur
foi sans doute est inconsciente ; ils sont chrétiens sans le savoir ;

ils n'en sonl pas moins, à l'heure où nous vivons, les seuls qui,
rompant avec la bestialité, mènent une vie raisonnable ».

Tolstoï conclut en déclarant « qu'il ne veut connaître ni les
Etals ni les nations ». Il se pose en individualiste intégral, en
anarchiste dans le sens de l'Evangile, tel du moins qu'il le conçoit.

A lire sa confession, on devine assurément qu'il ne se fait
aucune illusion sur la réalisation prochaine de ses principes; il
ne l'entrevoit que dans un lointain avenir; mais on y sent
d'autre part l'inébranlable conviclion que son idéal est le seul

qui réponde à la pensée du Christ, le seul aussi dont il y ait
lieu d'attendre le bonheur universel.

La question de laguerreest de trop de conséquence pour qu'elle
ait échappé à l'attention des moralistes chrétiens de l'époque
moderne. Toutefois la plupart d'entre eux se font des conditions
actuelles de la guerre une conception qui trahit à sa source des

presuppositions tout à fait erronées. Lorsque Schleiermacher
affirme dans sa Morale chrétienne qu' « en dehors de la barbarie,

on ne vise plus aujourd'hui à détruire l'ennemi », que « le

seul objectif des belligérants est d'affaiblir l'adversaire, non en
le massacrant, mais par l'annexion de son territoire et de ses
habitants » ; lorsque Fichte déclare que « le but de la guerre est
uniquement d'assujettir ou de désarmer l'ennemi », ils tombent

tous deux dans la plus flagrante contradiction avec les

faits, puisque, de l'avis général, les grandes guerres nationales
des temps modernes ont été entreprises en vue d'anéantir la
puissance adverse. C'est proprement nier l'évidence, de préten-



• )40 REVUE MILITAIRE SUISSE

dre qu'à ce point de vue la guerre soit devenue plus humaine.
Abandonnons cette généreuse illusion Qu'on le veuille ou non,
aujourd'hui comme hier, les nations et les armées font la guerre
dans le seul but de détruire l'ennemi. La moralisalion de la

guerre se poursuit dans une autre direction, à savoir flans le

sens d'une protection plus effective de la population civile et
des habitations, d'un respect croissant pour la propriété privée,
d'une sollicitude plus active pour les blessés, d'un traitemenl
plus humain à l'égard fies prisonniers de guerre, etc. Au reste,
le principe de destruction n'est cruel qu'en apparence; en réalité

la guerre la plus humaine est celle qui se précipite le plus
rapidement vers la solution. « Plus chaude est la bataille, plus
prochaine est la paix», dit un vieux proverbe. J'ajoute qu'il n'est

pas fie garde-à-vous plus efficace contre les impatiences
belliqueuses qu'une guerre menée hardiment et sans faiblesse.

Comme Schleiermacher, Rothe (Theol. Ethik, \% I 100 (il)
amoindrit la redoutable gravité de la guerre. Assimilant celle-ci
au cas de légitime défense, il veut qu'on ne menace la vie fie

l'agresseur que dans la mesure précise où sa mise hors fie
combat en fait une nécessité. C'est vrai, mais à la façon d'une
vérité à la Palisse, car dès le moment où les hostilités sont
ouvertes, nul n'ignore qu'on ne s'en tirera pas sans mort d'hommes.

A cette réserve près, les vues de Rothe sont inattaquables.
Il y a pour chaque peuple une intégrité vitale, une unité naturelle

qu'il importe de ne pas laisser entamer; il y a un
patrimoine national inaliénable dont la préservation justifie la guerre
défensive, cela va de soi, mais aussi la guerre offensive, sans

excepter même la guerre de conquête lorsqu'il s'agit fie substituer

le régime de la civilisation à celui de la barbarie ou fie la

corruption. Trop équitable pour ne souligner que les maux de
la guerre, Rothe sait en relever aussi les bons côtés et les
salutaires effets.

Deux moralistes chrétiens de l'époque contemporaine, Mar-
tensen et Henri Thiersch ont su aborder le problème de la

guerre avec une sûreté de vues et une liberté d'esprit qui les ont
préservés des erreurs d'un Schleiermacher aussi bien que des

outrances d'un Tolstoï : « La raison d'être de la guerre, dit
Marteusen, est d'écraser l'injustice et la violence par la violence
même, ce qui parfois est l'unique moyen de faire prévaloir la

justice. » La guerre est un mal sans doute, mais un mal néces-



l'armée et le christianisme 941

saire, prévu et voulu par Dieu, « car l'autorité ne doit pas porter
le glaive inutilement; elle doit en frapper l'ennemi du dedans

et le tourner contre l'ennemi du dehors. La seule guerre
compatible avec le plan divin est celle qui met au service de la justice

les armes de la justice, c'est-à-dire qu'il n'y a de guerre
légitime que celle qui intéresse la nation tout entière et l'intégrité
de l'Etat. Ils sont victimes d'une illusion, ceux qui croient à la

disparition de la guerre; il faudrait auparavant trouver le moyen
de supprimer le péché et l'injustice. » Thiersch développe, en

quelques phrases bien frappées, les mêmes idées que Martensen.
Dans le chapitre relatif à la guerre et au droit des gens de son

ouvrage intitulé : L'Etat chrétien, il s'exprime comme suit :

« La guerre se justifie par une seule raison, celle-là même, et

pas une autre, qui, dans l'Etat chrétien, justifie l'appareil de la

répression. Le gouvernement est tenu de protéger les droits des

citoyens; à cet effet il s'arme du glaive contre les meurtriers et
les séditieux ; et dans le même but, il le brandit contre l'ennemi
extérieur. Toute nation a droit à l'existence; le devoir du
gouvernement esl de repousser les attaques de ceux qui, du

dehors, entreprennent contre la patrie. La guerre nécessaire

légitime l'emploi des armes. » Je vous renvoie aux œuvres de
Martensen et de Thiersch ; elles renferment des trésors de science
chrétienne.

Le moment est venu de nous demander quelle sera, en
présence de ce grave problème de la guerre et de la paix, notre
attitude à nous, les chrétiens d'aujourd'hui, qui vivons dans le siècle
des grandes agglomérations nationales, du service militaire
obligatoire pour tous, des nations armées et des tribunaux
d'arbitrage, du droit de la guerre et du droit des gens s'élaborant
suides bases sans cesse élargies Et tout d'abord, devons-nous et

pouvons-nous, avec Tolstoï, prêter à Jésus et par suite à Dieu
lui-même la négation de toute compétence de l'Etat en matière
juridique et répressive, c'est-à-dire en fait la condamnation de

toute organisation nationale et de l'emploi de la force pour la
sauveg-arde collective et individuelle Des siècles durant, déclare
Tolstoï, on a mis au service du progrès social la puissance
publique, la force, le châtiment, la contrainte sans que. le règne
de la justice ait avancé d'un seul pas. Que l'on essaie d'une
autre méthode, celle de l'amour qui pardonne, celle de la vertu
contagieuse et de l'universelle bienveillance libérée du vieux



!)4"2 REVUE MILITAIRE SUISSE

levain des animosités nationales, et l'on verra à coup sûr fleurir
la paix, la joie, le contentement, le règne île Dieu lui-même sur
la terre Ou je me trompe fort, ou voilà qui s'appelle une péti-
tition de principes. Cet état de choses idéal tpie Tolstoï fait
miroiter à nos yeux implique au préalable la présence de ces

vertus précisément qu'il s'agit fie généraliser. Le but et le moyen
se confondent. Ce règne universel fie l'amour, ce triomphe
illimité de la justice dépassent l'horizon de notre moufle de péché;
la raison et l'expérience s'unissent pour nous convaincre que
l'humanité s'achemine peu à peu vers ces réalités glorieuses au
prix de longs détours et de fréquents reculs ; elle n'y touchera

que sur celte terre nouvelle où la justice habitera, où le mal

sera détruit, où Dieu sera tout en tous. A vouloir devancer les

temps par une mise en vigueur prématurée des mesures préconisées

par Tolstoï concernant la force publique et l'armée, on
aboutirait tout simplement, tant que le monde sera le monde,
non certes à ramener la paix et le bonheur parmi les hommes,
mais à déchaîner la guerre de tous contre tous et à précipiter
l'humanité dans les plus effroyables terreurs qu'elle aurait jamais
connues.

11 y a, à l'erreur de Tolstoï, une circonstance atténuante
dans la situation politique de la Russie ; la responsabilité de

cette situation 'oppressante et presque désespérée est pour une
large part imputable à l'Eglise orthodoxe; celle-ci en effet s'est
avilie au point de consentir à être l'instrument d'une administration

corrompue et n'a pas craint de compromettre son caractère

en faisant un constant appel à l'intervention de la force
publique dans un domaine qui, par définition, exclut l'idée même
de contrainte.

De tout ce qui précède découle à nos yeux la conviction qu'il
ne peut être question, si l'on consent à ne pas détourner de leur
sens les paroles du Christ, telles qu'elles nous sont parvenues
dans le Nouveau Testament, et si l'on entend rester fidèle à l'esprit

du christianisme, d'appliquer les préceptes évangéliques de

la non résistance au méchant, fie l'abstentioiv'de jugement, etc.,
aux relations d'Etat à l'Etat, à l'exercice du pouvoir dans
le sein de la nation, et spécialement à l'usage de la force publique.

Ce que la lettre et l'esprit des enseignements du Christ
exigent de nous, c'est l'amour pour Dieu et pour le prochain.
Est-ce aimer son prochain que de travailler à l'avènement d'un



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 943

régime social et politique d'où résulteraient infailliblement pour la
collectivité comme pour l'individu des misères et des ruines
incalculables? Ce n'est pas rendre le mal pour le mal que de se

battre pour une cause juste onde châtier le coupable. La répression

est indispensable à la vie nationale comme dans l'éducation.
« Tout châtiment semble d'abord un sujet de tristesse et non de

joie, mais il produit ensuite un fruit paisible de justice à ceux
qui ont été ainsi exercés. » (Hébr. ch. 12, v. 2.).

Dira-t-on que l'essence de Dieu qui est l'amour n'est pas
conciliable avec l'idée de guerre Je demande à mon tour : Le
Dieu de Jésus-Christ est-il un autre Dieu que celui dont le bras
étendu fit sortir Israël hors d'Egypte et sur l'ordre duquel ce

peuple belliqueux vécut sur un perpéluel pied de guerre Il était
écrit sur les tables du Sinaï : « Tu ne tueras point, » et pourtant

Israël dut massacrer les idolâtres. Cette apparente contradiction

prouve tout au moins une chose, c'est que, devant Dieu,
l'action de tuer inséparable de la guerre n'est pas assimilable

au meurtre vulgaire qui est le fruit des mauvais pensées
flu cœur, l'avarice, la haine, la vengeance, la cruauté La vie
n'est pas le souverain bien ni la mort le mal-suprême. L'attitude

de Jésus et des apôtres en face du pouvoir nous conduit
à fies conclusions diamétralement opposées à celles de Tolstoï.
Je défie qu'on nous oppose une parole des Evangiles condamnant
le métier de soldat. Le « Rendez à César ce qui est à César »

est aussi catégorique sur les lèvres de Jésus-Christ que, sous
la plume de Saint-Paul, le précepte de la soumission à l'autorité
(Rom. ch. 13, v. 1). A la question des soldats : « Que ferons-
nous"? » Jean-Raptiste ne répondit pas comme l'eût désiréRertha
von Suttiier : Jetez vos armes et désertez! Il se borna à leur
dire: « N'usez point de violence ni de tromperie envers personne
et contentez-vous de votre solde. » N'était-il pas centenier
romain, cet homme en qui Jésus trouva une foi plus grande
qu'en aucun fils d'Israël et auquel il rendit un éclatant témoignage

Pas un instant la pensée ne vint au Christ d'exiger de

cet officier, avant de guérir son serviteur malade, qu'il renonçât
à sa profession. Quand Pierre fut appelé à baptiser le centenier
Corneille et ses compagnons d'armes, leur imposa-t-il, comme
condition préalable, la rupture avec la vie militaire? Pas le
moins du monde. C'est qu'ici la situation était tout autre que
pour les missionnaires en pays païens ; ceux-ci doivent — à



9 11 REVUE MILITAIRE SUISSE

très juste titre d'ailleurs—réclamer des candidats au baptême le

renoncement aux pratiques superstitieuses, aux sacrifices
humains, aux vengeances sanguinaires, aux mœurs du
paganisme en un mot. Le silence de Jésus et des apôtres sur la

question de la guerre embarrasse visiblement Tolstoï ; il esquive
la difficulté par un procédé d'interprétation qui est le comble
de l'arbitraire, et, n'était son évidente bonne foi, on serait
tenté de le prendre pour un mystificateur à l'entendre attribuer
le silence du Christ et des siens au fait qu'ils ne pouvaient
prévoir que des chrétiens levassent les armes contre leurs
semblables. Encore une fois, c'est leur faire crédit d'une pauvre
clairvoyance.

Assurément l'idéal que Jésus est venu proposera l'humanité
c'est le règne fie l'amour pénétrant tout, dominant tout. Mais-
Dieu sait que cet idéal n'est pas susceptible d'une réalisation
immédiate et soudaine. A travers les bienfaits, les délivrances
et les épreuves, il achemine son peuple vers cet (Hat de perfection

où l'amour, tel (pie Jésus-Christ nous l'a révélé dans sa pure
beauté, fleurira dans tous les cœurs. Quel est l'éducateur qui
n'observe une prudente gradation dans les exigences qu'il impose
à son élève? Notre Père céleste pratique lui aussi la méthode de

l'éducation progressive. Et parce qu'il nous a fait en Jésus-
Christ le don par excellence, il est naturel qu'il impose aux
croyants de la nouvelle alliance de plus hautes obligations. Mais
avant que les épées puissent être changées en hoyaux il faut que
la montagne de l'Eternel domine toutes les autres montagnes el
qu'à ses pieds les païens eux-mêmes soient venus se prosterner.
Alors la paix universelle surgira comme le soleil sur les pas de

l'aurore. Le royaume de Dieu sera réalisé quand l'univers entier,
instruit des commandements de Dieu, les observera fidèlement,
car le royaume fie Dieu c'est le monde soumis à la volonté de

son Roi.
Nous ne serions pas chrétiens si nous pensions que Dieu a

créé le monde en vue de la guerre et du massacre. Il l'a créé
dans une pensée de paix. Mais les hommes se sont écartés de la
droite voie; ils ne sont plus dans leur condition normale ; l'esprit
de Christ et son labeur expiatoire tendent à les v ramener; quand
ce but sera atteint, mais alors seulement, les hommes seront
capables de surmonter leur égoïsme et d'obéir en toutes choses

aux inspirations de l'amour. Nul ne sait, si ce n'est Dieu,



l'armée et le christianisme 945

l'heure où l'humanité atteindra ce point de perfection. Nous

sommes dans les temps de la patience divine ; il y a des réalités
inconciliables avec l'idéal, mais pratiquement inévitables dans
notre étal d'actuelle imperfection. Ainsi le divorce à propos
duquel Jésus déclarait : « 11 n'en était pas ainsi au commencement.

» Ainsi encore la mort et la guerre, ces inéluctables corro-
laires du péché et de la méchanceté des hommes; il n'en était
pas ainsi au commencement, et à la fin des temps il n'en sera
plus question.

Autrement dit et pour parler en langage profane : La légitimité

de la guerre subsiste ou tombe avec la légitimité des

groupements nationaux sous forme d'Etats autonomes Est-il vrai,
oui ou non, que les peuples ont le droit de s'organiser
politiquement, de telle façon que les individus comme la collectivité
[missent acquérir la plénitude de leur développement et
déployer la somme totale de leurs virtualités respectives? Si l'on
répond par l'affirmative, il est logiquement impossible de refuser
à l'Etat ainsi constitué le droit de mettre sa vie sous la protection
de la force. Nul ne conteste à l'Etat la faculté de faire respecter
à l'intérieur, par la contrainte s'il le faut, l'ordre public et privé;
(pie dis-je on lui eu fait une obligation. Au nom de quel principe,

je vous le demande, lui disputerait-on le droit de tirer
l'épée contre l'ennemi du dehors qui le menace dans son
existence elle-même? « Le prince ne porte pas l'épée en vain. » Ainsi
parle la Bible. Qui y contredit est un rêveur.

Affirmer que l'Etat peut et doit, dans un but de conservation,

faire usage de la force, c'est affirmer du même coup que
le chrétien peut et doit, sans contrevenir à la volonté de Dieu,
offrir son bras pour la défense commune. Je me garde de

jeter la pierre aux chrétiens de la primitive Eglise qui
refusèrent de combattre dans les armées de l'empereur ; ils ont agi
d'après les injonctions de leur conscience et leur fidélité les a

conduits au martyre. Mais qu'il me soit permis de le dire, je crois
qu'ils ont été victimes d'une erreur. Il est contradictoire et
intolérable, après avoir réclamé la protection de l'Etat pour notre
personne, notre travail et notre propriété, de lui refuser la
collaboration dont il a besoin pour le maintien de son intégrité.

11 est plus malaisé de répondre à la question de savoir si le

chrétien est tenu de participer à une guerre injustement entreprise.

Luther dit non : le chrétien doit s'abstenir et accepter à



946 REVUE MILITAIRE SUISSE

l'avance toute les conséquences de sa décision. Thiersch et
Martensen sont d'un avis opposé. « Ce n'est pas l'affaire du soldat
de décider si une guerre est injuste ou ne l'est pas. Ceux-là
seuls qui l'ont résolue en portent la responsabilité, » dit
Martensen. Je lui donne raison, en dépil fie Luther, sous cette
réserve cependant qu'il y a lieu pour le chrétien de refuser sa

collaboration quand l'Etat abuse manifestement de sa puissance

pour opprimer la conscience religieuse. A supposer que parmi les

huissiers de Pilate chargés de saisir, de fouetter et de crucifier
Jésus, il se fût trouvé un disciple du Maître, aurait-il pu faire
autrement que de se dérober à la consigne? La discipline militaire

rencontre ici sa limite. Nous ne sommes pas les esclaves de

Pilate, et rien ni personne ne peut nous contraindre à violenter
les consciences, ni au dedans, ni au dehors. Empressons-nous
d'ajouter que dans notre Suisse, pas plus d'ailleurs que dans
la plupart des autres Etats, nous ne sommes exposés à de

telles éventualités.
Faire défaut, à l'heure où l'honneur ct la liberté du pays

réclameraient sa présence, ce n'est pas pour le fidèle le moyen
de travailler efficacement à la cause de la paix ; il l'avancera
plus sûrement soit en participant, dans la mesure de son
influence à l'élaboration d'une législation martiale plus humaine,
soit en s'ingéniant à prévenir les causes de conflits armés. Si

des résultats positifs ont été obtenus dans cette direction, c'est

grâce aux travaux ties hommes d'Etat, dans les congrès du

droit de la guerre ou des gens ; les résultats qu'on peut
espérer encore ne viendront pas d'ailleurs. Laissons aux
eongrès de la paix le monopole du bavardage sonore et vide eu
faveur du désarmement général. Comme toutes les tentatives
semblables dans le passé, leurs efforts demeureront stériles

pour ce simple motif que les tribunaux d'arbitrage ne disposent
pas de la puissance nécessaire pour faire prévaloir leurs
sentences. Et dès le moment qu'une sentence d'arbitrage n'a de

sanction que par la force, nous voici toujours acculés à la

guerre. Il y a, ne l'oublions pas, des questions vitales qu'un
pays soucieux de sa dignité ne peut pas, ne doit pas laisser
trancher par d'autres et pour la solution desquelles il faut
savoir exposer et son épée et sa vie. Elle est vraie aussi pour
les peuples la vieille parole : « Celui qui voudra sauver sa vie,
la perdra. »



ARMÉE ET LE CHRISTIANISME i)47

Les associations qui rapprochent dans une activité
commune les chrétiens de pays différents contribuent très utilement
à la suppression des rivalités nationales. Depuis des siècles, en
vertu d'un phénomène de polarisation dont on ne saurait
contester ni la puissance ni la légitimité, les hommes tendent à se

grouper selon leurs affinités de race. Mais ce mouvement
ne va pas sans un grave danger. On sait combien facilement le

sentiment national dégénère en chauvinisme, l'amour de la

patrie en une sorte de délire patriotique qui obscurcit le jugement

et s'attribue le monopole de la justice et de la vertu,
quitte à porter au compte des autres peuples toutes les fautes,
toutes les iniquités. « Right or wrong, my country », flit le

proverbe anglais qui, pour être anglais, n'est pas le moins du
monde un proverbe chrétien.

Le danger de ce patriotisme surchauffé gît dans l'éveil fies
ambitions conquérantes qui furent en tout temps la cause
essentielle des conflits sanglants. « Nos frontières s'étendent
jusqu'où portent nos lances », affirmait un Crée de l'antiquité.
Autant que les passions individuelles, l'apôtre Jacques avait
en vue les convoitises nationales lorsque, dans le chapitre IV de

sou Epître, il jette cette question : « D'où viennent parmi vous
les conflits et les guerres » Plutarque déjà, au cours d'un
dialogue entre Pyrrhus et son ami Cinéas, flagelle cet insatiable
appétit de conquêtes : « Pourquoi, interroge Cinéas, fais-tu la

guerre aux Romains? » «Pour assujettir l'Italie», réplique le

roi. « Et après » « Après je prendrai la Sicile. » « Et après »

« Après, ce sera le tour de Carthage. » «Et après » «Eh bien,
après, nous boirons ensemble en faisant de la philosophie. »

« Mais alors, dit Cinéas, pourquoi ne commencerions-nous pas
par là » A quoi le roi d'Epire ne sut que répondre. — Encore

que le problème de la délimitation des Etats la plus conforme
aux indications de la nature et de l'histoire relève de la politique

et non fie la dogmatique chrétienne, il appartient aux
disciples de Jésus-Christ de protester hautement contre toute
guerre entreprise sans autre objectif qu'une conquête
territoriale.

Nous l'avons vu déjà, la tâche des chrétiens de tous pays
est d'émousser le tranchant des animosités nationales et c'est
aussi la glorieuse mission de notre petite patrie de prouver
qu'au-dessus du principe des nationalités, il y a l'idéal supé-



!)4>S REVUE MILITAIRE SUISSE

rieur de la fédération des peuples de races différentes en un
pacifique et fécond organisme. Et c'est ma ferme conviction que
de semblables groupements résisteront d'autant mieux à la

pression formidable des grandes agglomérations nationales qu'ils
se laisseront plus profondément pénétrer par les principes
évangéliques.

Depuis l'époque fie Napoléon, le inonde est acquis à cette
vérité que la défense des intérêts primordiaux de la nation est
la seule excuse valable de la guerre. D'autre part, s'il est avéré

qu'au risque de compromettre les biens suprêmes, les réalités
idéales qui constituent le patrimoine national, on ne peut
échapper à la guerre, il importe alors d'en précipiter l'issue à

force d'énergie et d'intrépidité. Epuisons, pour prévenir l'effusion

du sang, toutes les démarches compatibles avec la dignité
nationale et puis, s'il le faut, jetons-nous dans la mêlée en

toute liberté de conscience; peut-être éprouverons-nous la
vérité de ces paroles de Luther : «Celui qui se hat en bonne
conscience est dans les meilleures dispositions pour se battre ;

la bonne conscience affermit le courage et rend le cœur vaillant

; le courage et la vaillance fönt le poing vigoureux, mettent
en joie l'homme et la bête et font que toutes choses, les bonnes
et les mauvaises, concourent à la victoire qui vient de Dieu.
Une mauvaise conscience rend lâche el poltron, etc. ». C'est
ainsi que le chrétien travaille pour la paix et fait son devoir de
soldat.

En revanche, vouloir à l'état actuel des choses substituer la

paix universelle, c'est poursuivre un fantôme et courir aux
abîmes. C'est méconnaître la vraie nature de l'Etat et le vrai
caractère de l'homme; c'est faire trop de crédit aux passions
humaines. On a beau invoquer les tribunaux d'arbitrage ou
l'opinion publique ; il faut encore résoudre les problèmes les

plus élémentaires, les plus concrets, et bon nombre de ces
problèmes attendent leur solution depuis des centaines et des
milliers d'années. 11 suffit de songer à tel ou tel d'entre eux pour
apercevoir l'impossibilité de les trancher à l'amiable. Et quand
même il nous sérail permis d'espérer qu'un jour, demain, toutes
les questions litigieuses seront, d'un seul coup, résolues, ne
voit-on pas que l'évolution divergente des peuples amènerait
bientôt au jour de nouvelles oppositions grosses de nouveaux
conflits, fournissant ainsi la preuve qu'un permanent équilibre



L'ARMÉE ET LE CHRISTIANISME !14!1

des forces est aussi peu réalisable au sein de notre humanité
disparate qu'une égale répartition fies biens terrestres parmi des
homines diversement qualifiés pour la lutte. Tant que l'humanité
ne se sera pas muée en une colonie de forçats, l'antique loi
prévaudra qui met la richesse, la force et l'influence aux mains des

puissants, des habiles et des malins. Seul l'esprit du christianisme,

qu'il ne faut pas confondre, hélas, avec l'esprit des
chrétiens, pourra porter remède à nos misères présentes.

Pour qu'elle soit vraiment un bienfait, la paix générale, la

paix définitive doit être le fruit du renoncement. Le pire
malheur qui puisse atteindre l'humanité serait la paix éternelle au
milieu des convoitises déchaînées, la paix parmi des hommes qui
ne sont pas pacifiques.

Nous aboutissons en conséquence à cette conclusion que, le
monde étant ce qu'il est, la guerre durera et que les nations
chrétiennes ont tie sérieux motifs de s'y préparer sérieusement :

ce motif entre autres que le réveil des peuples asiatiques fait
surgir à l'horizon de notre Europe christianisée fie redoutables
éventualités qui risquent fort de se traduire en des guerres
effroyables, à moins que d'ici là on ne parvienne à gagner l'Asie
à l'Evangile. On ne peut nier, par exemple, tpie la domination
anglaise aux Indes repose sur sa puissance militaire ; supprimez
l'armée des Indes ct la race hindoue retombe de tout son poids
dans la barbarie. C'est pour l'avoir clairement aperçu que sir
Jan Hamilton mettait si énergiquement le gouvernement anglais
en garde contre la proposition flu parti libéral de transformer
l'armée en simple corps de police. C'eût été la fin fie l'hégémonie
anglaise et la ruine des Indes elles-mêmes. Il ne faut rien savoir,
dit Hamilton, de ces tribus orgueilleuses, adoratrices de divinités

belliqueuses, ayant le culte de la guerre, pour ne pas
comprendre le danger de ces projets pacifistes el pour s'abandonner
au sentimentalisme amollissant qui les a inspirés. Qu'en résulterait-il?

La paix? Non, mais la guerre de tous contre tous.
En outre, la guerre doit être préparée avec soin.parce qu'il n'y

a de vertu éducatrice que dans les choses que l'on fait sérieusement.

Il convient d'insister là-dessus avec d'autant plus de force

que la guerre se fait plus rare ; si l'on veut que le peuple, en

temps de paix, tire un bénéfice de son organisation militaire,
veillons à ce que le service militaire ne dégénère pas en une
illusoire el coûteuse et vaniteuse amuselte.

ion 64



950 REVUE MILITAIRE SUISSE

Réconcilions-nous d'ailleurs avec cette pensée que la guerre
n'est pas près de disparaître ; elle a quelque chose de tonique
et nous fait entendre un salutaire : Sursum corda Ce n'est pas
qu'avec les anciens Grecs nous divinisions la guerre au point
d'en faire la mère de toutes choses et la source de tous les biens ;

mais l'expérience nous a enseigné que la guerre fait la blessure
et la guérit à l'instar de la lance d'Achille, qu'elle édifie les Etats
tout aussi sûrement qu'elle les renverse, que plus d'un peuple
lui est redevable de son relèvement, de sa prospérité, voire
même de sa vie, et l'humanité d'authentiques et inappréciables
bienfaits. Quelles eussent été les destinées de la Réformation si

de nobles princes n'avaient tiré l'épée en faveur fie la liberté de
conscience et de croyance? Sans insister davantage sur ce point,
je tiens à mettre en saillie le fait (pie la guerre sollicite et met
en valeur les vertus chrétiennes par excellence, l'obéissance et
la fidélité inconditionnées, le renoncement et le sacrifice, le don
total de soi-même à la patrie et à ses semblables. Combien
d'hommes qui, jour après jour, se traînent dans l'égoïsme,
préoccupés de leur seul intérêt et de leurs seuls plaisirs, apprennent

à faire litière de tout cela, à regarder la mort en face, à

s'imposer des fatigues, à se livrer corps et âme pour autrui,
sans autre perspective de récompense que la possibilité d'une
mort obscure et douloureuse! « Il n'y a pas de plus grand amour
que de donner sa vie pour ses amis. » Aimer de cet amour-là,
c'est à quoi la guerre invite une humanité qui, privée de cet

aiguillon, deviendrait la proie de ses instincts les plus bas.
La guerre est nécessaire à notre monde comme la mort à

l'humanité pécheresse. Supposons un instant que la mort disparaisse

et non pas le péché. Que feraient de notre terre les vices
et les passions des hommes? La seule pensée en est intolérable.
Que le péché soit vaincu et la mort pourra le suivre dans sa
défaite. La guerre également ne cessera que le jour où les hommes,
obéissant enfin à la parole du Christ, seront parfaits comme Dieu
lui-même est parfait.

Colonel-commandant de corps de Sprecher.
(Traduction du capitaine-aumônier G. Colomb.)


	L'armée et le Christianisme [fin]

