
Zeitschrift: Revue Militaire Suisse

Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 56 (1911)

Heft: 11

Artikel: L'armée et le Christianisme

Autor: Sprecher, de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE MILITAIRE SUISSE

LVIe Année N° 11 Novembre 1911

L'Armée et le Christianisme.

Le sujet de cette conférence se confond avec celui-ci: « Le
Christianisme ct la guerre. » Formulée en termes plus généraux:

« La religion et la guerre, » cette question a, dans
l'antiquité païenne déjà, attiré l'attention des penseurs. Aujourd'hui

plus qu'en aucun temps, elle préoccupe non seulement les

croyants, mais tous les hommes qui réfléchissent. L'invitation
qui m'a été adressée de traiter ce problème si controversé répondait

à mon secret désir. Non certes que ma vocation militaire
ait jamais éveillé au fond de ma conscience le moindre trouble ;

mais l'occasion m'a paru bonne de me mettre personnellement
au clair sur la légitimité du service militaire au point de vue de

l'Evangile.
Je ne me flatte pas, en vous apportant mes réflexions personnelles

ou celles d'autrui, d'être neuf en la matière. J'estime
d'ailleurs que la prétention en serait insoutenable. Car en fait de

quoi s'agit-il"? Il s'agit des rapports de l'homme avec son Dieu
et son prochain, soit, en d'autres termes de la volonté de Dieu
à notre égard; cette volonté nous a été révélée par Jésus-Christ
et l'Evangile l'a imprimée dans nos consciences. Il n'est donc

pas difficile de la connaître. La difficulté, j'allais dire l'impossibilité

pour notre humaine faiblesse, gît dans l'exécution. Mon
but, croyez-le bien, n'est pas de mettre bon gré mal gré le
service militaire au bénéfice d'une justification religieuse. Je ne
suis dominé par aucun parti pris ; mon seul souci est de rechercher

loyalement la vérité.
Les considérations historiques occuperont une large place

dans mon exposé. C'est que l'histoire individuelle ou collective
est un terrain solide sur lequel nous sommes moins que partout

1 Discours prononcé à la ioü,e conférence des étudiants chrétiens à Aarau.

191i 57



846 REVUE militaire suisse

ailleurs en danger de nous perdre dans les nuages de l'abstraction.

L'histoire est une conseillère de prudence ; elle enseigne la

circonspection dans les jugements que nous portons sur les

peuples et sur les gouvernements qui n'ont pas reculé devant la

guerre pour rester fidèles à leur mission. Mais je dois ajouter
que le respect de l'histoire ne saurait nous empêcher de tenir le

plus grand compte de l'enseignement biblique. Désireux de

savoir si la guerre est, oui ou non, dans le plan de Dieu, il
convient que nous ne nous laissions influencer dans cette recherche,

ni par la chair ni par le sang ni même par 1 histoire 1.

La raison d'être de l'armée, c'est la guerre ; le service militaire

a pour but de mettre le peuple en mesure de se battre. La

question capitale qui doit nous retenir est donc celle-ci : La

guerre est-elle compatible avec l'Evangile
Je sais bien que la tendance actuelle assigne à l'armée une

autre mission ; on veut en faire un instrument d'éducation ; on
lui demande d'aguerrir physiquement la population masculine

et, notamment, d'éveiller ou d'affermir chez le jeune soldat le

sens de la discipline, la soumission à l'autorité, l'esprit de sacrifice

pour la communauté. Ici, nous ne risquons pas d'entrer
en opposition avec l'Evangile, si ce n'est toutefois à propos du
dimanche, dont la sanctification menace d'être compromise par
les exigences du service. Mais les autorités et les chefs
militaires s'ingénient à réduire sur ce point les motifs de récriminations.

Que s'il n'est pas possible de concilier dans tous les cas
les scrupules dominicaux et les nécessités financières de la
Confédération, nul ne le déplore plus sincèrement que les autorités
elles-mêmes. Nous demandons qu'on veuille bien ne pas nous

prêter des dispositions malveillantes, je ne sais quel parti pris
de dédain pour des convictions respectables. Xous agissons au
mieux, dans notre humaine faiblesse.

Après cela, je crois qu'on ne peut raisonnablement soutenir
que le service militaire en temps de paix soit incompatible avec
le devoir chrétien. Il s'en trouve néanmoins qui s'y dérobent

par motif religieux; voici ce que nous leur disons: Aurez-vous
à faire usage de vos armes contre l'ennemi; ce ne sera pas à

vous d'en décider, mais à vos chefs, à l'heure de la mobilisa-

1 Je me suis largement inspire dans ma partie historique, de l'ouvrage [excellent,

conçu en dehors de toute préoccupation religieuse, de Max Jàhn : Guerre, paix et
civilisation, 2II1C édition.



l'armée et le christianisme 847

tion. D'ici là, ce que vous pouvez faire de mieux, c'est de vous
acquitter en bons soldats de vos obligations militaires; vous ne

risquez pas, en le faisant, de porter le moindre dommage à votre
prochain ; au contraire, vous serez de bons soldats dans la
mesure même où vous témoignerez à vos frères d'armes plus
d'amour chrétien et plus de dévouement. — Je consens à la

rigueur que dans de longues périodes de calme on n'inquiète
pas les récalcitrants. Mais ne voit-on pas que cette tolérance
pourrait offrir de graves inconvénients, dont le pire ne serait

pas, à l'heure du danger, d'obliger l'Etat à équiper et à édu-

quer précipitamment bon nombre de recrues sur lesquelles il ne
pourrait guère compter en face de l'ennemi, à moins qu'il ne
les frappe de toute la sévérité des lois martiales ; il me paraît
surtout que cette solution, ce relâchement des exigences de l'Etat
pendant la paix, cette indulgence à l'égard d'une illégalité,
devrait répugner à la conscience de ceux que nous visons à

l'égal d'une duplicité. Et comment leur faire un grief de leur
attitude aussi longtemps que l'on considère la guerre comme le

but primordial de l'armée et sa mission éducatrice comme
l'accessoire

Mais ne nous attardons pas davantage. En fait, dans notre
pays, le nombre des réfractaires pour motif religieux ou autre
est si restreint que, sans recourir à la manière forte, il y a
possibilité de tourner la difficulté en les incorporant clans les troupes

non combattantes. Dans quelques pays, certaines sectes

religieuses sont au bénéfice d'une exonération légale de toule
prestation militaire, les Quaker, par exemple, les Mennonites, etc.
Napoléon IPr lui-même dut respecter ces droits acquis, et Max
Jahn signale, en 1868, la survivance, en Allemagne, de ces
privilèges traditionnels. La loi militaire allemande, datant de la
même année, les supprime en les ignorant. Aujourd'hui, l'Etat
impose à tous le service militaire; et contre ceux qui refusent
de marcher ou qui, par des mutilations volontaires, se rendent
impropres au métier de soldat, il ne connaît qu'une méthode,
celle de la contrainte et des rigueurs pénales. C'est qu'à l'inverse
de l'Eglise, l'Etat repose non sur le libre consentement, mais

sur la force matérielle. La notion de contrainte est aussi inséparable

delà notion d'Etat qu'inconciliable avec l'essence du chris-
stianisme ct le vrai caractère de l'Eglise. Nul n'est tenu de se

rattacher à une Eglise; par contre on ne conçoit guère aujour-



848 revue militaire suisse

d'hui la possibilité de rester en dehors de toute organisation
nationale.

Au moment d'aborder l'objet propre de notre étude, assurons

notre marche en demandant à l'histoire quelques faits et
aux hommes quelques-unes des opinions qu'ils ont émises au

cours des âges sur cette question des rapports de la guerre et

du christianisme.
La guerre est aussi vieille que le monde (\ ivere est militare,

a dit Sénèque). La guerre a sévi dans toutes les périodes
de l'histoire, sans exception. Il n'est pas un seul peuple digne dice

nom qui ne compte dans ses annales quelques pages sanglantes.

Cette constatation donne à penser. Elle a conduit plus d'un
philosophe à conclure que la guerre est un phénomène naturel
de la vie sociale, absolument indépendant de la volonté humaine
tout comme la peste, la mort, la croissance et le déclin des

individus, des races et des nations. Pareille à l'orage qui rend
son équilibre à l'air sursaturé d'électricité et, au prix de quelques

dommages, répand mille bienfaits, la guerre opère une
détente nécessaire dans l'atmosphère politique ; elle arrache
violemment la créature humaine à son vertige d'impiété et fait
passer sur la terre comme un souffle de fécondité et de
résurrection.

Pour séduisante que soit l'analogie, elle ne suffit pas à nous
réconcilier avec la guerre. Laissons au matérialisme moniste le

triste honneur de ravir à l'homme toute responsabilité. Notre
raison se refuse à soumettre au même déterminisme les actions
de l'homme et les phénomènes de sa vie physique ; elle ne peut
consentir davantage à voir dans les entreprises belliqueuses des peuples

des crises fatales où la volonté humaine n'aurait aucune part.
Nier le libre arbitre des gouvernements ou nier celui de l'individu,
c'est une égale impossibilité. On n'y parvient qu'à force de

sophismes. J'accorde que les preuves objectives de la liberté font
défaut; la liberté est un fait d'intuition et d'expérience interne
qui, semblable à la foi, ne peut se prévaloir d'aucune évidence
rationnelle. Je possède à ne m'y pas tromper la conscience

que je puis, en chaque occurence, choisir le bien ou le mal,
prendre la droite ou la gauche ; je n'ai pas d'autre preuve de

ma liberté; mais cetle preuve a toute la validité désirable. Or
les peuples sont une agglomération d'hommes et ce sont des
hommes qui gouvernent les peuples et qui disposent de la paix



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 849

ou de la guerre. Dieu leur a confié cette faculté de déchaîner ou

d'ajourner le fléau, tout comme il a donné à Pilate le pouvoir
d'absoudre ou de livrer le Juste. Ce pouvoir ne va pas sans une
redoutable responsabilité. Quelle est, dans cette responsabilité
collective, la part de chaque individu Nous le saurons plus
tard au jour des rétributions finales. Le fait n'en demeure pas

moins, indiscutable : les hommes, c'est-à-dire les peuples et

leurs gouvernements portent la responsabilité de leurs entreprises

belliqueuses et toute science historique qui prétend, à l'en-
contre de la psychologie et de la morale, appliquer à l'évolution
des peuples la méthode du déterminisme naturaliste, se

condamne fatalement à l'erreur.
Aussi bien les hommes ont-ils de tout temps éprouvé je ne

sais quelle épouvante devant la guerre et la responsabilité qu'elle
entraîne ; de tout temps ils ont tenté de se soustraire à l'une et
à l'autre ; de tout temps ils ont soupiré après la fin des guerres
et ressenti la nostalgie de la paix éternelle. Le rêve pacifiste
a pris naissance avec la guerre elle-même ; mais l'expérience est

venue sans cesse le démentir brutalement et démontrer qu'il n'est

pas réalisable ici-bas.
Une autre conception des choses qui n'a rien de commun

avec le monisme, a prévalu auprès de nombreux penseurs, hommes

d'Etat ou de guerre pour lesquels la guerre n'est plus une
manifestation de quelque loi de la nature, mais une fonction
inhérente à la vie même de l'Etat au même titre que la justice
distributive, une fonction nécessaire et bienfaisante autant que
nécessaire. Pareille à la Pallas Athene en qui les anciens
adoraient tout ensemble l'incarnation de l'intelligence suprême et le

génie des batailles, la guerre leur apparaît comme une forme de

l'activité civilisatrice de l'Etat. C'est ainsi que Platon l'envisage
dans sa « République idéale ». Selon Aristote l'Etat est tenu de

faire la guerre pour se défendre et aussi pour s'approvisionner
d'esclaves, c'est-à-dire, étant données les circonstances économiques de

son époque, qu'il voit dans la guerre une condition de la vie nationale.

Parmi les modernes deux hommes, Joseph de Maistre et
Fichte, sont particulièrement représentatifs l'un, par son despotisme

théocratique, de la mentalité romaine, l'autre, dans ses

Discours sur la vraie notion de la guerre, de la mentalité
germanique. Ce n'est pas sans surprise que l'on entend le comte de

Maistre affirmer au nom de ses convictions chrétiennes que la



850 REVUE MILITAIRE SUISSE

guerre fait partie intégrante du plan providentiel à titre d'expiation

permanente du péché universel. « Le sang du pécheur,
dit-il, répandu avec trop de parcimonie par le glaive de la
justice, ne suffit pas à l'œuvre expiatoire; le sang doit coulera
Ilots, et c'est à cette fin que l'attrait mystérieux de la gloire
précipite les hommes sur les champs de bataille. A quoi répond
cette folie diabolique et meurtrière, sinon à la voix du Juge qui
exige impérieusement qu'on n'épargne pas la victime?»

Max Jahn trouve odieuses de telles affirmations sous la plume
d'un auteur qui se dit chrétien, et qui, par conséquent, croit au
sacrifice de Jésus-Christ. En véritable Germain qu'il est, Jahn a plus
d'affinités avec Fichte. C'est, déclare ce dernier, par l'intermédiaire
de l'Etat, organe régulateur du droit el des moeurs, que la col-
lectivilé et l'individu sont mis à même de réaliser leur destinée
morale ; sous le mot « Etat », Fichte entend l'institution nationale,

la nation organisée à laquelle l'individu se sent uni par les
liens de la nature et de la conviction, à laquelle il appartient de

cœur et d'Ame au point de ne faire qu'un avec elle. Dès lors
toute atteinte à la liberté de l'Etat est une atteinte à sa propre
liberté, et comme il faut à l'homme l'autonomie pour remplir
sa vocation d'homme, il y va pour lui d'un intérêt primordial
d'assurer la liberté de l'Etat et de combattre pour sa sauvegarde.
Ce qui, sur l'échelle des valeurs, vient en première ligne, ce n'est
ni la vie ni la propriété comme on le croit communément, mais
l'Etat libre au sein duquel la vie acquiert tout son prix.

Treitschke, l'un des hommes de haute culture qui, en 1871), ont
le plus contribué à éveiller l'enthousiasme belliqueux des

Allemands, professe des idées analogues. En 1869, il écrivait ce qui
suit dans les Feuilles d'histoire el de politique : « II n'est pas
de peuple, surtout si c'est un peuple de civilisation avancée, que
la paix ne précipite dans la mollesse et Pégoïsme. Le bien-être
excessif est mortel à la nation dans laquelle il tue le sens des

réalités supérieures. Le terre-à-terre bourgeois, la veulerie
humanitaire, absorbés dans la poursuite des jouissances
inférieures, minent sourdement les fondements de toute vie morale
el sapent la foi à l'idéal. C'est le règne des tètes creuses, mûres

pour toutes les insanités et qui vont répétant que le but de la
vie est de gagner ct de jouir, que la seule tâche de l'Etat est de

faire marcher le commerce, le citoyen n'ayant pas d'autre raison
d'être ici-bas que de vendre cher et d'acheter bon marché ; la



l'armée et le christianisme 851

guerre, qui suspend les affaires, est le souverain mal et le
militarisme moderne un lamentable legs de la barbarie du moyen
âge... Pour une génération élevée dans de telles idées, la guerre,
une grande et juste guerre est une bénédiction. Et plusdoucement
les hommes se laissent bercer au courant d'une vie sociale confortable,

plus rude aussi doit être la secousse qui les oblige à se

mettre debout pour la défense commune. A l'appel du pays : Ma
vie est en danger! on voit se réveiller aussitôt cette vertu par
excellence qui sommeille dans la paix, la vertu du sacrifice. »

C'est l'avis également du philosophe anglais Ruskin : « En
avançant, dit-il, que la guerre est la mère de tous les arts, j'affirmais

du même coup qu'elle est la source de toutes les vertus.
Découverte étrange et terrible, j'ai reconnu comme insoutenable

que les vertus civiques fleurissent dans la paix. On dit : la paix et

l'instruction, la paix et la richesse, la paix et le progrès. L'histoire

tient un autre langage ; elle dit : la paix et la sensualité,

la paix et Pégoïsme, la paix et la mort. J'ai découvert, en
résumé, que c'est dans la guerre que toutes les nations ont pris
conscience de leur valeur et de leur force intellectuelle ; qu'elles
ont été nourries par la guerre et ruinées par la paix, instruites
par la guerre et trompées par la paix, éduquées par la guerre et
trahies par la paix ; en un mot qu'elles avaient vécu dans la

guerre pour mourir dans la paix. »

Après les hommes de pensée, les hommes de guerre. La
vision expérimentale des champs de bataille les a laissés sous
une impression d'admiration plutôt que d'effroi. Presque tous
tiennent le même langage ; rien ne nous autorise à infirmer leur
témoignage sous le prétexte qu'ils sont juges en leur propre cause.
Voici deux soldats, par exemple, remarquables tous deux par
l'élévation de l'esprit et du cœur, profonds connaisseurs d'hommes

et chez qui le soldat n'avait pas tué l'homme, le feldmaréchal
de Moltke et le général anglais sir Jan Hamilton.

Moltke écrivait, le 14 décembre 1880, au professeur Blun-
tschli : « La paix éternelle est un rêve et ce n'est pas même un
beau rêve. La guerre est voulue de Dieu ; elle provoque l'éclo-
sion des plus nobles vertus, le courage, le renoncement,
l'attachement au devoir, la consécration et le don de la vie. Supprimez

la guerre et le monde s'écroule dans le matérialisme. »

Envoyé de l'Angleterre près des Japonais sur le théâtre de la

guerre de Mandchourie, sir Jan Hamilton résume ses impres-



852 revue militaire suisse

sions dans l'avertissement que voici : « Avec notre antimilitarisme

actuel nous marchons à la remorque de la Chine. Voici
plus de mille ans que la Chine a dénoncé la guerre comme une
survivance de la barbarie. Soit Mais qu'on se mette bien dans
la tête que le plus sur moyen de ramener notre civilisation à la
barbarie c'est de négliger la préparation de la guerre. Les
mandarins chinois, estimant le métier des armes bon pour la canaille,
en détournaient l'élite de la jeunesse. H y a beau temps qu'ils
ont résolu les problèmes que nos pacifistes modernes se flattent
d'avoir découverts. Et le dernier mot de tout cela, c'est
qu'aujourd'hui la Chine, impuissante comme un Prométhée entre les

serres de l'aigle, voit ses meilleures provinces ravagées par les
armées étrangères et commence à se rendre compte qu'elle pourrait

bien être l'enjeu du combat. »

L'Eglise du moyen âge a professé au sujet de la guerre des

doctrines qui ne manquent pas d'intérêt. Je vous fais grâce de

toutes les subtilités et de toutes les interprétations arbitraires
auxquelles se sont livrés les théologiens de l'époque à propos des

textes bibliques. Je ne retiens que celle-ci: se fondant sur la
déclaration du Christ en réponse à l'observation des disciples :

Vois, Maître, il y a ici deu.v épées « Cela suffit », leur dit-il,
l'Eglise a statué, au nom de Dieu, deux autorités dépositaires
de la totalité du pouvoir, l'autorité spirituelle confiée au pape el
à ses évèques pour formuler le droit, et l'autorité temporelle
exercée par l'empereur et ses suzerains pour exécuter le droit.
Tout allait pour le mieux tant que les deux pouvoirs marchaient
d'accord, comme ce fut le cas sous Henri II et le pape Benoît.
Quelle misère par contre et quels désastres quand ils en venaient
à croiser le fer; ou quand un (irégoire-le-Grand, abusant de la

parole du prophète : « Malheur soit à celui qui retiendra son
épée de répandre le sang » la brandissait furieusement sur la tète
de l'empereur pour l'exciter à la guerre. C'est ainsi qu'au cours
des siècles on s'est ingénié de mille manières à expliquer et à

justifier la guerre, tandis que les masses populaires ne cessaient
de voir en elle le mal par excellence, un mal dont le nom seul

comme celui de la peste, remplissait d'épouvante. Combien souvent

le cri de peuples, de siècles entiers n'a-t-il pas imploré du
ciel la délivrance de ce cauchemar? Et que d'efforts ou a tentés,
plus ou moins sincèrement, pour dompter le monstre ou pour le

supprimer!



l'armée et le christianisme 853

L'une des plus curieuses de ces tentatives partit, au XIe siècle,

du clergé de la France méridionale. Elle reçut l'approbation
du pape Urbain II et porte, dans l'histoire de l'Eglise, le nom
de Trêve de Dieu. II s'agissait de remédier à la misère croissante

causée par un état de guerre endémique, d'en finir avec la
situation chaotique qui en résultait et d'assurer à la chrétienté
les avantages de la paix, ne fût-ce que pendant le temps du
carême et des grandes fêtes religieuses. Cet effort n'a pas été

toul à fait stérile. Le peuple salua la Trêve de Dieu comme un
bienfait céleste, et bien que ses résultats immédiats ne fussent

pas de longue durée, elle contribua tout au moins à adoucir les

mœurs de la guerre. Mais n'est-il pas significatif que dans le

même temps où le concile de Clermont décrétait obligatoire pour
l'Eglise entière le respect de la Trêve de Dieu, il déclarait la

guerre aux infidèles et donnait le branle à la première croisade?
La suspension de la procédure pénale et des poursuites juridiques

pendant les jours fériés est l'actuelle et dernière survivance
de la Trêve de Dieu.

De très bonne heure l'aspiration à la paix générale a fait
surgir l'idée d'une Monarchie universelle, à laquelle, sous l'action

du principe des nationalités, s'est substituée dans la suite
l'idée d'une Confédération des Etats.

Origène déjà entrevoit la possibilité d'instaurer ici-bas la

paix définitive, le Royaume de Dieu lui-même, sous les espèces
de VImperium nuindi, dont l'empire romain lui fournissait le

prototype.
Peu après, c'est un empereur romain en personne, un empereur

païen, Valère Probus, qui s'avise de faire de son sceptre
impérial un instrument de pacification universelle. Ayant, par des

guerres incessantes, reculé indéfiniment ses frontières et solidement

établi son pouvoir, il se crut le maître de toute la terre, à

l'abri désormais de toute surprise et pensa le moment venu de

mettre bas des armes devenues inutiles. La Chronique Augustine

lui prête ce propos : « On ne forgera plus d'armes, et la

population sera libérée de toute prestation militaire ; le bœuf et
le cheval seront voués aux travaux de la paix. Plus de batailles,
plus de captifs, la paix partout et l'armée sans emploi. » Probus
n'oubliait qu'une chose, c'est qu'il avait ramassé sa couronne
sur les champs de bataille. Ses ficrcs cohortes n'étaient pas
d'humeur à échanger les loisirs des camps contre d'humiliantes cor-



854 REVUE MILITAIRE suisse

vées en Egypte, en Asie Mineure, en Illyrie ou ailleurs. Et
quand celui qui les avait si souvent menées à la victoire
vint leur proposer de se livrer aux vulgaires besognes des

champs, elles se retournèrent contre lui et le frappèrent de leurs
armes (282). « Probus, remarque Jahn, paya de sa vie l'étrange
ambition qu'il avait eue, lui, empereur d'un peuple guerrier, et

que 1500 ans plus tard, le prisonnier de Ste-Hélène devait
concevoir à son tour, de fonder la paix définitive par le moven de
la monarchie universelle. »

Le souvenir de Probus le pacifiste était encore vivant à l'époque

de la guerre de Trente Ans; le poète F. von Logau l'évoquait

avec mélancolie dans une chanson : « L'empereur Probus
se donna beaucoup de mal pour l'aire tomber les armes. Hélas,
dans nos temps de misère, qui nous rendra l'empereur Probus?»

Ce rêve d'apaisement par la monarchie universelle exerça son
attrait longtemps encore après Probus, sur Dante, entre autres,
qui lui prêta le prestige du génie; le grand poète, dans son
œuvre de début : De Monorchia, assigne à l'empereur,
héritier des Césars, le rôle de pacificateur mondial. Mais ce fut
surtout la papauté du moyen âge qui, des siècles durant, ne
cessa de revendiquer cet honneur en s'inlerpo.sant comme arbitre
dans les conflits séculiers.

Le roi de France Henri IV reprit à son compte le projet de

Probus, à cette différence près qu'il substitua le fédéralisme à

l'impérialisme. Sous le titre de République chrétienne (1606) le
duc de Fully donna toute sa précision à l'idée royale. L'alliance
dont il dressa le plan devait comprendre six monarchies
héréditaires (France, Egypte, Angleterre, Suède, Danemark et
Lombardie), cinq monarchies électives (la papauté, l'empire d'Allemagne,

Hongrie, Bohème, Pologne) et quatre républiques (Venise,
Pays-Bas, Suisse et Italie centrale) ; on comptait que l'empire des

czars s'y joindrait dans la suite. S'inspirant des principes de

PEdit de Nantes, la République chrétienne devait garantir l'égalité

entre les confessions différentes et la liberté du commerce;
un tribunal d'arbitrage trancherait souverainement les causes de

conflits. Mais ici, comme à l'occasion de la Trêve de Dieu, le

premier devoir qu'on imposait aux alliés en vue de la paix,
c'était la guerre; il s'agissait avant tout autre chose d'expulser
les Turcs hors d'Europe. Ce qui prête au programme d'Henri IV
son intérèl historique, c'est que pour la première fois on y voit



L'ARMÉE ET LE CHRISTIANISME 855

affirmé le principe des nationalités comme fondement des Etats;
seulement, ce principe, Henri IV le contredit aussitôt en
revendiquant pour siennes les Flandres et la Lorraine allemande; il
s'attribuait d'ailleurs sans le moindre scrupule l'hégémonie au sein
de la République. Son projet contenait en outre le germe de
conflits subséquents par le fait que le monarque français, en

compensation du « Royaume des Alpes » qui, sous le sceptre du
duc de Savoie, devait embrasser le Piémont et la Lombardie,
exigeait la cession de Nice et de la Savoie. Cette prétention est,
on le voit, bien antérieure à Napoléon III. Au fond, dans toute
cette affaire, le roi de France obéissait à un calcul intéressé ; ce

qu'il voulait c'était l'amoindrissement de la maison de Habsbourg
et la suprématie française dans le concert européen. Grâce à

l'habileté de sa diplomatie son plan était sur le point d'aboutir
quand tout croula sous le couteau de Ravaillac. « Ce régicide, dit
Max Jahn, portale coup de mort à de grandes et nobles choses,
mais dans le nombre il ne faut pas ranger le royal projet de

paix perpétuelle qui était une pure utopie. L'admiration qu'il
inspirait à Napoléon III prouve tout simplement que ce dernier
était bien le mystique rêveur qu'évoquent les souvenirs de
Bismark. »

Au début du XVIIIe siècle, en pleine effervescence d'indignation

provoquée par les guerres odieuses de Louis XIV et de

Louvois, parut le fameux Projet de paix perpétuelle, dont le

cardinal Dubois disait : « C'est le rêve d'un honnête homme. »

L'auteur, Castel, abbé de Si-Pierre, toujours en vue de la paix
générale, y développe le plan d'une Ligue perpétuelle des Etats,
avec tribunal d'arbitrage et Conseil exécutif. Il accepte comme
définitive la situation politique créée accidentellement par la

paix d'Utrecht; l'hégémonie française le laisse indifférent; il ne
réclame aucun privilège en faveur de son pays. Mais il prétend
contraindre par la force les Etats récalcitrants à entrer dans sa

Ligue, c'est-à-dire qu'il veut la paix par la guerre. A cela près
son plan n'est qu'une réédition de celui d'Henri IV. Le
résultat fut le même, sauf qu'au lieu de tomber sous le poignard
d'un assassin, le généreux abbé sombra dans le ridicule. Leibniz,
à qui il fit hommage de son traité, le loue de songer à libérer les
hommes de leurs innombrables misères, mais observe que la
seule chose qui manque à ceux-ci pour réussir dans ce noble
dessein, c'est la volonté, une ferme volonté, et conclut sur cette



856 REVUE MILITAIRE SUISSE

note ironique : « Je vous souhaite, Monsieur, autant de vie qu'il
en faut pour goûter le fruit de vos travaux. »

L'abbé de St-Pierre eut une longue vie, il mourut à 85 ans,
mais il n'assista pas au triomphe de ses idées auxquelles cependant

J.-J. Rousseau prêta l'éclat de son éloquence. Eut-il quelque

part dans la constitution du Pacte de 1815 qui offre sur
plus d'un point une singulière ressemblance avec le traité de

1713? Il se peut, mais en ce cas, le succès de l'abbé dissimulerait

une défaite puisque la paix ne se maintint parmi les alliés

que jusqu'au moment précis où l'un des principaux signataires
se sentit assez fori pour accaparer la suprématie au détriment
des autres.

Le fondateur de la science politique moderne, Montesquieu,
a fréquemment varié dans ses vues sur la guerre. Dans VEsprit
des lois (1748) où sa pensée semble avoir trouvé son expression
définitive, il l'envisage sous l'angle de la légitime défense ; la

guerre se justifie par le motif de conservation ; la guerre offensive
elle-même puise une excuse valable dans l'accroissement excessif

et menaçant du voisin. A ce taux-là, toute entreprise
belliqueuse, même la guerre préventive réprouvée par un Bismark,
est susceptible de justification. Toutefois Montesquieu esl venu
raviver l'espoir si souvent déçu d'humaniser les usages de la

guerre en formulant ce principe du droit des gens que les
nations se doivent en temps de paix l'entr'aide et, en temps de

guerre, le moindre mal possible, sous réserve de leur intérêt
bien entendu. Quant à la monarchie universelle, notre auteur
n'en attend rien qui vaille. Il se rencontre sur ce point avec les

rationalistes anglais. Le plus illustre d'entre eux, Hume, considère

le rythme de la paix et de la guerre comme une loi de

nature; il plaisante agréablement à propos de cette nature qui
semble se jouer des hommes, les jetant un jour les uns contre
les autres, pareils à des lourdauds avinés dans un magasin de

porcelaines, quitte à ce qu'au lendemain ils se réclament de

formidables indemnités pour les dégâts commis. Ce n'est là qu'une
boutade. Hume livre le fond de sa pensée dans ces mots : « La

guerre continuelle ferait de l'homme une brute, la paix
ininterrompue en ferait une bêle de somme. »

Au cours des luttes incessantes qui troublèrent les xvne et
xvnie siècles, l'attente d'un millénaire pacifique subit une éclipse
presque totale. Mais une autre ambition, plus sage, moins uto-



l'armée et le christianisme 857

pique, se fit jour dans les âmes généreuses, celle de limiter la

fréquence des conflits et de rendre la guerre moins meurtrière

par une réglementation appropriée. Le fameux ouvrage du
juriste hollandais Hugo Grotius, intitulé De jure belli et pacis.
fut le point de départ d'une évolution dont la Convention de
Genève et le Congrès de la Haye sont l'aboutissement. II y eut
dès lors un droit de la guerre. On ne dira plus avec les
anciens : « Inter arma silent leges. » Benonçant à l'espoir de

supprimer la guerre, les légistes se borneront désormais à en fixer
les règles. Ils ont, sur cette voie, obtenu des résultats positifs
que l'on eût en vain attendus du pacifisme intégral. Que l'on
compare simplement les ravages causés par la guerre de Trente
Ans, ou le traitement infligé aux prisonniers de guerre dans

l'antiquité d'une part, et d'autre part les soins prodigués aujourd'hui

aux soldats blessés, les ménagements dont on use à l'égard
de la population civile, et l'on pourra mesurer le chemin parcouru.

Mais n'allez pas croire que l'utopie pacifiste ait cessé pour
autant de hanter les esprits. Abandonnée par les spécialistes du
droit elle trouva du renfort dans les régions de la pensée pure.
Les circonstances politiques parurent un instant lui sourire. Le
xvme siècle, avec ses querelles de diplomates en chambre, avec
ses guerres de plume aussi futiles dans leur objet qu'insignifiantes

dans leurs résultats, sembla fournir la preuve qu'il n'est pas
de conflit qui ne se puisse résoudre à l'amiable. Telle fut la

grande illusion de Kant dans son Essai philosophique sur la
paix perpétuelle. L'événement ne tarda pas à dissiper son beau
rêve et l'épopée napoléonienne vint infliger par le contraste un
sanglant commentaire à son traité de paix. On a peine à

comprendre qu'un homme pareil ait pu s'exposer au démenti
flagrant de l'expérience et des évidences historiques. Je ne
relève que ses trois conclusions finales. Et voici la première :

« La forme constitutionnelle de l'Etat doit être républicaine. »

Il faut en vérité tout ignorer de l'histoire pour avancer que la
forme républicaine soit une garantie de paix. Quelles guerres
furent plus barbares que celles des républiques grecques? Ne
sait-on pas que pendant les 700 ans que dura la république
romaine, le temple de Janus ne fut fermé qu'à deux courtes
reprises? Et la guerre de Sécession, aux Etats-Unis d'Amérique,
n'a-t-elle pas été conduite au mépris de toutes les règles
modernes et de tout souci d'humanité

La seconde conclusion est la suivante : «Seule, l'alliance fédé-



858 REVUE militaire suisse

rative des Etats permettra la constitution du droit des gens. »

Kant s'est au début laissé séduire par la vision d'une république
mondiale. Plus tard, au moment de poser les bases métaphysiques

de sa science du droit, il se borne à préconiser l'alliance
des peuples, une confédération ouverte dans le genre des Am-
phyctionies grecques. Mais où Kant a-t-il donc vu que ces
groupements de peuplades apparentées par le voisinage et la race
aient jamais prévenu les guerres de nationalités ou les aient
seulement rendues plus rares el plus humaines? Il ne fut pas
plus heureux avec son idée d'un tribunal d'arbitrage venant
couronner son édifice fédératif.

Enfin, dans sa troisième conclusion, notre philosophe ramène
le droit international privé à la pratique d'une hospitalité
universelle. Sur ce point, on le voit, il demeure bien en deçà des
résultats acquis. Ce droit à l'hospitalité fait pauvre figure au
regard du droit d'établissement aujourd'hui consacré par la

législation de la plupart des nations civilisées.
Kant est fermement convaincu que la paix perpétuelle est un

idéal progressivement réalisable. Illusion ou vérité, je l'ignore,
mais il est certainement dans l'erreur lorsqu'il fait dépendre la

paix d'une contingence extérieure telle que la forme constitutionnelle

de l'Etat.
A la fin des campagnes de Napoléon, les peuples exténués

demandaient grâce. Les princes de la Sainte-Alliance s'occupèrent

activement à leur rendre la paix. Mais par quel moyeu
Leur embarras même démontre l'inanité des procédés de pacification

proposés jusque-là. C'est alors qu'on vit la préoccupation
pacifiste subir un nouvel avatar; elle envahit la littérature et fit
irruption dans les congrès. Cette orientation nouvelle eut pour
initiateurs d'un côté Cobden, qui le premier soutint, sans succès

d'ailleurs, dans le parlement anglais, le principe de la non-intervention,

ct de l'autre le forgeron américain Elihn Burrit, l'apôtre

du rapprochement fraternel des peuples par la démocratie.
Les hommes dont nous avons parlé jusqu'ici ont abordé la

question de la guerre du point de vue humanitaire bien plus
que par son côté spécifiquement religieux. La question qui, pour
nous, prime toutes les autres, la question capitale des rapports
du christianisme avec la guerre, ils l'ignorent ou ne la traitent
qu'incidemment.

Nous allons essaver de la résoudre en la plaçant tout d'abord
à la lumière de l'histoire.



l'armée et le christianisme 859

La loi judaïque sous l'ancienne alliance tolérait, disons plus,
ordonnait la guerre; le fait échappe à toule contestation. C'est

sur l'ordre de son Dieu qu'Israël s'est emparé, au prix de combats

sanglants, du territoire de Canaan. Depuis lors, il est vrai,
le peuple élu s'est abstenu de toute guerre de conquête; il s'est
borné à défendre ses frontières. S'il lui est arrivé de faire des
incursions chez ses voisins c'était contraint par les nécessités

stratégiques de la défense; en effet, on savait, il y a 3000 ans
aussi bien qu'aujourd'hui, que le succès est à celui qui prend
l'avance et que l'offensive est la condition de la victoire. Mais,
de toutes façons, offensives ou défensives, les guerres d'Israël
étaient les guerres de l'Eternel. Jehovah est le Dieu des armées,
c'est lui qui dispose de la victoire. « Epée de l'Eternel et de
Gédéon! » A ce cri de ralliement, Israël se dressait, invincible
et défiait les païens impudents qui tentaient de profaner la
Terre-Sainte. Ce n'est pas à dire que le peuple juif n'ait pas
entrevu dans l'avenir l'avènement d'une ère pacifique. Mais son
robuste bon sens l'a préservé des rêveries amollissantes; il a su
comprendre qu'à moins d'une transformation radicale, le monde
attendrait longtemps encore l'accomplissement de la promesse
prophétique : « De leurs glaives ils forgeront des hoyaux et de

leurs lances des serpes; une nation ne tirera plus l'épée contre
une autre nation et l'on n'apprendra plus la guerre » (Esaïe,
ch. II, v. 4).

Le christianisme changea tout cela. Je veux bien que ni le

Christ, ni les apôtres n'ont expressément réprouvé la guerre.
Mais dès le u" siècle, on voit se dessiner un courant d'idées
manifestement défavorable aux choses militaires ; on oppose la

guerre et l'amour du prochain. Le chef avéré de ce parti, Ter-
tullien, fils d'un officier romain, interdit aux fidèles, en même

temps que le service militaire tout emploi dans l'administration
païenne. Obstinés dans leur exclusivisme, Tertullien et les Monta-
nistes rompirent avec l'Eglise qui, dans sa majorité, demeurait
attachée à la doctrine de St-Paul et pratiquait la soumission à

l'autorité, même en cas de guerre. Aux yeux des sectaires, les
seules armes permises au chrétien sont les armes du Christ, son
unique étendard l'étendard delà croix; l'obéissance intégrale, il ne
la doit qu'à son divin chef. Dans le même esprit que Tertullien,
Origène soutient que le fidèle ne peut être à la fois prêtre et soldat.
Qu'il se borne à prier pour l'empereur et ses concitoyens; ses



860 revue militaire suisse

prières vaudront mieux que des coups d'épée. Outrant sa pensée,

Tertullien va jusqu'à déclarer que l'Etat romain lui est
totalement indifférent. Quoi d'étonnant si le gouvernement, sortant
de son impassibilité dédaigneuse, a sévi sans pitié contre ces dé-
tracleurs fanatiques des institutions établies? La virulence des

persécutions pendant les premiers siècles de l'Eglise est imputable

au double fait que l'ensemble des chrétiens refusa de rendre
les honneurs divins à la personne impériale et qu'un trop grand
nombre se dérobèrent à leurs obligations militaires. Rome ne
pouvait se passer de ses légions, et bien qu'à l'avènement
d'Auguste ont eût fermé les portes du temple de Janus, l'empire,
c'était la guerre comme la république et comme la royauté.

L'Eglise a répudié l'hérésie montaniste. Ce faisant, elle ne se
rendit coupable ni d'une infidélité à la morale évangélique ni d'un
lâche accommodement aux mœurs païennes. Non, elle restaitdans
la ligue de la saine orthodoxie. Nous en avons pour garants
deux illustres docteurs, Ambroise et Augustin, qui se rencontrent

pour affirmer que ce n'est pas un péché de faire la

guerre sous la conduite d'un chef infidèle ; il faut obéir à

l'autorité établie par Dieu et le chrétien qui combat pour sa patrie
fait œuvre méritoire.

Colonel-commandant de corps de Sprecher.
(A suivre).


	L'armée et le Christianisme

