Zeitschrift: Revue Militaire Suisse
Herausgeber: Association de la Revue Militaire Suisse

Band: 56 (1911)

Heft: 11

Artikel: L'armée et le Christianisme

Autor: Sprecher, de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-339280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-339280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE MILITAIRE SUISKE

LVI® Année Ne 11 Novembre 1911

L’Armée et le Christianisme.

Le sujet de cetle conférence se confond avec celui-ci: « Le
Christianisme et la guerre. » Formulée en termes plus géné-
raux: « La religion et la guerre, » cette question a, dans 'an-
tiquité paienne déja, attiré Pattention des penseurs. Aujour-
d’hui plus qu’en aucun temps, elle préoccupe non seulement les
croyants, mais tous les hommes qui réfléchissent. L’invitation
qui m’a été adressée de traiter ce probléme si controversé répon-
dait a mon secret désir. Non certes que ma vocation militaire
ait jamais éveillé au fond de ma conscience le moindre trouble ;
mais l'occasion m’a paru bonne de me mettre personnellement
au clair sur la légitimité du service militaire au point de vue de
’Evangile.

Je ne me flatte pas, en vous apportant mes réflexions person-
nelles ou celles d’autrui, d’étre neuf en la matiére. J'estime
d’ailleurs que la prétention en seraitinsoutenable. Car en fait de
quoi s’agit-il? Il s’agit des rapports de 'homme avec son Dieu
et son prochain, soit, en d’autres termes de la volonté de Dieu
a notre égard ; cette volonté nous a été révélée par Jésus-Christ
et ’Evangile 'a imprimée dans nos consciences. Il n’est donc
pas difficile de la connaitre. La difficulté, j’allais dire 'impossi-
bilité pour notre humaine faiblesse, git dans 'exécution. Mon
but, croyez-le bien, n’est pas de mettre bon gré mal gré le ser-
vice militaire au bénéfice d’'une justification religieuse. Je ne
suis dominé par aucun parti pris ; mon seul souci est de recher-
cher loyalement la vérité.

Les considérations historiques occuperont une large place
dans mon exposé. C’est que l'histoire individuelle ou collective
est un terrain solide sur lequel nous sommes moins que partout

1 Discours prononcé a la 43me conférence des étudiants chrétiens a Aarau.

1911 b7



346 REVUE MILITAITRE SUISSE

ailleurs en danger de nous perdre dans les nuages de l'abstrac-
tion. L’histoire est une conseillére de prudence ; elle enseigne la
circonspection dans les jugements que nous portons sur les
peuples et sur les gouvernements qui n’ont pas reculé devant la
guerre pour rester fidéles a leur mission. Mais je dois ajouter
que le respect de I'histoire ne saurait nous empécher de tenir le
plus grand compte de Penseignement biblique. Désireux de
savoir sl la guerre est, oui ou non, dans le plan de Dieu, il
convient que nous ne nous laissions influencer dans cette recher-
che, ni par la chair ni par le sang ni méme par |'histoire .

La raison d’étre de 'armée, c’est la guerre; le service mili-
taire a pour but de mettre le peuple en mesure de se battre. La
question capitale qui doit nous retenir est donc celle-ci: La
guerre est-elle compatible avec 'Evangile ?

Je sais bien que la tendance actuelle assigne a 'armée une
autre mission ; on veut en faire un instrument d’éducation ; on
lui demande d’aguerrir physiquement la population masculine
et, notamment, d’éveiller ou d’affermir chez le jeune soldat le
sens de la discipline, la soumission a Pautorité, Uesprit de sacri-
fice pour la communauté. Ici, nous ne risquons pas d’entrer
en opposition avec ’Evangile, si ce n’est toutefois a propos du
dimanche, dont la sanctification menace d’étre compromise par
les exigences du service. Mais les autorités et les chefs mili-
taires s’ingénient a réduire sur ce point les motifs de récrimina-
tions. Que s’il n’est pas possible de concilier dans tous les cas
les scrupules dominicaux et les nécessités financicres de la Con-
fédération, nul ne le déplore plus sincérement que les autorités
elles-mémes. Nous demandons qu’on veuille bien ne pas nous
préter des dispositions malveillantes, je ne sais quel parti pris
de dédain pour des convictions respectables. Nous agissons au
mieux, dans notre humaine faiblesse.

Aprés cela, je crois qu'on ne peut raisonnablement soutenir
que le service militaire en temps de paix soit incompatible avec
le devoir chrétien. Il s’en trouve néanmoins qui s’y dérobent
par motif religieux ; voici ce que nous leur disons: Aurez-vous
a faire usage de vos armes contre Pennemi; ce ne sera pas a
vous d’en décider, mais a vos chefs, a I’heure de la mobilisa-

1 Je me suis largement inspiré dans ma partie historique, de l'ouvrage [excellent,
congu en dehors de toute préoccupation religieuse, de Max Jahn : Guerre, pair et civi-
lisation, 2me édition, .



L'ARMEE ET LE CHRISTIANISME 847

tion. D’ici 14, ce que vous pouvez faire de mieux, c’est de vous
acquitter en bons soldats de vos obligations militaires ; vous ne
risquez pas, en le faisant, de porter le moindre dommage a votre
prochain ; au contraire, vous serez de bons soldats dans la me-
sure méme ou vous témoignerez a vos fréres d’armes plus d’a-
mour chrétien et plus de dévouement. — Je consens a la
rigueur que dans de longues périodes de calme on n’inquiéte
pas les récalcitrants. Mais ne voit-on pas que cette tolérance
pourrait offrir de graves inconvénients, dont le pire ne serait
pas, a ’heure du danger, d’obliger 'Etat a équiper et a édu-
quer précipitamment bon nombre de recrues sur lesquelles il ne
pourrait guére compter en face de ennemi, & moins qu’il ne
les frappe de toute la sévérité des lois martiales ; il me parait
surtout que cette solution, ce relichement des exigences de I’Etat
pendant la paix, cette indulgence a I'égard d’une illégalité,
devrait répugner a la conscience de ceux que nous visons a
Pégal d’une duplicité. Et comment leur faire un grief de leur
attitude aussi longtemps que 'on considére la guerre comme le
but primordial de 'armée et sa mission éducatrice comme l'ac-
cessoire ?

Mais ne nous attardons pas davantage. En fait, dans notre
pays, le nombre des réfractaires pour motif religieux ou autre
est si restreint que, sans recourir a la maniére forte, il y a pos-
sibilité de tourner la difficulté en les incorporant dans les trou-
pes non combattantes. Dans quelques pays, certaines sectes reli-
gieuses sont au bénéfice d’'une exonération légale de toute pres-
tation militaire, les Quaker, par exemple, les Mennonites, etc.
Napoléon I*r lui-méme dut respecter ces droits acquis, et Max
Jihn signale, en 1868, la survivance, en Allemagne, de ces pri-
viléges traditionnels. La loi militaire allemande, datant de la
méme année, les supprime en les ignorant. Aujourd’hui, Etat
impose & tous le service militaire; et contre ceux qui refusent
de marcher ou qui, par des mutilations volontaires, se rendent
impropres au métier de soldat, il ne connait qu’une méthode,
celle de la contrainte et des rigueurs pénales. C'est qu’a l'inverse
de 'Eglise, 'Etat repose non sur le libre consentement, mais
sur la force matérielle. La notion de contrainte est aussi insépa-
rable de la notion d’Etat qu’inconciliable avec I’essence du chris-
stianisme et le vrai caractére de I’Eglise. Nul n’est tenu de se
rattacher a une Eglise; par contre on ne cong¢oit guére aujour-



S48 REVUE MILITAIRE SUIJSSE

d’hui la possibilité de rester en dehors de toute organisation na-
tionale.

Au moment d’aborder 'objet propre de notre étude, assu-
rons notre marche en demandant a 'histoire quelques faits et
aux hommes quelques-unes des opinions qu’ils ont émises au
cours des dges sur cette question des rapports de la guerre et
du christianisme.

La guerre est aussi viellle que le monde (Vivere est mili-
tare, a dit Séneque). La guerre a sévi dans toutes les périodes
de I’histoire, sans exception. Il n’est pas un seul peuple dignede
ce nom qui ne compte dans ses annales quelques pages sanglan-
tes. Cette constatation donne a penser. Elle a conduit plus d’un
philosophe a conclure que la guerre est un phénomeéne naturel
de la vie sociale, absolument indépendant de la volonté humaine
tout comme la peste, la mort, la croissance el le déclin des
individus, des races et des nations. Pareille a 'orage qui rend
son équilibre a Pair sursaturé d’électricité et, au prix de quel-
ques dommages, répand mille bienfaits, la guerre opére une
détente nécessaire dans l'atmosphere politique ; elle arrache
violemment la créature humaine a son vertige dimpiété et fait
passer sur la terre comme un souffle de fécondité et de résur-
rection.

Pour séduisante que soit 'analogie, elle ne suffit pas & nous
réconcilier avec la guerre. Laissons au matérialisme moniste le
triste honneur de ravir @ ’homme toute responsabilité. Notre
raison se refuse a soumettre au méme déterminisme les actions
de 'homme et les phénoménes de sa vie physique ; elle ne peut
consentir davantage avoir danslesentreprises belliqueuses des peu-
ples des crises fatales ot la volonté humaine n’aurait aucune part.
Nier le libre arbitre des gouvernements ounier celui de 'individu,
c’est une d¢gale impossibilité. On n’y parvient qu’a force de
sophismes. J’accorde que les preuves objectives de la liberté font
défaut; la liberté est un fait d’intuition et d’expérience interne
qui, semblable a la for, ne peul se prévaloir d’aucune évidence
rationnelle. Je posséde a ne m’y pas tromper la conscience
que je puis, en chaque occurence, choisir le bien ou le mal,
prendre la droite ou la gauche ; je n’ai pas d’autre preuve de
ma liberté; mais cetle preuve a toute la validité désirable. Or
les peuples sont une agglomération d’hommes et ce sont des
hommes qui gouvernent les peuples et qui disposent de la paix



L’ARMEE ET LE CHRISTIANISME 349
ou de la guerre. Dieu leur a confié cette faculté de déchainer ou
d’ajourner le fléau, tout comme il a donné a Pilate le pouvoir
d’absoudre ou de livrer le Juste. Ce pouvoir ne va pas sans une
redoutable responsabilité. Quelle est, dans cette responsabilité
collective, la part de chaque individu ? Nous le saurons plus
tard au jour des rétributions finales. Le fait n’en demeure pas
moins, indiscutable: les hommes, c’est-d-dire les peuples et
leurs gouvernements portent la responsabilité de leurs entrepri-
ses belliqueuses et toute science historique qui prétend, a Ien-
contre de la psychologie et de la morale, appliquer a I'évolution
des peuples la méthode du déterminisme naturaliste, se con-
damne fatalement a I'erreur.

Aussi bien les hommes ont-ils de tout temps éprouvé je ne
sais quelle épouvante devant la guerre et la responsabilité qu’elle
entraine ; de tout temps ils ont tenté de se soustraire a I'une et
a I'autre ; de tout temps ils ont soupiré apres la fin des guerres
et ressenti la nostalgie de la paix éternelle. Le réve pacifiste
a pris naissance avec la guerre elle-méme ; mais I'expérience est
venue sans cesse le démentir brutalement et démontrer qu’il n’est
pas réalisable ici-bas.

Une autre conception des choses qui n’a rien de commun
avec le monisme, a prévalu auprés de nombreux penseurs, hom-
mes d’Etat ou de guerre pour lesquels la guerre n’est plus une
manifestation de quelque loi de la nature, mais une fonction inhé-
rente a la vie méme de Etat au méme titre que la justice dis-
tributive, une fonction nécessaire et bienfaisante autant que
nécessaire. Pareille 4 la Pallas Athéné en qui les anciens ado-
raient tout ensemble I'incarnation de I'intelligence supréme et le
génie des batailles, la guerre leur apparait comme une forme de
Pactivité civilisatrice de ’Etat. C’est ainsi que Platon I'envisage
dans sa « République idéale ». Selon Aristote I’Etat est tenu de
faire laguerrepourse défendre et aussi pours’approvisionner d’es-
claves, c’est-a-dire, étant données les circonstances économiques de
son époque, qu'il voit dans la guerre une condition de lavie natio-
nale. Parmi les modernes deux hommes, Joseph de Maistre et
Fichte, sont particulitrement représentatifs I'un, par son despo-
tisme théocratique, de la mentalité romaine, l'autre, dans ses
Discours sur la vraie notion de la querre, de la mentalité ger-
manique. Ce n’est pas sans surprise que I'on entend le comte de
Maistre affirmer au nom de ses convictions chrétiennes que la



D) REVUE MILITAIRE SUISSE

guerre fait partie intégrante du plan providentiel a titre d’expia-
tion permanente du péché universel. « Le sang du pécheur,
dit-1l, répandu avec trop de parcimonie par le glaive de la jus-
lice, ne suffit pas & P'ceuvre expiatoire; le sang doit couler &
flots, et c’est & cette fin que Pattrait mystérieux de la gloire
précipite les hommes sur les champs de bataille. A quoi répond
cette folie diabolique et meurtriére, sinon a la voix du Juge qui
exige impérieusement qu’on n’épargne pas la victime? »

Max Jihn trouve odieuses de telles affirmations sous la plume
d’un auteur qui se dit chrétien, et qui, par conséquent, croit au sa-
crifice de Jésus-Christ. En véritable Germain qu’il est, Jihn a plus
d’affinités avec Fichte. C’est, déclare ce dernier, par 'intermédiaire
de I'Etat, organe régulateur du droit et des meeurs, que la col-
lectivité et I'individu sont mis & méme de réaliser leur destinée
morale ; sous le mot « Etat », Fichte entend 'institution natio-
nale, la nation organisée a laquelle 'individu se sent uni par les
liens de la nature et de la conviction, & laquelle il appartient de
ceceur et d’dme au point de ne faire quun avec elle. Dés lors
toute atteinte & la liberté de I'Etat est une atteinte & sa propre
liberté, et comme il faut & Phomme Pautonomie pour remplir
sa vocation d’homme, il y va pour lui d’'un intérét primordial
d’assurer la liberté de I'Etat et de combattre pour sa sauvegarde.
Ce qui, sur I'échelle des valeurs, vient en premicre ligne, ce n’est
ni la vie ni la propriété comme on le croit communément, mais
I’Etat libre au sein duquel la vie acquiert tout son prix.

Treitschke, I'un des hommes de haute culture qui, en 1870, ont
le plus contribué a éveiller 'enthousiasme belliqueux des Alle-
mands, professe des idées analogues. En 1869, il écrivait ce qui
suit dans les Feuilles d’histoire et de politique : « 1l n’est pas
de peuple, surtout si c’est un peuple de civilisation avancée, que
la paix ne précipite dans la mollesse et 'égoisme. Le bien-étre
excessif est mortel & la nation dans laquelle il tue le sens des
réalités supérieures. Le terre-a-terre bourgeois, la veulerie
humanitaire, absorbés dans la poursuite des jouissances infé-
rieures, minent sourdement les fondements de toute vie morale
et sapent la foi a l'idéal. C’est le régne des tétes creuses, mires
pour toutes les insanités et qui vont répétant que le but de la
vie est de gagner et de jouir, que la seule tiche de I'Etat est de
faire marcher le commerce, le citoyen n’ayant pas d’autre raison
d’étre ici-bas que de vendre cher et d’acheter bon marché ; la



L ARMEE ET LE CHRISTIANISME 851

guerre, qui suspend les affaires, est le souverain mal et le mi-
'litarisme moderne un lamentable legs de la barbarie du moyen
age... Pour une génération élevée dans de telles idées, la guerre,
une wrande et juste guerre est une bénédiction. Et plus doucement
les hom mes se laissent bercer au courant d’une vie sociale confor-
table, plus rude aussi doit étre la secousse qui les oblige a se
mettre debout pour la défense commune. A I'appel du pays : Ma
vie est en danger! on voit se réveiller aussitot cetle vertu par
excellence qui sommeille dans la paix, la vertu du sacrifice. »

C’est I'avis également du philosophe anglais Ruskin: « En
avangant, dit-il, que la guerre est la mére de tous les arts, j’affir-
mais du méme coup qu’elle est la source de toutes les vertus.
Découverte étrange et terrible, j’ai reconnu comme insoutenable
que les vertus civiques fleurissent dans la paix. On dit : la paix et
I'instruction, la paix et la richesse, la paix et le progrés. L’his-
toire tient un autre langage; elle dit: la paix et la sensua-
lité, la paix et I’égoisme, la paix et la mort. J’ai découvert, en
résumé, que c’est dans la guerre que toutes les nations ont pris
conscience de leur valeur et de leur force intellectuelle ; qu’elles
ont été nourries par la guerre et ruinées par la paix, instruites
par la guerre et trompées par la paix, éduquées par la guerre et
trahies par la paix; en un mot qu’elles avaient vécu dans la
guerre pour mourir dans la paix. »

Aprés les hommes de pensée, les hommes de guerre. La
vision expérimentale des champs de bataille les a laissés sous
une impression d’admiration plutot que d’eftroi. Presque tous
tiennent le méme langage ; rien ne nous autorise & infirmer leur
témoignage sous le prétexte qu’ils sont juges en leur propre cause.
Voici deux soldats, par exemple, remarquables tous deux par
Pélévation de Desprit et du cceur, profonds connaisseurs d’hom-
mes et chez qui le soldat n’avait pas tué 'homme, le feldmaréchal
de Moltke et le général anglais sir Jan Hamilton.

Moltke écrivait, le 11 décembre 1880, au professeur Blun-
tschli: « La paix éternelle est un réve et ce n’est pas méme un
beau réve. La guerre est voulue de Dieu ; elle provoque I’éclo-
sion des plus nobles vertus, le courage, le renoncement, I’atta-
chement au devoir, la consécration et le don de la vie. Suppri-
mez la guerre et le monde s’écroule dans le matérialisme. »

Envoyé de I’Angleterre prés des Japonais sur le thédtre de la
guerre de Mandchourie, sir Jan Hamilton résume ses impres-



852 REVUE MILITAIRE SUISSE

sions dans l'avertissement que voici: « Avec notre antimilita-
risme actuel nous marchons a la remorque de la Chine. Voici
plus de mille ans que la Chine a dénoncé la guerre comme une
survivance de la barbarie. Soit | Mais qu’on se mette bien dans
la téte que le plus siir moyen de ramener notre civilisation & la
barbarie c’est de négliger la préparation de la guerre. Les man-
darins chinois, estimant le métier des armes bon pour la canaille,
en détournaient 'élite de la jeunesse. Il y a beau temps qu’ils
ont résolu les problémes que nos pacifistes modernes se flattent
-d’avoir découverts. Et le dernier mot de tout cela, c’est qu’au-
jourd’hui la Chine, impuissante comme un Prométhée entre les
serres de l'aigle, voit ses meilleures provinces ravagées par les
armées étrangéres et commence a se rendre compte qu’elle pour-
rait bien étre 'enjeu du combat. »

I’Eglise du moyen dge a professé au sujet de la guerre des
doctrines qui ne manquent pas d’intérét. Je vous fais grice de
toutes les subtilités et de toutes les interprétations arbitraires
auxquelles se sont livrés les théologiens de I'époque a propos des
textes bibliques. Je ne retiens que celle-ci: se fondant sur la
déclaration du Christ en réponse a Pobservation des disciples :
Vois, Maitre, il v a ici deux épées! « Cela suffit », leur dit-il,
’Eglise a statué¢, au nom de Dieu, deux autorités dépositaires
de la totalité du pouvoir, lautorité spirituelle contiée au pape et
a ses évéques pour formuler le droit, et Pautorité temporelle
exercée par I'empereur et ses suzerains pour exécuter le droit.
Tout allait pour le mieuxtant que les deux pouvoirs marchaient
d’accord, comme ce fut le cas sous Henri Il et le pape Benoit.
Quelle misére par contre et quels désastres quand ils en venaient
a croiser le fer ; ou quand un Grégoire-le-Grand, abusant de la
parole du propheéte : « Malheur soit a celui qui retiendra son
épée de répandre le sang ! » la brandissait furieusement surla téte
de Pempereur pour l'exciter a la guerre. Cest ainsi qu’au cours
des siécles on s’est ingénié de mille maniéres a expliquer et a
justifier la guerre, tandis que les masses populaires ne cessaient
de voir en elle le mal par excellence, un mal dont le nom seul
comme celul de la peste, remplissait d’épouvante. Combien sou-
vent le cri de peuples, de siécles entiers n’a-t-1l pas imploré du
ciel la délivrance de ce cauchemar? Et que d’efforts on a tentés,
plus ou moins sincérement, pour dompter le monstre ou pour le
supprimer !



L' ARMEE ET LE CHRISTIANISME 853

L’une des plus curieuses de ces tentatives partit, au XI® sie-
cle, du clergé de la France méridionale. Elle re¢ut Papprobation
du pape Urbain II et porte, dans Ihistoire de I'Eglise, le nom
de 7réve de Dieu. 1l s’agissait de remédier a la misére crois-
sante causée par un état de guerre endémique, d’en finir avec la
situation chaotique qui en résultait et d’assurer a la chrétienté
les avantages de la paix, ne flt-ce que pendant le temps du
caréme et des grandes féles religieuses. Cet effort n’a pas été
tout a fait stérile. Le peuple salua la Tréve de Dieu comme un
bienfait céleste, et bien que ses résultats immédiats ne fussent
pas de longue durée, elle contribua tout au moins & adoucir les
mceurs de la guerre. Mais n’est-il pas significatif que dans le
méme temps ou le concile de Clermont décrétait obligatoire pour
I’Eglise enti¢re le respect de la Tréve de Dieu, il déclarait la
guerre aux infideles et donnait le branle & la premiére croisade?
La suspension de la procédure pénale et des poursuites juridi-
ques pendant les jours fériés est I'actuelle et derniére survivance
de la Tréve de Dieu.

De trés bonne heure I'aspiration a la paix générale a fait
surgir I'idée d’une Monarchie universelle, a laquelle, sous l'ac-
tion du principe des nationalités, s’est substituée dans la suite
I'idée d’une Confédération des Etats.

Origéne déja entrevoit la possibilité d’instaurer ici-bas la
paix définitive, le Rovaume de Dieu lui-méme, sous les espéces
de U'/mperium mundi, dont 'empire romain lui fournissait le
prototype.

Peu aprés, c’est un empereur romain en personne, un empe-
reur paien, Valére Probus,qui s’avise de faire de son sceptre im-
périal un instrument de pacification universelle. Ayant, par des
guerres incessantes, reculé indéfiniment ses frontiéres et solide-
ment établi son pouvoir, il se crut le maitre de toute la terre, a
Pabri désormais de toute surprise et pensa le moment venu de
mettre bas des armes devenues inutiles. La Chronique Augus-
tine lui préte ce propos: « On ne forgera plus d’armes, et la
population sera libérée de toute prestation militaire ; le beeuf et
le cheval seront voués aux travaux de la paix. Plus de batailles,
plus de captifs, la paix partout et 'armée sans emploi. » Probus
n’oubliait qu’une chose, c’est. qu’il avait ramassé sa couronne
sur les champs de bataille. Ses fi¢res cohortes n’étaient pasd’hu-
meur a échanger les loisirs des camps contre d’humiliantes cor-



3H4 REVUE MILITAIRE SUISSE

vées en Egypte, en Asie Mineure, en lllyrie ou ailleurs. Et
quand celui qui les avait si souvent menées a la victoire
vint leur proposer de se livrer aux vulgaires besognes des
champs, elles se retournérent contre lui et le frappérent de leurs
armes (282). « Probus, remarque Jahn, pava de sa vie I'étrange
ambition qu’il avait eue, lui, empereur d’un peuple guerrier, et
que 1500 ans plus tard, le prisonnier de Ste-Hélene devait con-
cevoir a son tour, de fonder la paix définitive par le moyen de
la monarchie universelle. »

Le souvenir de Probus le pacifiste était encore vivant a 'épo-
que de la guerre de Trente Ans; le poete . von Logau l'évo-
quait avec mélancolie dans une chanson : « L’empereur Probus
se donna beaucoup de mal pour faire tomber les armes. Hélas,
dans nos temps de misére, qui nous rendra 'empereur Probus?»

Ce réve d’apaisement par la monarchie universelle exerca son
attrait longtemps encore apreés Probus, sur Dante, entre autres,
qui lui préta le prestige du génie; le grand pocte, dans son
auvre de début @ De Monarchia, assigne a I'empereur, hé-
ritier des Césars, le role de pacificateur mondial. Mais ce fut
surtout la papauté du moven dge qui, des siécles durant, ne
cessa de revendiquer cet honneur en s’interposant comme arbitre
dans les conflits séculiers.

Le roi de France Henri IV reprit & son compte le projet de
Probus, a cette différence prés qu’il substitua le fédéralisme a
Pimpérialisme. Sous le titre de République chrétienne (1606) le
duc de Fully donna toute sa précision a I'idée royale. L’alliance
dont il dressa le plan devait comprendre six monarchies héré-
ditaires (France, Egypte, Angleterre, Su¢de, Danemark et Lom-
bardie), cinq monarchies électives (la papauté, PFempire d’Allema-
gne, Hongrie, Bohéme, Pologne) et quatre républiques (Venise,
Pays-Bas, Suisse et Italie centrale) ; on comptait que 'empire des
czars s’y joindrait dans la suite. S’inspirant des principes de
I'Edit de Nantes, la République chrétienne devait garantir I'éga-
lité entre les confessions ditférentes et la liberté du commerce;
un tribunal d’arbitrage trancherait souverainement les causes de
conflits. Mais ici, comme a l'occasion de la Tréve de Dieu, le
premier devoir qu’on imposait aux alliés en vue de la paix,
¢’était la guerre; il s’agissait avant tout autre chose d’expulser
les Turcs hors d’Europe. Ce qui préte au programme d’Henri IV
son intérét historique, c’est que pour la premiere fois on y voit



L’ARMEE ET LE CHRISTIANISME 85D

affirmé le principe des nationalités comme fondement des Etats;
seulement, ce principe, Henri IV le contredit aussitot en reven-
diquant pour siennes les Flandres et la Lorraine allemande ; il
s'attribuaitd’ailleurs sans le moindre scrupule’hégémonie au sein
de la République. Son projet contenait en outre le germe de
conflits subséquents par le fait que le monarque francais, en
compensation du « Royaume des Alpes » qui, sous le sceptre du
duc de Savoie, devait embrasser le Piémont et la Lombardie,
exigeait la cession de Nice et de la Savoie. Cette prétention est,
on le voit, bien antérieure a Napoléon 1II. Au fond, dans toute
cette affaire, le roi de France obéissait 4 un calcul intéressé ; ce
quil voulait ¢’était 'amoindrissement de la maison de Habshourg
et la suprématie francaise dans le concert européen. Grice a
’habileté de sa diplomatie son plan était sur le point d’aboutir
quand tout croula sous le couteau de Ravaillac. « Ce régicide, dit
Max Jédhn, portale coup de morta de grandes et nobles choses,
mais dans le nombre il ne faut pas ranger le royal projet de
paix perpétuelle qui était une pure utopie, L’admiration qu’il
inspirait a Napoléon III prouve tout simplement que ce dernier
était bien le mystique réveur qu’évoquent les souvenirs de Bis-
mark. »

Au début du XVIIIe siécle, en pleine effervescence d’indigna-
tion provoquée par les guerres odieuses de Louis XIV et de
Louvois, parut le fameux Projet de paix perpétuelle, dont le
cardinal Dubois disait : « (’est le réve d’un honnéte homme. »
L’auteur, Castel, abbé de St-Pierre, toujours en vue de la paix
générale, v développe le plan d’une Ligue perpétuelle des Etats,
avec tribunal d’arbitrage et Conseil exécutif. Il accepte comme
définitive la situation politique créée accidentellement par la
paix d’Utrecht; 'hégémonie francaise le laisse indifférent; il ne
réclame aucun privilége en faveur de son pays. Mais il prétend
contraindre par la force les Etats récalcitrants a entrer dans sa
Ligue, c’est-a-dire qu’il veut la paix par la guerre. A cela pres
son plan n’est qu’une réédition de celui d’Henri IV. Le ré-
sultat fut le méme, sauf qu’au lieu de tomber sous le poignard
d’un assassin, le généreux abbé sombra dansle ridicule. Leibniz,
a qui il fit hommage de son traii¢, le loue de songer a libérer les
hommes de leurs innombrables miséres, mais observe que la
seule chose qui manque & ceux-ci pour réussir dans ce noble
dessein, c’est la volonts, une ferme volonté, et conclut sur cette



8ab

REVUE MILITATRE SUISSE

note ironique : « Je vous souhaite, Monsieur, autant de vie qu’il
en faut pour golter le fruit de vos travaux. »

L’abbé de St-Pierre eut une longue vie, il mourut a 85 ans,
mais il n’assista pas au triomphe de ses idées auxquelles cepen-
dant J.-J. Rousseau préta 'éclat de son éloquence. Eut-il quel-
que part dans la constitution du Pacte de 1815 qui offre sur
plus d’un point une singuliére ressemblance avec le traité de
17137 11 se peut, mais en ce cas, le succés de I'abbé dissimule-
rait une défaite puisque la paix ne se maintint parmi les alliés
que jusqu’au moment précis ol 'un des principaux signataires
se sentit assez fort pour accaparer la suprématie au détriment
des autres.

Le fondateur de la science politique moderne, Montesquieu,
a fréquemment varié dans ses vues sur la guerre. Dans U'£sprit
des lors (1748) ot sa pensée semble avoir trouvé son expression
définitive, il 'envisage sous langle de la légitime défense; la
guerre se justifie par le motif de conservation; la guerre offensive
elle-méme puise une excuse valable dans I'accroissement exces-
sif et menacant du voisin. A ce taux-la, toute entreprise bel-
liqueuse, méme la guerre préventive réprouvée par un Bismark,
est susceptible de justification. Toutefois Montesquieu est venu
raviver I'espoir si souvent décu d’humaniser les usages de la
guerre en formulant ce principe du droit des gens que les na-
tions se doivent en temps de paix Pentr’aide et, en temps de
guerre, le moindre mal possible, sous réserve de leur intérét
bien entendu. Quant a la monarchie universelle, notre auteur
n’en attend rien qui vaille. Il se rencontre sur ce point avec les
rationalistes anglais. Le plus illustre d’entre eux, Hume, consi-
dére le rythme de la paix et de la guerre comme une loi de na-
ture; il plaisante agréablement & propos de cette nature qui
semble se jouer des hommes, les jetant un jour les uns contre
les autres, pareils a des lourdauds avinés dans un magasin de
porcelaines, quitte a ce qu’au lendemain ils se réclament de for-
midables indemnités pour les dégiats commis. Ce n’est la qu’une
boutade. Hume livre le fond de sa pensée dans ces mots : « La
guerre continuelle ferait de 'homme une brute, la paix ininter-
rompue en ferait une béte de somme. »

Au cours des luttes incessantes qui troublérent les xvne et
xviie siecles, Pattente d’un millénaire pacifique subit une éclipse
presque totale. Mais une autre ambition, plus sage, moins uto-



L’ARMEE ET LE CHRISTIANISME 857

pique, se fit jour dans les dmes généreuses, celle de limiter la
fréquence des conflits et de rendre la guerre moins meurtriére
par une réglementation appropriée. Le fameux ouvrage du ju-
riste hollandais Hugo Grotius, intitulé De jure belli et pacis,
fut le point de départ d’une évolution dont la Convention de
Genéve et le Congrés de la Haye sont 'aboutissement. Il y eut
dés lors un droit de la guerre. On ne dira plus avec les an-
ciens : «Inter arma silent leges.» Renoncant & I'espoir de sup-
primer la guerre, les légistes se borneront désormais a en fixer
les régles. Ils ont, sur cette voie, obtena des résultats positifs
que Pon eut en vain attendus du pacifisme intégral. Que I'on
compare simplement les ravages causés par la guerre de Trente
Ans, ou le traitement infligé aux prisonniers de guerre dans
Pantiquité d’une part, et d’autre part les soins prodigués aujour-
d’hui aux soldats blessés, les ménagements dont on use a I'égard
delapopulation civile, et 'on pourra mesurer le chemin parcouru.

Mais n’allez pas croire que l'utopie pacifiste ait cessé pour
autant de hanter les esprits. Abandonnée par les spécialistes du
droit elle trouva du renfort dans les régions de la pensée pure.
Les circonstances politiques parurent un instant lui sourire. Le
xvine siécle, avec ses querelles de diplomates en chambre, avec
ses guerres de plume aussi futiles dans leur objet qu’insigni-
fiantes dans leurs résultats, sembla fournir la preuve qu’il n’est pas
de conflit qui ne se puisse résoudre a l'amiable. Telle fut la
grande illusion de Hant dans son Essac philosophique sur la
patx perpétuelle. L’événement ne tarda pas a dissiper son beau
réve et 'épopée napoléonienne vint infliger par le contraste un
sanglant commentaire 4 son traité de paix. On a peine a com-
prendre quun homme pareil ait pu s’exposer au démenti
flagrant de Dexpérience et des évidences historiques. Je ne
reléve que ses trois conclusions finales. Et voici la premiére :
« La forme constitutionnelle de I’Etat doit étre républicaine. »
Il faut en vérité tout ignorer de I’histoire pour avancer que la
forme républicaine soit une garantie de paix. Quelles guerres
furent plus barbares que celles des républiques grecques? Ne
sait-on pas que pendant les 700 ans que dura la république
romaine, le temple de Janus ne fut fermé qu’a deux courtes
reprises ? Et la guerre de Sécession, aux Etats-Unis d’Amérique,
n’a-t-elle pas été conduite au mépris de toutes les régles mo-
dernes et de tout souci d’humanité ? _

La seconde conclusion est la suivante : « Seule, I'alliance fédé-



Sa8 REVUE MILITAIRE SUISSE

rative des Etats permeltra la constitution du droit des gens. »
Kant s’est au début laissé séduire par la vision d’une république
mondiale. Plus tard, au moment de poser les bases métaphysi-
ques de sa science du droit, il se borne a préconiser I'alliance
des peuples, une confédération ouverte dans le genre des Am-
phyctionies grecques. Mais ot Kant a-t-il donc vu que ces grou-
pements de peuplades apparentées par le voisinage et la race
alent jamais prévenu les guerres de nationalités ou les aient
seulement rendues plus rares et plus humaines? Il ne fut pas
plus heureux avec son idée d'un tribunal d’arbitrage venant
couronner son édifice fédératif. 4

Enfin, dans sa troisicme conclusion, notre philosophe raméne
le droit international privé a la pratique d’une hospitalité
universelle. Sur ce point, on le voit, il demeure bien en deca des
résultats acquis. Ce droit a hospitalité fait pauvre figure au
regard du droit d’établissement aujourd’hui consacré par la
législation de la plupart des nations civilisées.

Kant est fermement convaincu que la paix perpétuelle est un
idéal progressivement réalisable. Illusion ou vérité, je l'ignore,
mais il est certainement dans U'erreur lorsqu’il fait dépendre la
paix d’une contingence extérieure telle que la forme constitution-
nelle de I'Etat. |

A la fin des campagnes de Napoléon, les peuples exténués
demandaient grice. Les princes de la Sainte-Alliance s’occupe-
rent activement a leur rendre la paix. Mais par quel moyen?
Leur embarras méme démontre I'inanité des procédés de pacifi-
cation proposés jusque-la. Cest alors qu’on vit la préoccupation
pacifiste subir un nouvel avatar; elle envahit la littérature et fit
irruption dans les congrés. Cette orientation nouvelle eut pour
initiateurs d’un coté Cobden, qui le premier soutint, sans succes
d’ailleurs, dans le parlement anglais, le principe de la non-inter-
vention, et de 'autre le forgeron américain /lihn Burrit, I'apo-
tre du rapprochement fraternel des peuples par la démocratie.

Les hommes dont nous avons parlé jusqu’ict ont abordé la
question de la guerre du point de vue humanitaire bien plus
que par son coté spécifiquement religieux. La question qui, pour
nous, prime toutes les autres, la question capitale des rapports
du christianisme avec la guerre, ils I'ignorent ou ne la traitent
qu’incidemment.

Nous allons essayer de la résoudre en la placant tout d’abord
a la lumiére de 'histoire.



L’ARMEE ET LE CHRISTIANISME 3HY

La loi judaique sous I'ancienne alliance tolérait, disons plus,
ordonnait la guerre; le fait échappe a toute contestation. C’est
sur I'ordre de son Dieu qu’lsraél s’est emparé, au prix de com-
bats sanglants, du territoire de Canaan. Depuis lors, il est vrai,
le peuple élu s’est abstenu de toute guerre de conquéte; il s’est
borné a défendre ses frontiéres. S’il lui est arrivé de faire des
incursions chez ses voisins c¢’était contraint par les nécessités
stratégiques de la défense; en effet, on savait, il y a 3000 ans
aussi bien qu’aujourd’hui, que le succés est & celul qui prend
Pavance et que loftensive est la condition de la victoire. Mais,
de toutes fagons, offensives ou défensives, les guerres d’Israél
étaient les guerres de I’Eternel. Jéhovah est le Dieu des armées,
c’est lui qui dispose de la victoire. « Epée de I’Eternel et de
Gédéon! » A ce cri de ralliement, Israél se dressait, invincible
et défiait les paiens impudents qui tentaient de profaner la
Terre-Sainte. Ce n’est pas a dire que le peuple juif n’ait pas en-
treva dans I'avenir I'avénement d’une ére pacifique. Mais son
robuste bon sens I'a préservé des réveries amollissantes; il a su
comprendre qu’a moins d’une transformation radicale, le monde
attendrait longtemps encore l'accomplissement de la promesse
prophétique : « De leurs glaives ils forgeront des hoyaux et de
leurs lances des serpes; une nation ne tirera plus I'épée contre
une autre nation et 'on n’apprendra plus la guerre » (Esaie,
ch. I, v. 4). |

Le christianisme changea tout cela. Je veux bien que ni le
Christ, ni les apdtres n’ont expressément réprouvé la guerre.
Mais deés le n® siécle, on voit se dessiner un courant d’idées
manifestement défavorable aux choses militaires; on oppose la
guerre et 'amour du prochain. Le chef avéré de ce parti, 7er-
tullien, fils d’un officier romain, interdit aux fidéles, en méme
temps que le service militaire tout emploi dans I'administration
paienne. Obstinés dans leur exclusivisme, Tertullien et les Monta-
nistes rompirent avec I’Eglise qui, dans sa majorité, demeurait
attachée a la doctrine de St-Paul et pratiquait la soumission a
I'autorité, méme en cas de guerre. Aux yeux des sectaires, les
seules armes permises au chrétien sont les armes du Christ, son
unique étendard ’étendard de la croix; 'obéissance intégrale, il ne
la doitqu’a son divin chef. Dans le méme esprit que Tertullien,
Origénesoutient que le fidéle ne peut étre a la fois prétre et soldat.
Qu’il se borne a prier pour empereur et ses concitoyens; ses



860 REVUE MILITATRE SUISSE

prieres vaudront mieux que des coups d’épée. Outrant sa pen-
sée, Tertullien va jusqu’a déclarer que I’Etat romain lui est tota-
lement indifférent. Quoi d’étonnant si le gouvernement, sortant
de son impassibilité dédaigneuse, a sévi sans pitié contre ces dé-
tracteurs fanatiques des institutions établies? La virulence des
persécutions pendant les premiers siécles de I’'Eglise est imputa-
ble au double fait que ’ensemble des chrétiens refusa de rendre
les honneurs divins a la personne impériale et qu'un trop grand
nombre se dérobérent & leurs obligations militaires. Rome ne
pouvait se passer de ses légions, et bien qu'a l'avéenement
d’Auguste ont eit fermé les portes du temple de Janus, I'empire,
¢'était la guerre comme la république et comme la royauté.
L’Eglise a répudié 'hérésie montaniste. Ce faisant, elle ne se
rendit coupable ni d’une infidélité & la morale évangélique ni d’un
liche accommodement aux mceurs paiennes. Non, elle restait dans
la ligne de la saine orthodoxie. Nous en avons pour garants
deux illustres docteurs, Ambroise et Augustin, qui se rencon-
trent pour affirmer que ce n’est pas un péché de faire la
guerre sous la conduite d’un chef infidéle ; il faut obéir & I'au-
torité établie par Dieu et le chrétien qui combat pour sa patrie
fait ceuvre méritoire.
Colonel-commandant de corps pE SPRECHER.
(A suwre).



	L'armée et le Christianisme

