
Zeitschrift: Rivista militare della Svizzera italiana

Herausgeber: Lugano : Amministrazione RMSI

Band: 73 [i.e. 74] (2002)

Heft: 1

Artikel: Jean-Jacques Rousseau e la pace perpetua

Autor: Ferioli, Alessandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-247588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-247588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques Rousseau
e la pace perpetua
Alessandro Ferioli, prof, ordinario di lettere, dirigente vicario dell'Istituto Superiore «Leopardi» di Bologna

Alla base della
ricerca di una via
giuridica - cioè
attraverso
organismi
sopranazionali
che limitino
o superino l'idea
di sovranità
nazionale - per
giungere a una pace
stabile e duratura
(anzi: definitiva) sta
la convinzione, che
nel secolo dei lumi
era già assodata,
secondo la quale
la guerra, alla quale
sono spinti i sovrani
per brama di
conquiste, si riveli
invece in realtà
sempre dannosa per
tutti, in quanto essa
riduce la libertà
di commercio,
manda in rovina
le industrie,
interrompe l'attività
civile della società.

// Settecento è stato notoriamente il secolo delle

utopie. Uno deipiù frequentati temi di riflessione
per ifilosofi illuministifu ilprogetto di una «pace

perpetua» da raggiungere attraverso un governo
mondiale. Che cosa rimane oggi della gloriosa

tradizione di quel «pacifismo giuridico»?

Introduzione

Gli ultimi decenni del Novecento hanno fatto registrare

un aumento considerevole deUa complessità deUe

relazioni internazionali; cosa che, a causa anche
deUa simultaneità deUe comunicazioni e deU'informazione,

ha portato sempre più nazioni alla
consapevolezza che esistono problematiche di rilevanza
mondiale (come il controUo e l'uso deUe risorse del

pianeta, lo squiUbrio deUe ricchezze e l'imperiaUsmo
economico, i disastri ambientati e il mantenimento
deUa pace neUe aree più critiche del mondo, per
citarne alcune soltanto) che impongono atteggiamenti
e decisioni poUtiche non più individuali, di ogni
singolo stato, ma bensì comuni e approvate nell'ambito
di ampie aggregazioni sopraistituzionati. A tutto ciò si

aggiungono inquietanti segnali provenienti daU'Ame-

rica Latina, forieri forse di un prossimo coUasso di
queUa «classe media del mondo» che sembra essere
la prima vittima grave deUa globaUzzazione.

Il pacifismo e le idee di pace, dunque, si ripropongono
e s'impongono oggi aUa nostra attenzione con

imperativi non più eludibili. Tra questi mi pare di potere
senz'altro indicare l'urgenza di giungere a soluzioni
efficaci e largamente condivise, e al tempo stesso il
carattere universale del problema, che non consente

più a nessuno di sentirsene dispensato in ragione
deUa sua tradizione neutraUstica e regionalistica.
Il Settecento, che è stato il secolo delle rivoluzioni e

deUe utopie, queUo che ha maggiormente insistito sul

tema dell'aspirazione alla feUcità, sia sul piano
individuale che coUettivo, annovera una cospicua produzione

filosofico-letteraria intorno ai progetti di pace
perpetua, che nel corso deUa prima metà ha visto uno
dei suoi migUori risultati in un trattato, apparso per
la prima volta nel 1711, ad opera deU'abate di Saint

Pierre, Charles-Irénée Castel [1658-1743], nel quale
l'autore - che aveva acquisito una importante
esperienza come segretario del ministro plenipotenziario
francese ai negoziati preliminari deUa pace di Utrecht

- cercava di individuare le condizioni che potessero
condurre aUa costituzione di una sorta di «lega deUe

nazioni», in grado di discipUnare le contese fra gti
stati e di contenerle aU'interno di una dialettica

diplomatica, così da non lasciarle sfociare in guerre.

Il pensiero di Saint Pierre proseguiva, riguardo al

fine, suUa medesima strada di queUo del duca di SuUy,

Maximitien de Béthune [1560-1641], il quale nei

suoi Mémoires scritti nel 1638, in un'Europa ancora
insanguinata daUa guerra dei Trent'anni, aveva avvertito

l'esigenza di realizzare una repubblica federale

europea, retta da un unico governo ispirato aUa

morale religiosa. Peraltro, appariva ancora particolarmente

significativa in quel tempo l'esperienza potitica

(questa volta concreta, per quanto poco duratura)
che verso la fine del Seicento Wiltiam Penn [1644-
1718] era stato in grado di condurre daU'altra parte
deU'Oceano, reatizzando, a partire daUa colonia da

lui fondata (la Pennsylvania) una specie di confederazione

non armata che aveva stabiUto cogli indiani
del nord America rapporti essenzialmente improntati
alla non violenza. Il «santo esperimento» - come egli
lo definiva - naufragò alfine su alcune proposte di

legge per migliorare le condizioni degli indiani e dei

negri, ma di esso restava l'idea di un «parlamento
universale» nel quale trovassero posto delegati di tutti

i paesi, in numero variabile e proporzionato aUa

grandezza deUe rispettive nazioni.

Il contributo di Rousseau

Seguendo dunque ü percorso aperto dagU scrittori
citati, anche U filosofo Jean-Jacques Rousseau [1712-
1778] offrì aUa problematica pacifistica U proprio
contributo, con un Jugement sur le Projet de paix
perpétuelle (1758) e un Extrait du Projet de paix
perpétuelle de M. l'abbé de Saint Pierre (1761), nei

quati in forma di commento aU'opera di Saint Pierre
(ma con una originaUtà e profondità di pensiero taU

da finire col mettere in luce molti aspetti che nel
modeUo erano soltanto abbozzati) prefigurava la futura
costituzione di una confederazione europea.
AUa base deUa ricerca di una via giuridica - cioè
attraverso organismi sopranazionati che limitino o

superino l'idea di sovranità nazionale - per giungere a

una pace stabüe e duratura (anzi: definitiva) sta la
convinzione, che nel secolo dei lumi era già assodata,

secondo la quale la guerra, aUa quale sono spinti
i sovrani per brama di conquiste, si riveli invece in
realtà sempre dannosa per tutti, in quanto essa riduce

la libertà di commercio, manda in rovina le industrie,

interrompe l'attività civile deUa società.

Ad ispirare l'idea di un governo sopranazionale -
ovvero al di sopra deU'autorità dei singoU sovrani - fu
sicuramente il tradizionale modeUo filosofico suU'o-

rigine deUo «Stato», inteso dagU iUuministi (e tra i

primi Hobbes e lo stesso Rousseau) come un pro-

32 Rivista Militare - numero 1 - gennaio/febbraio 2002



dotto artificiale, derivato da una libera scelta degU

uomini i quati, dopo essersi resi conto che lo «stato
di natura» (cioè l'anarchia, la vita senza leggi) equivale

aUa supremazia del più forte sul più fragile,
avrebbero deciso di Umitare le proprie Ubertà sfrenate

conferendo certi poteri a una autorità superiore,
incaricata di amministrare alcuni aspetti deUa vita
della comunità, come ad esempio la giustizia,
disponendo anche di una forza adeguata per imporre le

proprie disposizioni. Tale modeUo (che a giudizio dei

filosofi iUumimsti aveva dato vita aUo «Stato»,
consentendo in tal modo ai cittadini una vita più pacifica
attraverso un'opportuna regolamentazione dei

rapporti interpersonaU) avrebbe potuto essere trasferito

con successo neU'ambito poUtico, così da dare vita a

una confederazione sopranazionale aUa quale i vari
sovrani affidassero taluni compiti, rinunciando
volontariamente a una parte deUe proprie Ubertà e

legandosi fra loro con un «patto» analogo a queUo che

unisce i cittadini di uno stato.

I risultati da conseguire attraverso una confederazione

europea sono secondo Rousseau sostanzialmente

due. In primo luogo è indispensabüe che la confederazione

divenga a tal punto estesa che nessuna
potenza rifiuti di farne parte, ed è altresì necessario che

essa presenti al contempo caratteristiche di stabilità

potitica che la rendano durevole nel tempo, evitando
che gti stati vi aderiscano o se ne aUontanino in base

ai loro interessi contingenti. In secondo luogo è

necessaria l'istituzione di un «tribunale giudiziario»,
ovvero di un organismo sopranazionale che stabilisca

leggi e regolamenti vincolanti per tutti i paesi membri
deUa confederazione, e possieda altresì adeguati
strumenti coercitivi (cioè una forza müitare) per fare

rispettare le decisioni assunte.

II progetto prevede la realizzazione dei cinque artico-
ti seguenti.
Il «primo articolo» prescrive che l'aUeanza stabilita
fra i capi di stato sia perpetua e irrevocabÜe, e che

periodicamente si tengano congressi per affrontare e

risolvere le controversie internazionali. In effetti l'idea
di dirimere le crisi fra stati attraverso conferenze
periodiche ebbe come è noto una certa fortuna neUa storia,

e trovò una prima applicazione nel Congresso di
Vienna del 1814-15, che portò aUa stipulazione deUa

Santa AUeanza e deUa QuadrupUce AUeanza, aventi lo

scopo di sostenere con la forza mititare le deliberazioni

del Congresso. Tuttavia, è evidente che ü fine di
tale potitica «dei congressi» non era tanto queUo di
realizzare una pace perpetua basata su un governo
mondiale, quanto piuttosto di istituire e mantenere un
equiUbrio fra le potenze europee che si fondasse sullo

status quo preesistente: in altre parole, lo
strumento solidaristico aveva come obiettivo una poUtica

comune di difesa degti interessi dei sovrani legittimi,
volta a neutraUzzare movimenti e idee rivoluzionari,
più che a tradurre in atto le veUeità irenistiche dei
filosofi del Settecento. I motivi per i quali la confederazione

deve essere irrevocabüe sono chiari: uno stato

che non riuscisse a fare accettare dalla comunità in¬

ternazionale le proprie ragioni e comportamenti,
potrebbe decidere di uscire daU'aUeanza dopo esservi

opportunisticamente entrato e rimasto sino a quel
momento per vedere tutelati i propri diritti.
Il «secondo articolo» prevede la specificazione del

numero degti stati i cui ministri avranno diritto di voto

aUa dieta, il periodo di reggenza deUa presidenza
deUa dieta e le modaUtà di alternanza dei rappresentanti

deUe diverse nazioni aUa presidenza stessa.

Il «terzo articolo» stabiUsce che la confederazione

garantirà agti stati (o meglio, ai sovrani) aderenti la
loro integrità territoriale, in base ai possedimenti
all'atto deU'adesione alla confederazione. StabUendo

una volta per tutte i diritti territoriaU di ciascuno stato,

nonché le modalità di successione dei sovrani per
via elettiva o ereditaria, il Progetto mette al riparo da

conflitti di conquista, sottoponendo comunque ogni
pretesa da parte di un qualunque stato alle decisioni
deUe confederazione.

Il «quarto articolo» impone di specificare i casi in cui
un aUeato che violasse U trattato possa essere messo
al bando deUa comunità e considerato nemico
pubbUco: ciò avverrebbe in particolar modo se rifiutasse
di dare attuazione aUe deüberazioni deUa dieta o

intraprendesse azioni o preparativi di guerra. Si tratta in
effetti di un punto cruciale, in quanto investe la
questione, delicatissima, deUa coattività deUe decisioni
deUa comunità internazionale, che Rousseau liquida
forse un po' troppo sbrigativamente, stabüendo che

gti stati aderenti attuino congiuntamente un'offensiva

armata contro ogni stato messo al bando, sino a quando

questo non si sarà arreso e non avrà dichiarato di

Il prof. Alessandro Fe-

rioli è nato a Bologna
nel 1971, e si è diplomato

al Liceo Classico

Statale "Minghetti" di
Bologna. Il prof. Fe-

rioti ha al suo attivo

una settantina di pub-
bUcazioni di storia
miUtare, storia medievale,

storia deUa veterinaria,

letteratura
itaUana, letteratura greca,

filosofia e

tecnica/normativa scolastica.

È da tempo coUa-

boratore di molte riviste,

fra cui "Quaderni
medievali", "Rivista

Aeronautica" (periodico

deUo Stato

Maggiore deU'Aeronauti-

ca), "Rivista MiUtare"

(periodico deUo Stato

Maggiore deU'Esercito),

"NATO a Verona"

(rivista ufficiale del
Comando FTASE), "La
rivista deUa scuola",
"Libero insegnamento".

S
Jean-Jacques j

Rousseau \

KiV-1 f„'.K,»\

Rivista Militare - numero l - gennaio/febbraio 2002 33



In una forma
di siffatto governo
sopranazionale
Rousseau ricerca
i vantaggi di una
grande potenza,
robusta e in grado
di difendersi
dall'esterno con
la sola forza della
«deterrenza»;
ma anche quelli
di un piccolo stato
- come la Lega
Elvetica - capace,
proprio per le sue
ridotte dimensioni,
di realizzare una
democrazia quasi
diretta, nella quale
la volontà dei
governanti coincida
perfettamente
con quella dei
governati, essendo
espressione diretta
di questa.

accettare le leggi deUa comunità. Rimane però aperto
il problema deUa libertà: l'imposizione forzata del
volere deUa comunità nei confronti di uno stato
corrisponde infatti aUa violazione deUa libertà di quel
popolo, e d'altra parte nuUa ci assicura dal sospetto che

le decisioni deUa comunità (unica detentrice della
violenza legale) nascondano dietro di sé la volontà
deUe nazioni più potenti. QueUo dei poteri è in effetti

un tasto dolente che anche Immanuel Kant lasciò senza

soluzione nel suo trattato Per la pace perpetua
(1795), non prevedendo per l'ipotetica confederazione

alcun potere più elevato al quale conferire l'uso
deUa forza per ristabilire un eventuale diritto leso. La

conseguenza potitica di queste osservazioni è di portata

tale da mettere irrimediabilmente in discussione

la credibiUtà e la ragione d'essere deUa confederazione:

senza libertà non è possibüe l'esistenza deUa

confederazione, aUa quale difatti si accede liberamente
attraverso un patto derivante dalla volontaria rinuncia di
farsi guerra; ma ü rispetto assoluto deUa «Ubertà» degti

altri toglierebbe poi di fatto aUa confederazione la

possibilità di servirsi di adeguati strumenti coercitivi
(sarà sufficiente ricordare, a tale proposito, i tentativi
falUmentari operati daUa Società deUe Nazioni nel

1935 per impedire l'aggressione aU'Etiopia da parte
deU'Itatia, che avvenne comunque, neUa riprovazione
deU'opinione pubbUca mondiale, e nonostante
l'embargo decretato daUa Società). Le attribuzioni giuridiche

del «senato» europeo dunque dovrebbero essere

pressappoco queUe di una Corte permanente di
arbitrato, ma anche al tempo stesso di una Corte internazionale

di giustizia; e le sue funzioni dovrebbero

riguardare tutte le forme di controversie, con
conseguente ampia facoltà di ingerenza neUa poUtica interna

degti stati aderenti: la mediazione tra due litiganti;
il giudizio; la proscrizione daU'unione dei disubbidienti

(non escludendo facoltà di intervento in
presenza di guerre civUi o rivoluzioni).
Il «quinto articolo» - che è anche l'ultimo - regola le
modaUtà di legfferare da parte deUa dieta europea
secondo maggioranza, stabilendo però che i cinque
articoli che stiamo passando in disamina non possano
in futuro essere modificati se non col consenso
unanime di tutti i confederati, dal momento che essi, pur
neUa loro essenzialità, rappresentano una sorta di
«carta costituzionale» della confederazione.

L'esempio della
Confederazione Elvetica

In una forma di siffatto governo sopranazionale
Rousseau ricerca i vantaggi di una grande potenza,
robusta e in grado di difendersi daU'esterno con la
sola forza deUa «deterrenza»; ma anche queUi di un
piccolo stato - come la Lega Elvetica - capace, proprio

per le sue ridotte dimensioni, di realizzare una
democrazia quasi diretta, neUa quale la volontà dei

governanti coincida perfettamente con queUa dei

governati, essendo espressione diretta di questa. Con¬

formemente alla sua convinzione in base alla quale
«il governo democratico si addice ai piccoU stati»

(Contrat, III 3), l'istituzione ideale per Rousseau
sarebbe la città-stato sul modello deUa polis greca o
deUa Roma repubblicana, dove l'esercizio del potere
risulta sottoposto aUa verifica praticamente immediata

da parte deU'assemblea popolare; cosa che, a suo

giudizio, stava avvenendo anche ai tempi suoi neUa

città di Ginevra e neUe istituzioni cantonali svizzere.

Le origini ginevrine di Rousseau portano dffatti un
ulteriore e qualificante contributo aUa definizione deUa

sua ipotesi di confederazione; un apporto che neUa

sua opera riaffiora continuamente come una
preoccupazione forte: l'esigenza cioè di salvaguardare

sempre i diritti deUa «piccola patria», deUe identità

più profonde e ataviche dei popoU, come unica
condizione per poter costruire un'Europa federale (che

oggi ci piacerebbe di pensare come una «umanità
federale») rispettosa tuttavia deUe singole patrie e dei

regionaUsmi. Sono infatti le istituzioni nazionali (dalla

forma di governo aUa cultura, sino aUe tradizioni

popolari) a plasmare il carattere di un popolo,
rendendolo veramente se stesso e inducendolo a riconoscersi

nei valori e nelle abitudini sue proprie; da ciò

- e soltanto da ciò - deriva l'amore patrio.
GU utopisti del Settecento furono sempre piuttosto
ostiti aU'idea di un esercito permanente, per queUa

moltepUcità di ragioni che aUora erano ben diffuse:

l'impossibiUtà etica per l'uomo di fare il militare
professionista, dal momento che tale condizione induce

troppo facilmente a veUeità di conquista e di dominazione;

la possibilità che l'esercito regolare venga
impiegato neU'ambito deUa potitica interna, per sostenere

faziosamente un partito a scapito di altri, o per
fare prevalere l'esecutivo sugli altri poteri; il costo
eccessivo deUe truppe regolari di contro aU'economi-

cità deUe milizie cittadine.
L'esercito auspicato da Rousseau è invece quello sul

modeUo svizzero, che il filosofo descrive così: «In
Svizzera ogni privato che si sposa è obbligato ad

essere provvisto di un'uniforme che diventa la sua
tenuta festiva, d'un fucile di un certo calibro, e di tutto

l'equipaggiamento da fantaccino, e viene iscritto nella

compagnia del suo quartiere. NeU'estate, la domenica

e i giorni festivi, queste milizie vengono esercitate

secondo l'ordine dei loro ruoti, dapprima per
piccole squadre, poi per compagnie, poi per reggimenti;

fino a che, al sopraggiungere del loro turno, si
riuniscono in campagna e formano successivamente dei

piccoli accampamenti in cui vengono addestrate in

tutte le manovre che spettano aUa fanteria. Finché

non si spostano dal loro luogo di residenza, i
componenti, poco o nuUa distolti dal loro lavoro, non
percepiscono nessuna paga, ma appena muovono in

campagna ricevono il rancio, sono al soldo dello Stato

e a nessuno è permesso di mandare un altro al

proprio posto perché ciascuno deve fare personalmente

il suo addestramento e tutti devono prestare
servizio» (Considérations sur le gouvernement de

Pologne, cap. XII).

34 Rivista Militare - numero I - gennaio/febbraio 2002



Secondo ü ginevrino il migliore indizio deUa gioventù
e della gagUardia di un popolo è proprio l'esercito di
mitizia: «tutti i cittadini sono soldati in tempo di guerra

e in tempo di pace non ci sono più soldati»

(Frammenti sulla guerra, n. 3). Aggiungiamo anche

un'ulteriore considerazione di forte attualità, suUa

grande importanza che Rousseau attribuiva aUa

considerazione sociale deU'esercito di miUzia: affinché ü

sistema funzioni, è difatti indispensabile che il cittadino

che serve la patria e fa il proprio dovere goda di

prestigio e di rispetto da parte deUa opinione pubbUca,

che avverta intorno al proprio operato un
consenso forte e condiviso.

Quale lezione per il presente
e per il futuro?

La confederazione secondo Rousseau è inevitabüe, in

quanto tutte le potenze europee già nel Settecento erano

a suo parere unite in queUo che egli chiamava una
«sorta di sistema», caratterizzato daUa condivisione di
valori ed elementi comuni: la tradizione giuridica, la

religione, la cultura, gti scambi commerciati, ecc. Ciò

che ai tempi suoi appariva ai più come un'utopia (e a

molti una foUia) è oggi in corso di costruzione, e la

realizzazione deU'Unione Europea sta subendo proprio

in questi anni una brusca quanto entusiasmante
accelerazione. La recente entrata in vigore deU'Euro

come moneta unica ha segnato un momento importante

neUa storia deUa integrazione europea. Si sapeva
che la rinuncia da parte dei Paesi deUa U.E. aUa

sovranità monetaria, intesa come abbandono deUa piena
sovranità nel controUo deUa potitica economica,
avrebbe rafforzato i legami fra gU stati aderenti, a tutto

vantaggio deUa coesistenza pacifica, e avrebbe al

tempo stesso accelerato U processo di unificazione; da

quindici che sono oggi, difatti, il numero deUe nazioni
aderenti dovrebbe salire a venticinque nel 2004, con
l'ingresso dei Paesi deU'Europa orientale; inoltre è

prevista la preparazione, neU'arco di un anno o poco
più, di una Carta Costituzionale europea, per la cui
elaborazione l'Itatia rivestirà un ruolo fondamentale

nel semestre in cui la presidenza deUa Convenzione

sarà ricoperta dal Presidente del Consiglio Berlusconi.

Viene quindi spontaneo chiedersi se la "lezione" di
Rousseau sia oggidì ancora attuale. Diciamo subito
che - nonostante i nostri personaU entusiasmi - uno
studio dei progetti settecenteschi di pacifismo giuridico

effettuato con lo scopo di applicarti oggi, più o

meno così come furono formulati, sarebbe senz'altro

poco proficuo, tanto diverse sono le condizioni che ci

si presentano attualmente. Tuttavia, dal progetto di
Rousseau, daUe Considerazioni che egli scrisse per
un'idea di governo in Polonia, e persino dal suo
epistolario personale, emerge sempre queUa preoccupazione

aUa quale già abbiamo fatto cenno: la difesa
deUe «piccole patrie». NeU'Europa odierna le piccole

patrie, intese come regioni tenacemente attaccate
aUe proprie autonomie, esistono ancora, grazie al

cielo. Da decenni, con la forza deUa poUtica (e
talvolta purtroppo anche con queUa deUe armi) i Paesi

Baschi, la Catalogna, la Gatizia, ü GaUes, la Scozia, la

Corsica, la Bretagna, i vaUoni e i fiamminghi belgi
continuano ostinatamente a rivendicare la propria
autonomia, che l'U.E. invero non sembra avere alcuna

intenzione di valorizzare.

Ma «la piccola patria - ha ricordato di recente Nicola

Matteucci sul Giornale del 19-2-02 - svolge una du-

ptice funzione: da un lato contro la globalizzazione
difende i costumi, le consuetudini, lo stile di vita, U cibo

propri deUa gente che vi abita. Ogni città, anche

piccola, difende la sua banda, che esprime i valori deUa

comunità. DaU'altro lato la piccola patria serve a

sottrarre aUa burocratica e centratistica Commissione
poteri assai ridicoli: essa vuole stabilire ü diametro deUa

frutta e deUa verdura e ancora se ü nostro lardo di
Colonnata si può mangiare soltanto in ItaUa». La

coesistenza di un governo deUa U.E. forte, con poteri autentici

ma Umitati ai campi di interesse essenziali, e di
piccole patrie custodi deUe tradizioni locati ed espressioni

di un vero pluraUsmo, sono dunque possibili; ciò
che bisogna comprendere (e che Rousseau a nostro

giudizio aveva ben chiaro) è che un governo deUa U.E.

deve essere qualcosa di molto diverso da una replica
su scala più vasta del modeUo di «stato sovrano».
Concludiamo infine con le parole usate dal ginevrino
in apertura del suo Giudizio sulprogetto, neUa

certezza che esse condensino efficacemente ü significato
etico di una incessante ricerca deUa pace attraverso

gU ordinamenti giuridici sopraistituzionaU; queUa

ricerca deUa pace che - secondo lo stesso Rousseau -
rappresenta l'obiettivo più degno d'impegnare un
galantuomo: «Se mai una verità morale fu dimostrata mi
sembra che sia l'utilità generale e particolare di questo

progetto. I vantaggi che risulterebbero daUa sua

attuazione e per ogni principe, e per ogni popolo, e

per tutta l'Europa, sono immensi, evidenti, incontestable

[... ] Attuare la repubblica europea per un giorno

solo basterebbe per farla durare per sempre, a tal

segno ciascuno troverebbe, attraverso l'esperienza, il
proprio vantaggio particolare nel bene comune».
Ecco ü vero nodo gordiano che l'uomo di questo
nostro Secolo ha finalmente la possibilità di sciogtiere:
reaUzzare il "bene comune", individuando e riconoscendo

in esso il proprio vantaggio personale; o

comunque una convenienza maggiore di altre più
incerte ed effimere. Sembra facile almeno quanto la
quadratura del cerchio. ¦
Bibliografia essenziale

M.G. Bottaro Palumbo, R. Repetti (a e. di), Gli orizzonti della

pace. La pace e la costruzione dell'Europa (1713-1995),
Genova 1996; G. Bouthoul, La pace tra storia e utopia, Roma

1976; P. Chaunu (a e. di), Lesfondaments de la paix. Des origines

au début du Wille siècle, Parigi 1993; R. Diodato, Pacifismo,

Milano 1995; L. Firpo (a c. di), Studi sull'utopia, Firenze

1978; W. B. Gallie, Filosofìe di pace e dì guerra, Bologna 1993;
I. Kant, Per la pace perpetua, Editori Riuniti, Roma 1992; J.-J.

Rousseau, Scritti politici, spec. voll. II e III, Bari 1971; S. Cotta,
Dallaguerra allapace. Un itinerariofilosofico, Milano 1989; F.

Venturi, Utopia e riforma nell'Illuminismo, Torino 1970.

La coesistenza di un
governo della U.E.

forte, con poteri
autentici ma limitati
ai campi di interesse
essenziali, e di
piccole patrie
custodi delle
tradizioni locali
ed espressioni
di un vero
pluralismo, sono
dunque possibili;
ciò che bisogna
comprendere (e che
Rousseau a nostro
giudizio aveva ben
chiaro) è che un
governo della U.E.
deve essere qualcosa
di molto diverso da
una replica su scala

più vasta del
modello di «stato
sovrano».

Rivista Militare - numero 1 - gennaio/febbraio 2002 35


	Jean-Jacques Rousseau e la pace perpetua

