Zeitschrift: Rivista militare della Svizzera italiana
Herausgeber: Lugano : Amministrazione RMSI

Band: 41 (1969)

Heft: 5

Artikel: Moventi, aspetti e conseguenze della sovversione : politico - ideologica
e economica - sociale

Autor: Locarnini, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-246049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-246049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moventi, aspetti e conseguenze della
SOVVersione (poiitico - ideologica e economica - sociale)

cap G. LOCARNINI

La sovversione é l'azione — erosiva o violenta — volta a
rovesciare un determinato ordinamento politico-sociale.
Essa poggia su determinati moventi di natura etico-morale
e economico-sociali coagolatisi in ideologie volte a giusti-
ficarne l'azione, ad accelerarne la dinamica, ad esaltarne
i fini (o i miti).

Il maggiore pensatore politico ad insorgere per primo in un’opera con-
tro l'assolutismo politico fu l'inglese Lecke. 1l coronamento della sua
opera dialettica giuntaci attraverso il suo «Saggio» costituisce, per la
prima volta nella storia del pensiero politico, la giustificazione del di-
ritto di insurrezione da parte del popolo:

«...Si innalzino pure i re fin che si vuole, si diano loro i titoli magnifi-
ci e pomposi che si é soliti dar loro; si dicano mille cose sulle loro sa-
cre persone; si parli di loro come di esseri divini, discesi dal Cielo o
sottoposti soltanto a Dio: ma un popolo maltrattato contro ogni diritto
si guarda bene dal lasciar passar un’occasione in cui possa liberarsi
dalle sue miserie e scrollare il pesante giogo che gli & stato imposto
tanto ingiustamenten».

Dopo l'individualismo autoritario sancito dall’opera di Thomas Hobbes,
I'illuminismo inglese del Settecento dava cosi all'umanita un nuovo
potente lievito del pensiero politico con l'individualismo liberale di
John Locke.

Sentiamolo ancora, in questa requisitoria contro 'obbedienza passiva,
in questa arringa eternamente valida che preannuncia nella sostanza
la «Dichiarazione dei diritti dell’'Uomon»:

«Se le persone sagge e virtuose si lasciassero andare e concedessero
tranquillamente tutto, per amor della pace, a coloro che volessero fare
loro violenza, che sorta di pace ci sarebbe nel mondo! Che sorta di pa-
ce sarebbe quella che consistesse unicamente nella violenza e nella
rapina, e che sarebbe opportuno mantenere a solo vantaggio di ladri e
chi si compiace di opprimere! Questa pace che ci sarebbe tra grandi e
piccoli, tra potenti e deboli, assomiglierebbe a quella che esisterebbe
tra lupi e agnelli, quando gli agnelli si lasciassero sbranare e tranquil-
lamente divorare dai lupi».



250

Con Locke la coscienza della dignita umana, si concretava nella neces-
sita di difenderla contro i sorprusi e le soperchierie dei privilegiati.
Con Locke prendeva cioé corpo, sia pure in forma embrionale, l'idea
della giustificata necessaria sovversione contro gli abusi del Potere.

Un secolo piu tardi, Jean Jacques Rousseau, nel «Contratto sociale»
mette nuova legna sul fuoco della sedizione che gia anticipa la ribellio-
ne dei deboli contro i forti, contro gli abusi commessi all’'ombra della
liberta:

Qual’e la vera condizione degli uomini che compongono il popolo so-
vrano? si chiede infatti I'irrequieto «citoyen de Genéve». Con la famo-
sa costatazione con la quale inizia il «Contratto sociale»: «L’'uomo € na-
to libero, e dovunque € in catene», Rousseau denuncia con tutta la sua
passione romantica, sorretta dal suo vivido ingegno, l'ineguaglianza
sociale nell’ambito della societa che si definisce libera e nell’ambito del-
lo Stato che si definisce di diritto: «Cos’e un diritto che finisce quando
cessa la forza?» si chiede. Ed ecco lo strale incendiario della sua logica
deduzione: «Se si deve ubbidire per forza, non c’é bisogno di ubbidire
per dovere». Rousseau nega in tal modo implicitamente il vincolo del
singolo individuo verso la collettivita, postula la intima liberta del
singolo, nega, soprattutto, i suoi doveri verso un potere che non sia
emanazione di quella che egli definisce «volonta generale».

Questo concetto nuovo di «volonta generale» costituisce la base di par-
tenza per un costrutto etico-filosofico, permeato di moralita, che porta
Rousseau ad elaborare una vera e propria metafisica, per non dire teo-
logia della «volonta generale». Era fatale che scivolasse verso una visio-
ne ideale, ma romanticamente utopistica della convivenza nell’ambito
di una comunita politica. Alla base del «Contratto sociale», Rousseau
pone infatti testualmente «un patto fondamentale che sostituisca una
uguaglianza morale e legittima alla disuguaglianza fisica che la natura
ha potuto mettere tra gli uomini, i quali, mentre possono essere disu-
guali in forza o in intelligenza, divengono tutti uguali per convenzione
o diritto».

Rousseau sogna insomma — e sono di nuovo parole sue — «un passag-
gio dallo stato di natura allo stato civile che produca nell'uomo un
cambiamento notevolissimo, sostituendo nella sua condotta la giustizia
all’istinto e dando alle sue azioni la moralitd che mancava loro in pre-
cedenzan.



251

Rousseau sogna in altre parole la trasformazione, la decantazione
dell’'uomo con tutti i suoi difetti, in un cittadino tutto virtu.

Trasposto dal piano etico-morale a quello politico-sociale questa uto-
pistica uguaglianza morale che, per l'essenza stessa del «Contratto so-
ciale», ha da essere considerata legittima, doveva fatalmente tradursi in
materia esplosiva. Recava in sé una carica altamente dirompente del tes-
suto economico-sociale della societa immediatamente precedente la
Rivoluzione francese.

Ne deriva infatti una tremenda responsabilita allo Stato nei confronti
dei cittadini: «Che nessun cittadino sia abbastanza ricco da poterne
comperare un altro — e infatti il terribile monito di Rousseau — e nes-
sun cittadino sia abbastanza povero da essere costretto a vendersi».

Ne deriva, per riflesso, il diritto, la legittimazione di qualsiasi azione
dei cittadini che miri a rovesciare quel Potere che s riveli incapace di
attuare il palingenetico postulato etico-politico e economico-sociale del
visionario di Ginevra.

I1 terreno per la teorizzazione vera e propria di ogni forma di sovver-
sione verso lo Stato, verso il Potere era ormai largamente dissodato.
Rousseau aveva infatti tracciato le vie maestre dell’'Unita dello Stato,
della quasi sacralita del «Tutto-sociale», della Sovranita assoluta del
Popolo, della Religione civile fondata sulla legge, quale espressione
diretta della «Volonta generale», del dualismo latente Stato-Cittadino
sovrano, dualismo alimentato e esasperato dalla sfiducia permanente
dell’Individuo nei confronti del Potere.

La via era cosi libera alle ideologie sovversive, ai vangeli dell’insurre-
zione e della rivoluzione in nome del «Terzo Stato», come infatti I’aba-
te francese Sieyes defini il Potere popolare, alla vigilia della Rivoluzio-
ne, nel suo famoso opuscolo omonimo.

Sin dalle prime righe questo «abate, cosi poco abate» ribadisce in altri
e ancor piu incisivi termini la costatazione e la denuncia che Rousseau
aveva posto come esordio del «Contratto sociale». Tre domande capita-
li, tre risposte capitali: «1. Cos’e il Terzo Stato (ossia il Popolo)? Tutto.
2. Cos’é stato finora nell’organizzazione politica? Nulla. 3. Cosa chie-
de? Di diventare qualcosa».

Una sola limpida frase dell’opuscolo ha il potere di mettere a fuoco e
efficacemente esemplificare 1'essenza della contrapposizione tra la li-
berta aristocratica (privilegiata) eretta a istituzione della societa d’allo-



252

ra, e la liberta democratica (ugualitaria), che la stragrande maggioran-
za del Popolo ormai sentiva di poter legittimamente rivendicare: «Non
si e liberi in base a privilegi, ma in base a diritti che appartengono a
tutti».

Le societa aristocratiche non vollero o non seppero pero intendere le
esigenze politico-sociale che i tempi avevano maturato e che i maggiori
pensatori politici avevano intuito e illustrato durante tutto il Settecento.
La Rivoluzione francese fu la rivoluzione della borghesia contro I'igna-
via e I'impotenza dell’«establishment» aristocratico — per usare un ter-
mine oggi ricorrente. Alle strutture dello Stato aristocratico succedette-
ro cosi le strutture dello Stato borghese.

Come lo Stato aristocratico aveva cresciuto in grembo i teorici della
rivoluzione borghese, cosi il giovane Stato borghese doveva ben presto
filiare i propri rivoluzionari. A distanza di appena mezzo secolo dalla
Rivoluzione, infatti, il «Manifesto del Partito comunista» si faceva a
sua volta il vindice degli oppressi del proletariato operaio contro 1'op-
pressione organizzata e istituzionalizzata della societa borghese: «La
societa borghese moderna, nata dal crollo della societa feudale, non
ha abolito le opposizioni di classe: non ha fatto altro che sostituire nuo-
ve classi, nuove condizioni di oppressione, nuove forme di lotta alle
antiche . .. Lotta tra classi sfruttate e classi sfruttatrici, tra classi dirette
e classi dirigenti, nei diversi stadi dell’evoluzione sociale . . . Attualmen-
te la classe sfruttata e oppressa (é) il proletariato.. ., la classe che la
sfrutta e la opprime: la borghesia».

La pubblicazione del «Manifesto del Partito comunista», che & del 1848,
sta a testimoniare la dinamica accelerazione del corso della storia ver-
so la progressiva trasformazione delle societa civili in chiave sociale.
Infatti nella societa democratico-egualitarie che avevano sostituito le
societa aristocratico-gerarchiche il tratto distintivo non era piu soltan-
to la liberta, ma l'uguaglianza che s’imponeva in termini sempre piu
perentori. Per sopravvivere, la democrazia liberale doveva cosi vieppiu
sostanziarsi del lievito sociale.

L’aveva gia chiaramente avvertito e magistralmente esposto, il geniale
aristocratico francese Tocquewville, nella sua opera ancor oggi fonda-
mentale, «La democrazia in America», apparsa per la prima volta nel



253

1835. Sentiamolo questo studioso politico dell’Ottocento attualissimo
maestro di democrazia:

«E’ ammissibile pensare che, dopo aver distrutto la feudalita e vinto i
re, la democrazia indietreggera di fronte ai borghesi e ai ricchi?» La sua
intuizione politico-sociale dettava a Tocqueville considerazioni sull’evo-
luzione delle istituzioni e delle esigenze delle societa democratiche
che, a distanza di oltre un secolo, la realta non fa che confermare: «Lo
sviluppo graduale dell'uguaglianza delle condizioni & un fatto provvi-
denziale, ne ha tutti i carateri principali: € universale, e duraturo. sfug-
ge costantemente al potere umano; tutti gli avvenimenti, conie tutti gli
uomini, servono al suo sviluppo. Sarebbe saggio credere che un movi-
mento sociale che viene da cosi lontano possa essere interrotto dagli
sforzi di una generazione?» Tocqueville riteneva «irresistibile la mar-
cia della rivoluzione sociale»: € «I’'uguaglianza — scrive— che da na-
turalmente agli uomini il gusto delle istituzioni libere».

L’intuizione, lo spiccato senso politico di Tocqueville fanno centro
anche allorché procede a un sottile distinguo tra liberta politica e
uguaglianza: «La liberta politica da, di tempo in tempo, sublimi piace-
ri ad un certo numero di cittadini. L'uguaglianza fornisce ogni giorno
una moltitudine di piccole gioie ad ogni uomo. Il fascino dell’'ugua-
glianza si avverte in ogni momento ed é alla portata di tutti». Un'ultima
osservazione di Tocqueville, potra forse sorprendere oggi, ma lo rivela
acuto profondo conoscitore della psiche umana, un’osservazione che si
illumina comunque di tragica attualita: i popoli democratici si slancia-
no verso la liberta con rapidi e improvvisi sforzi; se mancano i loro
sforzi, se ne vengono allontanati da una forza brutale, ne soffrono, ma
si rassegnano. Per l'uguaglianza hanno invece «una passione ardente
insaziabile eterna invincibile; vogliono l'uguaglianza nella liberta e, se
non la possono ottenere, la vogliono anche nella servitu».

Sulla scorta della sua densa esperienza nella giovane democrazia ame-
ricana, Tocqueville — che come aristocratico era riuscito a sfuggire
alla ghigliottina borghese — si studiava dunque di richiamare ai re-
sponsabili dell’ordinamento borghese l'importanza determinante del-
I’elemento sociale per la stabilita della moderna democrazia, per sfug-
gire a loro volta alla ghigliottina del proletariato.

Intanto si andava preparando il verbo rivoluzionario del proletariato
contro lo Stato borghese, proprio teorizzando le rivendicazioni sociali



254

delle masse lavoratrici come nel secolo precedente si era teorizzata
I’emancipazione politica delle masse borghesi contro lo Stato aristocra-
tico. Ma prima ancora che il mondo conoscesse I’enunciazione e la giu-
stificazione scientifiche della rivoluzione proletaria elaborate da Marx
e Engels, i loro precursori francesi ne avevano preannunciata l'essen-
za. La rivoluzione della borghesia aveva mobilitato le masse per la con-
quista violenta della liberta politica. La rivoluzione del proletariato
stava mobilitando le masse per la conquista violenta della proprieta.

Dal piano etico-politico, la rivendicazione delle masse si spostava sul
piano preminentemente economico-sociale. La geniale artificiosa deri-
vazione del materialismo storico di Engels dal materialismo dialettico
di Hegel ne costitui il fondamento filosofico. L’essenza del marxismo
e economico-sociale prima ancora che etico-filosofico: e I'elaborazione
di una teoria economica derivata dal rovesciamento dei termini del
pensiero filosofico di Hegel che aveva maturato I'idealismo assoluto.
«La produzione economica e l'organizzazione sociale che necessaria-
mente ne deriva in ogni epoca della storia costituiscono la base della
storia politica e intellettuale di quella determinata epoca». Con questa
frase Engels definisce il materialismo storico che é il postulato stesso
su cui poggia tutto il marxismo, I'idea fondamentale e direttrice del
«Manifesto del Partito comunista» redatto da Marx.

Matrice essenzialmente economico-sociale, dunque, che ne spiega e
giustifica tutte le derivazioni e applicazioni da parte dei suoi interpre-
ti: «Non €& la coscienza dell'uomo che determina la sua maniera di
essere —non tarda a proclamare Marx — ma ¢, al contrario, la maniera
di essere sociale che determina la sua coscienza».

Alcuni anni prima della pubblicazione del «Manifesto», nel 1840,
Proudhon nel suo «Premier mémoire sur la propriété» aveva gia lan-
ciato la famosa accusa: «La proprieta € un furtor». Di fronte alle legioni
fameliche dei proletari operai, Considérant nei suoi «Principes du so-
cialisme» del 1843 e il suo maestro Fourier avevano senza mezzi termi-
ni denunciato la liberta politica e la sovranita del popolo ridotte a sole
apparenze: quando un popolo € costreto a morire di fame, & «un sovra-
no per scherzo».

Di fronte ai sofismi della democrazia elettorale e parlamentare su cui
poggia la societa borghese un altro francese Sorel si sente legittimato ad
elevare la violenza come unico efficace mezzo di risanamento democra-



255

tico in senso sociale. Per rovesciare 1'ordinamento politico borghese re-
sponsabile di simili ingiustizie, non rimane che la violenza, il solo
mezzo atto a liberare dall’oppressione borghese «il popolo che rimane
sempre la buona bestia che porta il basto». In una serie di pubblicazio-
ni, Sorel tesse addirittura 'apologia della «violenza liberatrice». 1 fini
umani e sociali cosi perseguiti dalla violenza dettano anzi a Sorel un
capitolo della sua famosa pubblicazione «Réflexions sur la violence»
che non esita a intitolare «Moralita della violenza». E disquisisce in
materia, distinguendo tra «forza» e «violenza»: «la forza ha per oggetto
I'imposizione di un certo ordine sociale in cui governa una minoranza;
mentre la violenza tende alla distruzione di questo ordine. La borghe-
sia ha impiegato la forza dall’inizio dei tempi moderni, mentre il pro-
letariato reagisce ora contro di essa e contro lo Stato, ricorrendo alla
violenzan.

Marx, riprendendo un concetto di Engels, parlando dell’«ineluttabile»
rivoluzione violenta del proletariato contro la borghesia, doveva pochi
anni dopo ribadire e precisare: «La violenza ¢ la levatrice di ogni
vecchia societa che deve partorirne una nuova, lo strumento con l'aiuto
del quale il movimento sociale si fa posto e spezza le forme politiche
morte e paralizzate». Gia il «Manifesto» non lasciava alcun dubbio
sulle finalita del Partito comunista nei confronti della borghesia:
«Bisogna naturalmente che il proletariato di ogni paese la faccia finita,
prima di tutto, con la propria borghesia». E piu oltre, ancora piu chia-
ramente, sul ruolo dei comunisti: «I comunisti appoggiano dovunque
ogni movimento rivoluzionario contro lo Stato sociale e politico esisten-
te. In tutti questi movimenti mettono in primo piano, come questione
fondamentale, la questione della proprieta». In una lettera del 1871 a
Kiigelmann, proprio durante la «Comune» di Parigi, Marx fugava ogni
possibile falsa interpretazione dello spirito del «Manifesto» comunista:
«La condizione preliminare di ogni rivoluzione veramente popolare»
é quella «non di far passare la macchina burocratica e militare in altre
mani, ma di spezzarla».

* & %

I tempi erano ormai maturi per la messa in atto della somma delle
teorie sovversive elaborate nei secoli precedenti. Ben presto alla fase
teorica della sovversione doveva succedere, violenta come era stata
catechizzata per lunghi anni, /a fase dell’attuazione pratica anche per



256

la rivoluzione del proletariato. Lenin ne fu il grande artefice. Con in-
flessibile coerenza condusse in porto la sua opera con parole scritti e
azioni che soltanto un movimento rivoluzionario assurto a mito poteva
umanamente giustificare. Per Lenin tutto si opera all'insegna della
realizzazione della «dittatura del proletariato».

Con la prematura scomparsa del «padre» della massima rivoluzione
di tutti i tempi, il sogno della dittatura del proletariato si infrange tutta-
via ben presto contro la realta. Sorge lo Stato comunista, proprio con le
bardature e le incrostazioni politiche burocratiche e militari di ogni
Stato che i teorici della Rivoluzione intendevano eliminare.

Gia Lenin — poco prima di morire, minato dagli sforzi sovrumani
compiuti nell’attuazione pratica della utopistica visione dello «Stato pri-
vo di classi», che avrebbe dovuto sublimarsi nella soppressione stessa
dello Stato —esprimeva la sua inquietudine di fronte alla «deformazione
burocratica» della sua ardimentosa costruzione. Deformazione burocra-
tica dello Stato sovietico che doveva presto assumere forme parossisti-
che sotto Stalin e che ha avuto e continua ad avere la sua lugubre tra-
gica conferma: non soltanto in Russia, ma ovunque il comunismo giun-
ge al potere.

Ma laddove il proletariato ancora non ha rotto le catene degli eccessi
della frustrazione sociale, rimane il mito della dittatura del proletaria-
to, ne rimane il fascino che si traduce in motore di ogni spinta rivolu-
zionaria. La potenza catalizzatrice del «mito» nell’azione rivoluziona-
ria, Sorel 'aveva predetta: il mito, come coacervo non di idee, ma di
immagini motrici, e il solo mezzo capace di evocare «in blocco e attra-
verso la sola intuizione, prima di ogni analisi riflessa», tutti i sentimenti
corrispondenti a ogni azione progettata. Il mito, precisava ancora Sorel,
non si definisce, non si discute razionalmente: «é solo l'insieme del
mito che importa».

La storia dell'umanita é punteggiata di miti. Al mito della dittatura
del proletariato il comunismo mondiale deve la sua rapida espansione
dopo la Rivoluzione d’ottobre: «Il comunismo si & sviluppato muoven-
do da una dottrina economica e politica — scrive in proposito Raymond
Aron nella sua opera «L’'opium des intellectuels» —, in un’epoca che
vedeva il declino della vitalita spirituale e dell’autorita delle Chiese.
Gli ardori degli-individui che, in altri tempi, avrebbero potuto tradursi
in veri e propri credi religiosi, si rversarono sull’azone politica. Il co-



257

munismo apparve non tanto come una tecnica applicabile alla gestione
delle aziende o al funzionamento dell'economia, quanto come una rot-
tura con i mali secolari che affliggono I'umanita.

... Anche le passioni degli uomini si trasferirono verso i nuovi poli di
interesse. Pertanto non si combatté piu per determinare quale Chiesa
dovesse essere investita della missione di interpretare i testi sacri o di
amministrare i sacramenti, ma per definire quale partito o quale siste-
ma fosse suscettibile di offrire le piu solide garanzie di diffondere in
questa valle di lacrime, il benessere materiale per tutti».

Comunque, la sia pur effimera esperienza della «Comune» parigina
aveva operato in pratica quella svolta nella storia che i teorici del mar-
xismo non avevano osato predire: «La svolta — aveva scritto esultante
Lenin nel suo opuscolo «Stato e Rivoluzione» — dalla democrazia bor-
ghese alla democrazia proletaria, dalla democrazia degli oppressori
alla democrazia delle classi oppresse, dallo Stato come forza speciale,
destinata ad opprimere una classe determinata, alla repressione degli
oppressori da parte della forza generale della maggioranza del popolo,
degli operai e dei contadini».

Il sussistere, il rafforzarsi progressivo, anzi, nello Stato comunista so-
vietico di quella forza speciale — nel senso sorelliano della forza re-
pressiva borghese opposta alla violenza liberatrice del proletariato in
armi — doveva troncare ogni illusione dei rivoluzionari della prima
ora. L’apparato dello Stato, strumento del Partito onnipotente, aveva
infatti via via potenziato proprio le aborrite forze speciali dello Stato:
esercito permanente, polizia politica, prigioni, funzionari privilegiati
al di sopra della massa del proletariato. Uno stato di cose che doveva
dettare a Trotzky dall’esilio pagine infuocate di sdegno nel suo libro
«La Rivoluzione tradita», pubblicato nel 1936. L'anno dopo, un suo di-
scepolo, Victor Serge, in «Destino di una Rivoluzione» non esita a de-
finire la patria del proletariato rivoluzionario, «Stato-prigione», con-
trapposto allo «Stato-comune» sognato da Lenin: «Teoria e pratica —
scrive —, lo Stato-prigione non ha niente in comune con le misure di
salute pubblica dello Stato-Comune nel periodo dei combattimenti; é
I'opera dei burocrati trionfanti, costretti, per imporre la loro usurpazio-
ne, a rompere con i principi essenziali del socialismo».

Questa amara costatazione, questa cocente delusione dei «puri» della
Rivoluzione d’ottobre, specie dei trotskisti partigiani della rivoluzione



258

permanente, non fanno che confermare le illusioni che ogni rivoluzio-
nario nutre nell’esito finale della sua azione sovversiva.

De Jouvenel, nella sua acuta disamina del 1945 sul «Potere» («Du
Pouvoir. Histoire naturelle de sa croissance»), mostra eloquentemente
le «metafisiche del Potere»: attraverso le teorie della sovranita che
giustificano il potere con la sua origine, e le teorie organiche che lo
giustificano con il fine sociale. Ne balza evidente in ogni periodo della
storia il «carattere espansionista» del Potere. Carattere espansionista
che trova terreno fertile soprattutto nel clima delle rivoluzioni. In tutti
i periodi della storia, le fortune di una rivoluzione sono cominciate —
osserva Jouvenel — «con il vacillamento di un potere insufficiente per
chiudersi con il consolidamento di un potere piu assoluto». Le rivolu-
zioni liquidano cioé la debolezza e generano la forza: ma una forza
fatalmente repressiva. Ogni rivoluzione diventa infatti reazione ed ¢ a
sua volta insidiata da un movimento rivoluzionario che presto o tardi
essa stessa generera. Giunte al Potere in nome del Popolo, le rivoluzio-
ni hanno regolarmente finito per operare in nome del Potere, non del
Popolo. Anche se sorrette dal «vento sociale», le rivoluzioni hanno cam-
biato la forma del Potere, non perd la sua natura: con le rivoluzioni
popolari, condotte in nome del Popolo, il Potere si e definito Popolo, ri-
manendo pero sempre Potere.

Anche nelle libere democrazie occidentali — per valerci in proposito
di un concetto di Tocqueville — «la passione dell’assolutismo viene a
fatalmente cospirare contro la passione dell'uguaglianza». Nel suo sag-
gio famoso «Le citoyen contre les pouvoirs», il filosofo del radicalismo
francese Alain scriveva nel 1926 questa magistrale pagina che nel frat-
tempo ha acquistato maggiore attualita. La sua analisi ha come ogget-
to lo Stato-sociale, lo Stato-Provvidenza in una libera democrazia, i
suoi piu probabili moventi e la sua possibile involuzione: «Gli interes-
si atterriti dall’incertezza, il sentimento disgustato dalla miseria, la ra-
gione impressionata dal disordine, I'immaginazione infiammata dalla
visione delle cose possibili, esigono contemporaneamente un ordinato-
re e un giustiziere. La spinta dei bisogni, dei desideri, delle passioni e
dei sogni lo aiuta a rovesciare tutti gli ostacoli costituzionali, giuridici
e morali, gia minati dalla dissoluzione degli assoluti, dall’odio dei diritti
acquisiti . . . Per fare tutto, bisogna che il Potere possa tutto. I cittadini
contano che rimarra docile ai loro impulsi, pur producendo effetti con-



259

creti che non possono essere ottenuti che attraverso 1'attuazione conti-
nua di piani sistematici. Gli esperti attendono che disciplini tutti i mec-
canismi sociali secondo la ragione oggettiva, mentre non €& che un cen-
tro tumultuoso, oppure un focolare di volonta soggettive. Tutto invita gli
uomini al Potere alle piu vaste ambizioni. I pit nobili non sono i me-
no pericolosi: vogliono essere gli artefici della felicita pubblica e del

progresso storicon.

* k *

Sin dal suo primo apparire — dalla giustificazione del diritto di insur-
rezione da parte del popolo proclamata dal filosofo inglese Locke, come
abbiamo visto — la sovversione ha sempre attinto la sua forza al mal-
governo. La sua virulenza aumenta nella misura in cui degenerano i
rapporti tra governanti e governati sia sul piano della liberta politica,
sia su quello della giustizia sociale. Con il progredire del progresso
economico, 1'elemento sociale si e fatto vieppiu determinante dei fer-
menti sovversivi: sia nei regimi democratici di tipo occidentale, sia nei
regimi sorti in nome della rivoluzione proletaria e degenerati nella dit-
tatura.

Tralasciamo di considerare il fenomeno della sovversione nelle ditta-
ture ove & soffocata sul nascere. Caso mai potremmo occuparcene come
focolai esportatori dei germi di una sovversione permanente nelle de-
mocrazie liberali ai fini della rivoluzione proletaria in tutto il mondo.
Cio facendo, i responsabili dei governi comunisti agiscono, sia ben
chiaro, nell’osservanza ortodossa dell’idea che, secondo Lenin, é alla
base di tutte le opere di Marx: I'idea, cioé, che la repubblica democratica
e il cammino piu corto che conduce alla dittatura del proletariato. La re-
pubblica democratica rappresenta infatti una forma «piu larga, piu
libera, piu franca di lotta di classe e di oppressione di classe», ove & pin
facile di liberamente operare sulle masse oppresse.

Le esperienze nel mondo libero costituiscono la quotidiana conferma di
come quest’aspetto dei sacri testi del marxismo-leninismo sia applicato
con particolare zelo. Soprattutto perché, nel clima della tolleranza de-
mocratica che & alla base di ogni libero Stato di diritto, gli emissari
della sovversione permanente vengono spesso assecondati piti o0 meno
inconsciamente da esponenti dell’«intellighentia» occidentale.
L’'ultimo fenomeno in questo senso & costituito dall’elaborazione della
critica proprio della tolleranza vigente nelle democrazie liberali, pre-



260

sentata come un mascheramento della repressione. Il filosofo tedesco-
americano Herbert Marcuse ci sembra la figura piu rappresentativa di
questa corrente di pensiero che ha oggi fatto non pochi proseliti, spe-
cie tra i giovani. La pratica applicazione delle sue teorie ha abbondan-
temente alimentato la moderna contestazione giovanile, uno dei feno-
meni caratteristici della nostra moderna societa.

Eloquente per la tesi sostenuta da Marcuse in proposito ci sembra so-
prattutto un saggio pubblicato per la prima volta nel testo originale nel
1965, intitolato appunto «La tolleranza repressiva». Non foss’altro che
per la sua latente carica esplosiva all’interno stesso del sistema demo-
cratico liberale su cui poggia oggi sulla societa industriale, questo li-
bretto non puo essere ignorato. Vediamo dunque di ricavarne la so-
stanza.

La tesi di Marcuse é chiaramente enunciata gia nell’esordio: «Questo
saggio esamina l'idea di tolleranza nella nostra societa industriale
avanzata. La conclusione raggiunta e che la realizzazione dell’obiettivo
della tolleranza richiederebbe l'intolleranza verso le politiche, gli atteg-
giamenti e le opinioni dominanti e I'estensione, invece, della tolleranza
alle politiche agli atteggiamenti e alle opinioni che sono banditi o sop-
pressi. In altre parole, oggi la tolleranza appare di nuovo cio che era
all’origine, all'inizio dell’eta moderna: un obiettivo di parte, un’idea
e una pratica sovversiva e liberante. Viceversa, ci0o che oggi si procla-
ma e si pratica come tolleranza e in molte delle sue piu effettive mani-
festazioni al servizio della causa dell’'oppressione».

Quali ne sono i moventi? Non possiamo che limitarci a citarne alcuni.
Il tipo di tolleranza praticato nelle nostre democrazie liberali é unica-
mente al servizio del sistema imposto dalla maggioranza e ammini-
strato dalle autorita costituite. «Questo tipo di tolleranza — precisa
Marcuse — rinforza la tirannia della maggioranza ... é diventato il
comportamento obbligatorio nei confronti delle autorita politiche isti-
tuite ... In una simile societa la tolleranza & 'de facto’ limitata sul
duplice terreno della violenza e della repressione legalizzate (polizia,
forze armate, guardie d’ogni tipo)».

Un’altra argomentazione ci sembra di dover rilevare per le sue possibili
conseguenze corrosive del tessuto connettivo della nostra societa. Sen-
tiamola: «In un sistema di diritti civili e liberta costituzionalmente ga-
rantiti e messi in pratica, I'opposizione e il dissenso sono tollerati a



261

meno che essi non sfocino nella violenza. o nell’esortazione e nell’'orga-
nizzazione della sovversione violenta ... In queste circostanze, qualun-
que miglioramento possa succedere 'nel normale corso degli eventi’ e
senza sovversione € probabile che sia un miglioramento nella direzio-
ne determinata dagli interessi particolari che controllano tutto». Vivia-
mo — argomenta ancora Marcuse — «in una democrazia con organiz-
zazione totalitaria . .. il risultato € una neutralizzazione degli opposti,
una neutralizzazione che prende il posto sul solido terreno della limi-
tazione strutturale e entro una mentalita preformata». Per cui «gli in-
dividui vi sono indottrinati nelle condizioni in cui vivono e pensano
e che non trascendono». Con la sua denuncia del sistema, Marcuse
vorrebbe «metterli in grado di divenire autonomi, di trovare da sé cosa
é vero e cosa € falso per 'uomo nella societa esistente, liberarli cioe
dall’indottrinamento predominante». Marcuse auspica percid una «rot-
tura — condizione preliminare e contrassegno di ogni liberta di pen-
siero e di parola—» che perd «non pud compiersi entro la struttura
stabilita dalla tolleranza astratta e dell’obiettivita falsa, perché sono
proprio questi i fattori che precondizionano la mente contro la rottura».
«Certamente — ammette il filosofo della contestazione — non ci si
pud aspettare che un governo allevi la propria sovversione. Ma in una
democrazia tale diritto & conferito al popolo, (cioé alla maggioranza
del popolo)». Questa costatazione non gli impedisce di continuare nella
sua logica sovversiva: «In termini di funzione storica, ¢’é una diffe-
renza tra violenza rivoluzionaria e violenza reazionaria» — e qui rie-
cheggia 'apologia della violenza liberatrice di Sorel —, «tra violenze
messa in pratica dagli oppressi e violenza messa in pratica dagli op-
pressori. In termini di etica ambedue le forme di violenza sono inuma-
ne e dannose; ma da quando in qua — si chiede — la storia é fatta in
accordo con le norme etiche?»

Marcuse, in nome del «progresso della civilta», postula «il ritiro della
tolleranza verso i movimenti regressivi e la tolleranza discriminatoria
in favore delle tendenze progressive». Il che equivarrebbe — riconosce
egli stesso testualmente — «alla promoszione ufficiale della sovversio-
ne». E continua sul filo logico del suo discorso: per garantire questc
progresso della societa, occorrerebbe istituire «la tolleranza liberatrice
che significherebbe l'intolleranza contro i movimenti di destra e la
tolleranza dei movimenti di sinistra».



262

Pitt chiaro di cosi proprio non poteva essere! Ma come non bastasse.
precisa ancora il suo pensiero: «Dovrebbe essere evidente che l'eserci-
zio dei diritti civili da parte di coloro che ne sono privi presuppone il
ritiro dei diritti civili a quelli che impediscono loro di esercitarli e che
la liberazione dei dannati della terra presuppone la repressone non
soltanto dei vecchi, ma anche dei loro nuovi padroni». La sua macro-
cosmica e assoluta sete di giustizia ci fa pensare al monito del filosofo
del radicalismo francese Alain nel primo dopoguerra gia citato: «I piu
nobili riformatori politici e sociali non sono i meno pericolosi: voglio-
no essere gli artefici della felicita pubblica e del progresso storicon».

Dopo aver rilevato che «la distanza di sicurezza tra ideologia e realta,
pensiero repressivo e azione repressiva, tra la parola della distruzione
e i fatti della distruzione si ¢ oggi pericolosamente accorciata», Marcuse
conclude teorizzando — testualmente — come «stabilire un ’diritto
alla resistenza’ per il punto di sovversione ... Credo che ci sia un di-
ritto naturale della resistenza per le minoranze oppresse e dominate
di usare mezzi extralegali se quelli legali hanno mostrato di essere
inadeguati. La legge e 'ordine sono sempre e dovunque la legge e I'or-
dine che proteggono la gerarchia stabilita; ¢ insensato invocare la vo-
lonta assoluta di questa legge e di quest’ordine contro quelli che sof-
frono a causa sua e lottano contro di esso, non per ottenere vantaggi
personali e per desiderio di vendetta, ma per la loro parte di umani-
ta ... Se usano violenza, non danno inizio ad una catena di violenze,
ma cercano di spezzare quella stabilita... Nessuna terza persona, e,
ultimi di tutti I’educatore e l'intellettuale — conclude — ha il diritto
di predicar loro che se ne astengano».

In questo saggio c’e tutto 'armamentario che giustifica esalta e, quasi,
sacralizza qualsiasi azione sovversiva. A ragione Marcuse & considerato
il «padre della contestazione» nei paesi liberi. E, dalla sua specola, ap-
pare logica e coerente anche la sua affermazione, secondo la quale «non
esiste differenza alcuna tra democrazia e dittatura».

* K &

Non spetta a noi, specie in questa sede, pronunciarci sull’opera del fi-
losofo della contestazione. Il nostro compito € anzitutto quello di infor-
mare, di informare per quanto possibile obiettivamente. In secondo
luogo, ce ne mancherebbe la competenza. Riteniamo sia invece nostro



263

preciso compito, proprio nell’ambito di una informazione obiettiva e
aggiornata, riferire in proposito il pensiero di chi, direttamente o indi-
rettamente, non condivide le tesi marcusiane e ha le carte in regola
per farlo. Da parte nostra ci sia tuttavia lecita unicamente una costata-
zione preliminare che incontestabilmente emerge da quanto siamo
andati succintamente esponendo. La storia insegna che alla base di
ogni sovversione, all’'origine di ogni rivoluzione sta un mito. Il mito ¢
per i popoli quello che il sogno ¢ per gli individui: narcosi e motore
ad un tempo. Nel suo manuale ogni rivoluzionario ha quindi iscritto a
lettere maiuscole 1'esaltazione di un mito.

I filosofi e i1 pensatori politici che nel corso dei secoli sono considerati
gli ispiratori diretti o indiretti di movimenti sovversivi sfociati in rivo-
luzioni hanno sempre operato sul materiale umano, studiandosi di in-
terpretarne e di teorizzarne le aspirazioni sul piano etico-morale, reli-
gioso, politico o economico-sociale. L'uguaglianza tra gli uomini, sotto
i suoi vari aspetti, fu in ogni tempo il fine-chiave di ogni loro ripensa-
mento. Ciascuno ha ritenuto di contribuire alla futura felicita degli
uomini, teorizzando il concetto dell’'uguaglianza. Il filosofo e ispiratore
della moderna sovversione, che ha nome contestazione pitt o meno
globale, lavorando anch’egli sul tema dell’'uguaglianza tra gli uvomini
e perd giunto a addirittura mitizzarne il concetto. Sogna infatti una
societa non repressiva (nel senso freudiano dei termini), giustificando
il radicale rifiuto del sistema politico-economico esistente, se necessario
anche con la violenza. Spera in tal modo di giungere, con la violenza,
ad una nuova societa completamente pacificata. Siamo in pieno mito.
La storia insegna infatti che gli uomini e le societa non si lasciano mani-
polare a lungo come fossero oggetti inerti. La storia non ci ha traman-
dato, inoltre, nessun esempio che provi come la violenza abbia con-
dotto alla pacificazione totale. Non foss’altro perché ci¢ e incompati-
bile con la natura stessa dell'uomo. E, al centro dell’evoluzione delle
societa umane, troviamo pur sempre l'uomo. Lo stesso Mao lo ricono-
sce: «L'uomo — ha detto — ¢é piu importante delle armi».

Marcuse predica il rifiuto della societa dei consumi, detesta la societa
moderna, sia essa capitalista o socialista. Ma tutte le sue opere sono
consacrate alla critica della societa occidentale. E al grande rifiuto
non ha finora opposto nessun concreto programma politico-economico.
Raymond Aron, a proposito delle giornate del maggio parigino dellc



264

scorso anno scrive nel suo saggio «La révolution introuvable»: «Ogni
societa é soggetta a costrizioni di fatto, quali la necessita della produ-
zione, dell’organizzazione, di una gerarchia tecnica, di una tecno-
burocrazia, ecc. ecc. ... Il rifiuto di un ordine senza la visione di un
ordine che lo sostituisca, conduce alla catastrofe per tutti ... Tutte le
societa conosciute, indipendentemente dal regime politico-economico
su cui poggiano, superate le prime fasi delle illusioni liriche, si stabiliz-
zano in una stratificazione e in una gerarchia che nessuno e finora
riuscito ad eliminare».

E, chiaramente rivolto alle responsabilita dell’intellettuale Marcuse e
alla sua irresponsabile opera sovversiva nell’ambito della moderna
democrazia industriale, non esita a scrivere: «Gli intellettuali esercita-
no normalmente una funzione critica. Ma quando essa si limita a de-
nunciare la societa, senza proporre nessun altro tipo di societa, elevan-
do a culto la violenza pura, allora la critica diventa nichilismon.

ok ok

Sempre la realta finisce per denunciare l'impotenza delle ideologie.
tanto piu rapidamente quanto piu categorico ne era stato l’assunto. Le
piu rigide ideologie sono quelle che, proprio perché annunciano una
radicale rottura con il passato, raccolgono al loro nascere il maggior
numero di adesioni e il maggior numero di proseliti. Fino al momento
in cui i dottrinari si vedono costretti ad arrendersi alla realta. La realta
che mai si adeguera alla teoria: succede sempre, fatalmente, I'inverso.
E, come conseguenza, ci saranno sempre i soliti delusi che troppo facil-
mente si erano illusi di poter seguire il miraggio dei miti per sfuggire
alle dure esigenze della realta.

Ignazio Silone ha vissuto di persona il dramma della forzata resa del
dottrinario di fronte alla realta. Nel suo famoso libro «Uscita di sicu-
rezzar, al quale ha consegnato le sue esperienze di vita e che suona
come un testamento politico alla misura dell’'uomo, scrive: «La distin-
zione fra teorie e valori non € ancora abbastanza chiara nelle menti di
quelli che riflettono a questi problemi, eppure mi sembra fondamenta-
le. Sopra un insieme di teorie si puo costituire una scuola e una propa-
ganda; ma soltanto sopra un insieme di valori si puo fondare una cul-
tura, una civilta, un nuovo tipo di convivenza fra gli uomini».

Settembre 1969.



	Moventi, aspetti e conseguenze della sovversione : politico - ideologica e economica - sociale

