
Zeitschrift: Rivista militare della Svizzera italiana

Herausgeber: Lugano : Amministrazione RMSI

Band: 41 (1969)

Heft: 5

Artikel: Moventi, aspetti e conseguenze della sovversione : politico - ideologica
e economica - sociale

Autor: Locarnini, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-246049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-246049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moventi, aspetti e conseguenze della
SOVVerSIOne (politico- ideologica e economica-sociale)

cap G. LOCARNINi

La sovversione è l'azione — erosiva o violenta — volta a

rovesciare un determinato ordinamento politico-sociale.
Essa poggia su determinati moventi di natura etico-morale
e economico-sociali coagulatisi in ideologie volte a

giustificarne l'azione, ad accelerarne la dinamica, ad esaltarne
i fini (o i miti).

Il maggiore pensatore politico ad insorgere per primo in un'opera contro

l'assolutismo politico fu l'inglese Locke. Il coronamento della sua
opera dialettica giuntaci attraverso il suo «Saggio» costituisce, per la
prima volta nella storia del pensiero politico, la giustificazione del
diritto di insurrezione da parte del popolo:

«... Si innalzino pure i re fin che si vuole, si diano loro i titoli magnifici
e pomposi che si è soliti dar loro; si dicano mille cose sulle loro

sacre persone; si parli di loro come di esseri divini, discesi dal Cielo o
sottoposti soltanto a Dio: ma un popolo maltrattato contro ogni diritto
si guarda bene dal lasciar passar un'occasione in cui possa liberarsi
dalle sue miserie e scrollare il pesante giogo che gli è stato imposto
tanto ingiustamente».
Dopo l'individualismo autoritario sancito dall'opera di Thomas Hobbes,
l'illuminismo inglese del Settecento dava così all'umanità un nuovo
potente lievito del pensiero politico con l'individualismo liberale di
John Locke.

Sentiamolo ancora, in questa requisitoria contro l'obbedienza passiva,
in questa arringa eternamente valida che preannuncia nella sostanza
la «Dichiarazione dei diritti dell'Uomo» :

«Se le persone sagge e virtuose si lasciassero andare e concedessero
tranquillamente tutto, per amor della pace, a coloro che volessero fare
loro violenza, che sorta di pace ci sarebbe nel mondo! Che sorta di pace

sarebbe quella che consistesse unicamente nella violenza e nella
rapina, e che sarebbe opportuno mantenere a solo vantaggio di ladri e

chi si compiace di opprimere! Questa pace che ci sarebbe tra grandi e

piccoli, tra potenti e deboli, assomiglierebbe a quella che esisterebbe
tra lupi e agnelli, quando gli agnelli si lasciassero sbranare e tranquillamente

divorare dai lupi».



250

Con Locke la coscienza della dignità umana, si concretava nella necessità

di difenderla contro i sorprusi e le soperchierie dei privilegiati.
Con Locke prendeva cioè corpo, sia pure in forma embrionale, l'idea
della giustificata necessaria sovversione contro gli abusi del Potere.

Un secolo più tardi, Jean Jacques Rousseau, nel «Contratto sociale»
mette nuova legna sul fuoco della sedizione che già anticipa la ribellione

dei deboli contro i forti, contro gli abusi commessi all'ombra della
libertà :

Qual'è la vera condizione degli uomini che compongono il popolo
sovrano? si chiede infatti l'irrequieto «citoyen de Genève». Con la famosa

costatazione con la quale inizia il «Contratto sociale» : «L'uomo è nato

libero, e dovunque è in catene», Rousseau denuncia con tutta la sua
passione romantica, sorretta dal suo vivido ingegno, l'ineguaglianza
sociale nell'ambito della società che si definisce libera e nell'ambito dello

Stato che si definisce di diritto: «Cos'è un diritto che finisce quando
cessa la forza?» si chiede. Ed ecco lo strale incendiario della sua logica
deduzione: «Se si deve ubbidire per forza, non c'è bisogno di ubbidire
per dovere». Rousseau nega in tal modo implicitamente il vincolo del
singolo individuo verso la collettività, postula la intima libertà del
singolo, nega, soprattutto, i suoi doveri verso un potere che non sia
emanazione di quella che egli definisce «volontà generale».
Questo concetto nuovo di «volontà generale» costituisce la base di
partenza per un costrutto etico-filosofico, permeato di moralità, che porta
Rousseau ad elaborare una vera e propria metafisica, per non dire
teologia della «volontà generale». Era fatale che scivolasse verso una visione

ideale, ma romanticamente utopistica della convivenza nell'ambito
di una comunità politica. Alla base del «Contratto sociale», Rousseau
pone infatti testualmente «un patto fondamentale che sostituisca una
uguaglianza morale e legìttima alla disuguaglianza fisica che la natura
ha potuto mettere tra gli uomini, i quali, mentre possono essere
disuguali in forza o in intelligenza, divengono tutti uguali per convenzione
o diritto».
Rousseau sogna insomma — e sono di nuovo parole sue — «un passaggio

dallo stato di natura allo stato civile che produca nell'uomo un
cambiamento notevolissimo, sostituendo nella sua condotta la giustizia
all'istinto e dando alle sue azioni la moralità che mancava loro in
precedenza».



251

Rousseau sogna in altre parole la trasformazione, la decantazione
dell'uomo con tutti i suoi difetti, in un cittadino tutto virtù.
Trasposto dal piano etico-morale a quello politico-sociale questa
utopistica uguaglianza morale che, per l'essenza stessa del «Contratto
sociale», ha da essere considerata legittima, doveva fatalmente tradursi in
materia esplosiva. Recava in sé una carica altamente dirompente del
tessuto economico-sociale della società immediatamente precedente la
Rivoluzione francese.
Ne deriva infatti una tremenda responsabilità allo Stato nei confronti
dei cittadini: «Che nessun cittadino sia abbastanza ricco da poterne
comperare un altro — è infatti il terribile monito di Rousseau — e nessun

cittadino sia abbastanza povero da essere costretto a vendersi».
Ne deriva, per riflesso, il diritto, la legittimazione di qualsiasi azione
dei cittadini che miri a rovesciare quel Potere che s riveli incapace di
attuare il palingenetico postulato etico-politico e economico-sociale del
visionario di Ginevra.
Il terreno per la teorizzazione vera e propria di ogni forma di sovversione

verso lo Stato, verso il Potere era ormai largamente dissodato.
Rousseau aveva infatti tracciato le vie maestre dell'Unità dello Stato,
della quasi sacralità del «Tutto-sociale», della Sovranità assoluta del
Popolo, della Religione civile fondata sulla legge, quale espressione
diretta della «Volontà generale», del dualismo latente Stato-Cittadino
sovrano, dualismo alimentato e esasperato dalla sfiducia permanente
dell'Individuo nei confronti del Potere.
La via era così libera alle ideologie sovversive, ai vangeli dell'insurrezione

e della rivoluzione in nome del «Terzo Stato», come infatti l'abate
francese Sieyes definì il Potere popolare, alla vigilia della Rivoluzione,
nel suo famoso opuscolo omonimo.

Sin dalle prime righe questo «abate, così poco abate» ribadisce in altri
e ancor più incisivi termini la costatazione e la denuncia che Rousseau
aveva posto come esordio del «Contratto sociale». Tre domande capitali,

tre risposte capitali: «1. Cos'è il Terzo Stato (ossia il Popolo)? Tutto.
2. Cos'è stato finora nell'organizzazione politica? Nulla. 3. Cosa chiede?

Di diventare qualcosa».
Una sola limpida frase dell'opuscolo ha il potere di mettere a fuoco e
efficacemente esemplificare l'essenza della contrapposizione tra la
libertà aristocratica (privilegiata) eretta a istituzione della società d'alio-



252

ra, e la libertà democratica (ugualitaria), che la stragrande maggioranza
del Popolo ormai sentiva di poter legittimamente rivendicare: «Non

si è liberi in base a privilegi, ma in base a diritti che appartengono a

tutti».

Le società aristocratiche non vollero o non seppero però intendere le
esigenze politico-sociale che i tempi avevano maturato e che i maggiori
pensatori politici avevano intuito e illustrato durante tutto il Settecento.
La Rivoluzione francese fu la rivoluzione della borghesia contro l'ignavia

e l'impotenza dell'«establishment» aristocratico — per usare un
termine oggi ricorrente. Alle strutture dello Stato aristocratico succedettero

così le strutture dello Stato borghese.
Come lo Stato aristocratico aveva cresciuto in grembo i teorici della
rivoluzione borghese, così il giovane Stato borghese doveva ben presto
filiare i propri rivoluzionari. A distanza di appena mezzo secolo dalla
Rivoluzione, infatti, il «Manifesto del Partito comunista» si faceva a

sua volta il vindice degli oppressi del proletariato operaio contro
l'oppressione organizzata e istituzionalizzata della società borghese: «La
società borghese moderna, nata dal crollo della società feudale, non
ha abolito le opposizioni di classe: non ha fatto altro che sostituire nuove

classi, nuove condizioni di oppressione, nuove forme di lotta alle
antiche Lotta tra classi sfruttate e classi sfruttatrici, tra classi dirette
e classi dirigenti, nei diversi stadi dell'evoluzione sociale AttLialmen-
te la classe sfruttata e oppressa (è) il proletariato la classe che la
sfrutta e la opprime: la borghesia».
La pubblicazione del «Manifesto del Partito comunista», che è del 1848,
sta a testimoniare la dinamica accelerazione del corso della storia verso

la progressiva trasformazione delle società civili in chiave sociale.
Infatti nella società democratico-egualitarie che avevano sostituito le
società aristocratico-gerarchiche il tratto distintivo non era più soltanto

la libertà, ma l'uguaglianza che s'imponeva in termini sempre più
perentori. Per sopravvivere, la democrazia liberale doveva così vieppiù
sostanziarsi del lievito sociale.

L'aveva già chiaramente avvertito e magistralmente esposto, il geniale
aristocratico francese Tocqueville, nella sua opera ancor oggi
fondamentale, «La democrazia in America», apparsa per la prima volta nel



253

1835. Sentiamolo questo studioso politico dell'Ottocento attualissimo
maestro di democrazia:
«E' ammissibile pensare che, dopo aver distrutto la feudalità e vinto i

re, la democrazia indietreggerà di fronte ai borghesi e ai ricchi?» La sua
intuizione politico-sociale dettava a Tocqueville considerazioni sull'evoluzione

delle istituzioni e delle esigenze delle società democratiche
che, a distanza di oltre un secolo, la realtà non fa che confermare: «Lo

sviluppo graduale dell'uguaglianza delle condizioni è un fatto
provvidenziale, ne ha tutti i carateri principali: è universale, è duraturo, sfugge

costantemente al potere umano; tutti gli avvenimenti, come tutti gli
uomini, servono al suo sviluppo. Sarebbe saggio credere che un
movimento sociale che viene da così lontano possa essere interrotto dagli
sforzi di una generazione?» Tocqueville riteneva «irresistibile la marcia

della rivoluzione sociale» : è «l'uguaglianza — scrive— che dà
naturalmente agli uomini il gusto delle istituzioni libere».
L'intuizione, lo spiccato senso politico di Tocqueville fanno centro
anche allorché procede a un sottile distinguo tra libertà politica e

uguaglianza: «La libertà politica dà, di tempo in tempo, sublimi piaceri
ad un certo numero di cittadini. L'uguaglianza fornisce ogni giorno

una moltitudine di piccole gioie ad ogni uomo. Il fascino dell'uguaglianza

si avverte in ogni momento ed è alla portata di tutti». Un'ultima
osservazione di Tocqueville, potrà forse sorprendere oggi, ma lo rivela
acuto profondo conoscitore della psiche umana, un'osservazione che si

illumina comunque di tragica attLtalità: i popoli democratici si slanciano

verso la libertà con rapidi e improvvisi sforzi; se mancano i loro
sforzi, se ne vengono allontanati da una forza brutale, ne soffrono, ma
si rassegnano. Per l'uguaglianza hanno invece «una passione ardente
insaziabile eterna invincibile; vogliono l'uguaglianza nella libertà e, se

non la possono ottenere, la vogliono anche nella servitù».
Sulla scorta della sua densa esperienza nella giovane democrazia
americana, Tocqueville — che come aristocratico era riuscito a sfuggire
alla ghigliottina borghese — si studiava dunque di richiamare ai
responsabili dell'ordinamento borghese l'importanza determinante
dell'elemento sociale per la stabilità della moderna democrazia, per sfuggire

a loro volta alla ghigliottina del proletariato.
Intanto si andava preparando il verbo rivoluzionario del proletariato
contro lo Stato borghese, proprio teorizzando le rivendicazioni sociali



254

delle masse lavoratrici come nel secolo precedente si era teorizzata
l'emancipazione politica delle masse borghesi contro lo Stato aristocratico.

Ma prima ancora che il mondo conoscesse l'enunciazione e la
giustificazione scientifiche della rivoluzione proletaria elaborate da Marx
e Engels, i loro precursori francesi ne avevano preannunciata l'essenza.

La rivoluzione della borghesia aveva mobilitato le masse per la
conquista violenta della libertà politica. La rivoluzione del proletariato
stava mobilitando le masse per la conquista violenta della proprietà.
Dal piano etico-politico, la rivendicazione delle masse si spostava sul
piano preminentemente economico-sociale. La geniale artificiosa
derivazione del materialismo storico di Engels dal materialismo dialettico
di Hegel ne costituì il fondamento filosofico. L'essenza del marxismo
è economico-sociale prima ancora che etico-filosofico: è l'elaborazione
di una teoria economica derivata dal rovesciamento dei termini del
pensiero filosofico di Hegel che aveva maturato l'idealismo assoluto.
«La produzione economica e l'organizzazione sociale che necessariamente

ne deriva in ogni epoca della storia costituiscono la base della
storia politica e intellettuale di quella determinata epoca». Con questa
frase Engels definisce il materialismo storico che è il postulato stesso
su cui poggia tutto il marxismo, l'idea fondamentale e direttrice del
«Manifesto del Partito comunista» redatto da Marx.
Matrice essenzialmente economico-sociale, dunque, che ne spiega e

giustifica tutte le derivazioni e applicazioni da parte dei suoi interpreti:
«Non è la coscienza dell'uomo che determina la sua maniera di

essere — non tarda a proclamare Marx — ma è, al contrario, la maniera
di essere sociale che determina la sua coscienza».

Alcuni anni prima della pubblicazione del «Manifesto», nel 1840,
Proudhon nel suo «Premier mémoire sur la propriété» aveva già
lanciato la famosa accusa: «La proprietà è un furto». Di fronte alle legioni
fameliche dei proletari operai, Considérant nei suoi «Principes du
socialisme» del 1843 e il suo maestro Fourier avevano senza mezzi termini

denunciato la libertà politica e la sovranità del popolo ridotte a sole

apparenze: quando un popolo è costreto a morire di fame, è «un sovrano

per scherzo».
Di fronte ai sofismi della democrazia elettorale e parlamentare su cui
poggia la società borghese un altro francese Sorel si sente legittimato ad
elevare la violenza come unico efficace mezzo di risanamento democra-



255

tico in senso sociale. Per rovesciare l'ordinamento politico borghese
responsabile di simili ingiustizie, non rimane che la violenza, il solo
mezzo atto a liberare dall'oppressione borghese «il popolo che rimane
sempre la buona bestia che porta il basto». In una serie di pubblicazioni,

Sorel tesse addirittura l'apologia della «violenza liberatrice». I fini
umani e sociali così perseguiti dalla violenza dettano anzi a Sorel un
capitolo della sua famosa pubblicazione «Réflexions sur la violence»
che non esita a intitolare «Moralità della violenza». E disquisisce in
materia, distinguendo tra «forza» e «violenza»: «la forza ha per oggetto
l'imposizione di un certo ordine sociale in cui governa una minoranza;
mentre la violenza tende alla distruzione di questo ordine. La borghesia

ha impiegato la forza dall'inizio dei tempi moderni, mentre il
proletariato reagisce ora contro di essa e contro lo Stato, ricorrendo alla
violenza».
Marx, riprendendo un concetto di Engels, parlando dell'«ineluttabile»
rivoluzione violenta del proletariato contro la borghesia, doveva pochi
anni dopo ribadire e precisare: «La violenza è la levatrice di ogni
vecchia società che deve partorirne una nuova, lo strumento con l'aiuto
del quale il movimento sociale si fa posto e spezza le forme politiche
morte e paralizzate». Già il «Manifesto» non lasciava alcun dubbio
sulle finalità del Partito comunista nei confronti della borghesia:
«Bisogna naturalmente che il proletariato di ogni paese la faccia finita,
prima di tutto, con la propria borghesia». E più oltre, ancora più
chiaramente, sul ruolo dei comunisti: «I comunisti appoggiano dovunque
ogni movimento rivoluzionario contro lo Stato sociale e politico esistente.

In tutti questi movimenti mettono in primo piano, come questione
fondamentale, la questione della proprietà». In una lettera del 1871 a

Kùgelmann, proprio durante la «Comune» di Parigi, Marx fugava ogni
possibile falsa interpretazione dello spirito del «Manifesto» comunista:
«La condizione preliminare di ogni rivoluzione veramente popolare»
è quella «non di far passare la macchina burocratica e militare in altre
mani, ma di spezzarla».

I tempi erano ormai maturi per la messa in atto della somma delle
teorie sovversive elaborate nei secoli precedenti. Ben presto alla fase
teorica della sovversione doveva succedere, violenta come era stata
catechizzata per lunghi anni, la fase dell'attuazione pratica anche per



256

la rivoluzione del proletariato. Lenin ne fu il grande artefice. Con
inflessibile coerenza condusse in porto la sua opera con parole scritti e
azioni che soltanto un movimento rivoluzionario assurto a mito poteva
umanamente giustificare. Per Lenin tutto si opera all'insegna della
realizzazione della «dittatura del proletariato».
Con la prematura scomparsa del «padre» della massima rivoluzione
di tutti i tempi, il sogno della dittatura del proletariato si infrange tuttavia

ben presto contro la realtà. Sorge lo Stato comunista, proprio con le
bardature e le incrostazioni politiche burocratiche e militari di ogni
Stato che i teorici della Rivoluzione intendevano eliminare.
Già Lenin — poco prima di morire, minato dagli sforzi sovrumani
compiuti nell'attuazione pratica della utopistica visione dello «Stato privo

di classi», che avrebbe dovuto sublimarsi nella soppressione stessa
delloStato — esprimeva la sua inquietudine di fronte alla «deformazione
burocratica» della sua ardimentosa costruzione. Deformazione burocratica

dello Stato sovietico che doveva presto assumere forme parossistiche
sotto Stalin e che ha avuto e continua ad avere la sua lugubre

tragica conferma: non soltanto in Russia, ma ovunque il comunismo giunge
al potere.

Ma laddove il proletariato ancora non ha rotto le catene degli eccessi
della frustrazione sociale, rimane il mito della dittatura del proletariato,

ne rimane il fascino che si traduce in motore di ogni spinta
rivoluzionaria. La potenza catalizzatrice del «mito» nell'azione rivoluzionaria,

Sorel l'aveva predetta: il mito, come coacervo non di idee, ma di
immagini motrici, è il solo mezzo capace di evocare «in blocco e
attraverso la sola intuizione, prima di ogni analisi riflessa», tutti i sentimenti
corrispondenti a ogni azione progettata. Il mito, precisava ancora Sorel,
non si definisce, non si discute razionalmente: «è solo l'insieme del
mito che importa ».

La storia dell'umanità è punteggiata di miti. Al mito della dittatura
del proletariato il comunismo mondiale deve la sua rapida espansione
dopo la Rivoluzione d'ottobre: «Il comunismo si è sviluppato muovendo

da una dottrina economica e politica — scrive in proposito Raymond
Aron nella sua opera «L'opium des intellectuels» —, in un'epoca che
vedeva il declino della vitalità spirituale e dell'autorità delle Chiese.
Gli ardori degli individui che, in altri tempi, avrebbero potuto tradursi
in veri e propri credi religiosi, si rversarono sull'azone politica. Il co-



257

munismo apparve non tanto come una tecnica applicabile alla gestione
delle aziende o al funzionamento dell'economia, quanto come una
rottura con i mali secolari che affliggono l'umanità.

Anche le passioni degli uomini si trasferirono verso i nuovi poli di
interesse. Pertanto non si combattè più per determinare quale Chiesa
dovesse essere investita della missione di interpretare i testi sacri o di
amministrare i sacramenti, ma per definire quale partito o quale sistema

fosse suscettibile di offrire le più solide garanzie di diffondere in
questa valle di lacrime, il benessere materiale per tutti».
Comunque, la sia pur effimera esperienza della «Comune» parigina
aveva operato in pratica quella svolta nella storia che i teorici del
marxismo non avevano osato predire: «La svolta — aveva scritto esultante
Lenin nel suo opuscolo «Stato e Rivoluzione» — dalla democrazia
borghese alla democrazia proletaria, dalla democrazia degli oppressori
alla democrazia delle classi oppresse, dallo Stato come forza speciale,
destinata ad opprimere una classe determinata, alla repressione degli
oppressori da parte della forza generale della maggioranza del popolo,
degli operai e dei contadini».
Il sussistere, il rafforzarsi progressivo, anzi, nello Stato comunista
sovietico di quella forza speciale — nel senso sorelliano della forza
repressiva borghese opposta alla violenza liberatrice del proletariato in
armi — doveva troncare ogni illusione dei rivoluzionari della prima
ora. L'apparato dello Stato, strumento del Partito onnipotente, aveva
infatti via via potenziato proprio le aborrite forze speciali dello Stato:
esercito permanente, polizia politica, prigioni, funzionari privilegiati
al di sopra della massa del proletariato. Uno stato di cose che doveva
dettare a Trotzky dall'esilio pagine infuocate di sdegno nel suo libro
«La Rivoluzione tradita», pubblicato nel 1936. L'anno dopo, un suo
discepolo, Victor Serge, in «Destino di una Rivoluzione» non esita a
definire la patria del proletariato rivoluzionario, «Stato-prigione»,
contrapposto allo «Stato-comune» sognato da Lenin: «Teoria e pratica —
scrive —, lo Stato-prigione non ha niente in comune con le misure di
salute pubblica dello Stato-Comune nel periodo dei combattimenti; è

l'opera dei burocrati trionfanti, costretti, per imporre la loro usurpazione,
a rompere con i principi essenziali del socialismo».

Questa amara costatazione, questa cocente delusione dei «puri» della
Rivoluzione d'ottobre, specie dei trotskisti partigiani della rivoluzione



258

permanente, non fanno che confermare le illusioni che ogni rivoluzionario

nutre nell'esito finale della sua azione sovversiva.

De Jouvenel, nella sua acuta disamina del 1945 sul «Potere» («Du
Pouvoir. Histoire naturelle de sa croissance»), mostra eloquentemente
le «metafisiche del Potere»: attraverso le teorie della sovranità che

giustificano il potere con la sua origine, e le teorie organiche che lo
giustificano con il fine sociale. Ne balza evidente in ogni periodo della
storia il «carattere espansionista» del Potere. Carattere espansionista
che trova terreno fertile soprattutto nel clima delle rivoluzioni. In tutti
i periodi della storia, le fortune di una rivoluzione sono cominciate —
osserva Jouvenel — «con il vacillamento di un potere insufficiente per
chiudersi con il consolidamento di un potere più assoluto». Le rivoluzioni

liquidano cioè la debolezza e generano la forza: ma una forza
fatalmente repressiva. Ogni rivoluzione diventa infatti reazione ed è a

sua volta insidiata da un movimento rivoluzionario che presto o tardi
essa stessa genererà. Giunte al Potere in nome del Popolo, le rivoluzioni

hanno regolarmente finito per operare in nome del Potere, non del
Popolo. Anche se sorrette dal «vento sociale», le rivoluzioni hanno
cambiato la forma del Potere, non però la sua natura: con le rivoluzioni
popolari, condotte in nome del Popolo, il Potere si è definito Popolo,
rimanendo però sempre Potere.

Anche nelle libere democrazie occidentali — per valerci in proposito
di un concetto di Tocqueville — «la passione dell'assolutismo viene a

fatalmente cospirare contro la passione dell'uguaglianza». Nel suo saggio

famoso «Le citoyen contre les pouvoirs», il filosofo del radicalismo
francese Alain scriveva nel 1926 questa magistrale pagina che nel
frattempo ha acquistato maggiore attualità. La sua analisi ha come oggetto

lo Stato-sociale, lo Stato-Provvidenza in una libera democrazia, i
suoi più probabili moventi e la sua possibile involuzione: «Gli interessi

atterriti dall'incertezza, il sentimento disgustato dalla miseria, la
ragione impressionata dal disordine, l'immaginazione infiammata dalla
visione delle cose possibili, esigono contemporaneamente un ordinatore

e un giustiziere. La spinta dei bisogni, dei desideri, delle passioni e
dei sogni lo aiuta a rovesciare tutti gli ostacoli costituzionali, giuridici
e morali, già minati dalla dissoluzione degli assoluti, dall'odio dei diritti
acquisiti.. Per fare tutto, bisogna che il Potere possa tutto. I cittadini
contano che rimarrà docile ai loro impulsi, pur producendo effetti con-



259

creti che non possono essere ottenuti che attraverso l'attuazione continua

di piani sistematici. Gli esperti attendono che disciplini tutti i
meccanismi sociali secondo la ragione oggettiva, mentre non è che un centro

tumultuoso, oppure un focolare di volontà soggettive. Tutto invita gli
uomini al Potere alle più vaste ambizioni. I più nobili non sono i meno

pericolosi: vogliono essere gli artefici della felicità pubblica e del

progresso storico».
* * *

Sin dal suo primo apparire — dalla giustificazione del diritto di
insurrezione da parte del popolo proclamata dal filosofo inglese Locke, come
abbiamo visto — la sovversione ha sempre attinto la sua forza al
malgoverno. La sua virulenza aumenta nella misura in cui degenerano i
rapporti tra governanti e governati sia sul piano della libertà politica,
sia su quello della giustizia sociale. Con il progredire del progresso
economico, l'elemento sociale si è fatto vieppiù determinante dei
fermenti sovversivi: sia nei regimi democratici di tipo occidentale, sia nei
regimi sorti in nome della rivoluzione proletaria e degenerati nella
dittatura.

Tralasciamo di considerare il fenomeno della sovversione nelle dittature

ove è soffocata sul nascere. Caso mai potremmo occuparcene come
focolai esportatori dei germi di una sovversione permanente nelle
democrazie liberali ai fini della rivoluzione proletaria in tutto il mondo.
Ciò facendo, i responsabili dei governi comunisti agiscono, sia ben
chiaro, nell'osservanza ortodossa dell'idea che, secondo Lenin, è alla
base di tutte le opere di Marx: l'idea, cioè, che la repubblica democratica
è il cammino più corto che conduce alla dittatura del proletariato. La
repubblica democratica rappresenta infatti una forma «più larga, più
libera, più franca di lotta di classe e di oppressione di classe», ove è più
facile di liberamente operare sulle masse oppresse.
Le esperienze nel mondo libero costituiscono la quotidiana conferma di
come quest'aspetto dei sacri testi del marxismo-leninismo sia applicato
con particolare zelo. Soprattutto perchè, nel clima della tolleranza
democratica che è alla base di ogni libero Stato di diritto, gli emissari
della sovversione permanente vengono spesso assecondati più o meno
inconsciamente da esponenti dell'«intellighentia» occidentale.
L'ultimo fenomeno in questo senso è costituito dall'elaborazione della
critica proprio della tolleranza vigente nelle democrazie liberali, pre-



260

sentata come un mascheramento della repressione. Il filosofo tedesco-
americano Herbert Marcuse ci sembra la figura più rappresentativa di
questa corrente di pensiero che ha oggi fatto non pochi proseliti, specie

tra i giovani. La pratica applicazione delle sue teorie ha abbondantemente

alimentato la moderna contestazione giovanile, uno dei
fenomeni caratteristici della nostra moderna società.

Eloquente per la tesi sostenuta da Marcuse in proposito ci sembra
soprattutto un saggio pubblicato per la prima volta nel testo originale nel
1965, intitolato appunto «La tolleranza repressiva». Non foss'altro che

per la sua latente carica esplosiva all'interno stesso del sistema
democratico liberale su cui poggia oggi sulla società industriale, questo
libretto non può essere ignorato. Vediamo dunque di ricavarne la
sostanza.

La tesi di Marcuse è chiaramente enunciata già nell'esordio: «Questo
saggio esamina l'idea di tolleranza nella nostra società industriale
avanzata. La conclusione raggiunta è che la realizzazione dell'obiettivo
della tolleranza richiederebbe l'intolleranza verso le politiche, gli
atteggiamenti e le opinioni dominanti e l'estensione, invece, della tolleranza
alle politiche agli atteggiamenti e alle opinioni che sono banditi o
soppressi. In altre parole, oggi la tolleranza appare di nuovo ciò che era
all'origine, all'inizio dell'età moderna: un obiettivo di parte, un'idea
e una pratica sovversiva e liberante. Viceversa, ciò che oggi si proclama

e si pratica come tolleranza è in molte delle sue più effettive
manifestazioni al servizio della causa dell'oppressione».
Quali ne sono i moventi? Non possiamo che limitarci a citarne alcuni.
Il tipo di tolleranza praticato nelle nostre democrazie liberali è unicamente

al servizio del sistema imposto dalla maggioranza e amministrato

dalle autorità costituite. «Questo tipo di tolleranza — precisa
Marcuse — rinforza la tirannia della maggioranza è diventato il
comportamento obbligatorio nei confronti delle autorità politiche
istituite In una simile società la tolleranza è 'de facto' limitata sul
duplice terreno della violenza e della repressione legalizzate (polizia,
forze armate, guardie d'ogni tipo)».
Un'altra argomentazione ci sembra di dover rilevare per le sue possibili
conseguenze corrosive del tessuto connettivo della nostra società.
Sentiamola: «In un sistema di diritti civili e libertà costituzionalmente
garantiti e messi in pratica, l'opposizione e il dissenso sono tollerati a



261

meno che essi non sfocino nella violenza, o nell'esortazione e
nell'organizzazione della sovversione violenta In queste circostanze, qualunque

miglioramento possa succedere 'nel normale corso degli eventi' e

senza sovversione è probabile che sia un miglioramento nella direzione

determinata dagli interessi particolari che controllano tutto». Viviamo

— argomenta ancora Marcuse — «in una democrazia con organizzazione

totalitaria il risultato è una neutralizzazione degli opposti,
una neutralizzazione che prende il posto sul solido terreno della
limitazione strutturale e entro una mentalità preformata». Per cui «gli
individui vi sono indottrinati nelle condizioni in cui vivono e pensano
e che non trascendono». Con la sua denuncia del sistema, Marcuse
vorrebbe «metterli in grado di divenire autonomi, di trovare da sé cosa
è vero e cosa è falso per l'uomo nella società esistente, liberarli cioè
dall'indottrinamento predominante». Marcuse auspica perciò una «rottura

— condizione preliminare e contrassegno di ogni libertà di
pensiero e di parola—» che però «non può compiersi entro la struttura
stabilita dalla tolleranza astratta e dell'obiettività falsa, perchè sono
proprio questi i fattori che precondizionano la mente contro la rottura».
«Certamente — ammette il filosofo della contestazione — non ci si
può aspettare che un governo allevi la propria sovversione. Ma in una
democrazia tale diritto è conferito al popolo, (cioè alla maggioranza
del popolo)». Questa costatazione non gli impedisce di continuare nella
sua logica sovversiva: «In termini di funzione storica, c'è una
differenza tra violenza rivoluzionaria e violenza reazionaria» — e qui
riecheggia l'apologia della violenza liberatrice di Sorel —, «tra violenza
messa in pratica dagli oppressi e violenza messa in pratica dagli
oppressori. In termini di etica ambedue le forme di violenza sono inumane

e dannose; ma da quando in qua — si chiede — la storia è fatta in
accordo con le norme etiche?»

Marcuse, in nome del «progresso della civiltà», postula «il ritiro della
tolleranza verso i movimenti regressivi e la tolleranza discriminatoria
in favore delle tendenze progressive». Il che equivarrebbe — riconosce
egli stesso testualmente — «alla promozione ufficiale della sovversione».

E continua sul filo logico del suo discorso: per garantire queste
progresso della società, occorrerebbe istituire «la tolleranza liberatrice
che significherebbe l'intolleranza contro i movimenti di destra e la
tolleranza dei movimenti di sinistra».



262

Più chiaro di così proprio non poteva essere! Ma come non bastasse.
precisa ancora il suo pensiero: «Dovrebbe essere evidente che l'esercizio

dei diritti civili da parte di coloro che ne sono privi presuppone il
ritiro dei diritti civili a quelli che impediscono loro di esercitarli e che
la liberazione dei dannati della terra presuppone la repressone non
soltanto dei vecchi, ma anche dei loro nuovi padroni». La sua
macrocosmica e assoluta sete di giustizia ci fa pensare al monito del filosofo
del radicalismo francese Alain nel primo dopoguerra già citato: «I più
nobili riformatori politici e sociali non sono i meno pericolosi: vogliono

essere gli artefici della felicità pubblica e del progresso storico».

Dopo aver rilevato che «la distanza di sicurezza tra ideologia e realtà,
pensiero repressivo e azione repressiva, tra la parola della distruzione
e i fatti della distruzione si è oggi pericolosamente accorciata», Marcuse
conclude teorizzando — testualmente — come «stabilire un 'diritto
alla resistenza' per il punto di sovversione Credo che ci sia un
diritto naturale della resistenza per le minoranze oppresse e dominate
di usare mezzi extralegali se quelli legali hanno mostrato di essere
inadeguati. La legge e l'ordine sono sempre e dovunque la legge e
l'ordine che proteggono la gerarchia stabilita; è insensato invocare la
volontà assoluta di questa legge e di quest'ordine contro quelli che
soffrono a causa sua e lottano contro di esso, non per ottenere vantaggi
personali e per desiderio di vendetta, ma per la loro parte di umanità

Se usano violenza, non danno inizio ad una catena di violenze,
ma cercano di spezzare quella stabilita Nessuna terza persona, e.

ultimi di tutti l'educatore e l'intellettuale — conclude — ha il diritto
di predicar loro che se ne astengano».
In questo saggio c'è tutto l'armamentario che giustifica esalta e, quasi,
sacralizza qualsiasi azione sovversiva. A ragione Marcuse è considerato
il «padre della contestazione» nei paesi liberi. E, dalla sua specola,
appare logica e coerente anche la sua affermazione, secondo la quale «non
esiste differenza alcuna tra democrazia e dittatura».

Non spetta a noi, specie in questa sede, pronunciarci sull'opera del
filosofo della contestazione. Il nostro compito è anzitutto quello di informare,

di informare per quanto possibile obiettivamente. In secondo
luogo, ce ne mancherebbe la competenza. Riteniamo sia invece nostro



263

preciso compilo, proprio nell'ambito di una informazione obiettiva e

aggiornata, riferire in proposito il pensiero di chi, direttamente o
indirettamente, non condivide le tesi marcusiane e ha le carte in regola
per farlo. Da parte nostra ci sia tuttavia lecita unicamente una costatazione

preliminare che incontestabilmente emerge da quanto siamo
andati succintamente esponendo. La storia insegna che alla base di
ogni sovversione, all'origine di ogni rivoluzione sta un mito. Il mito è

per i popoli quello che il sogno è per gli individui: narcosi e motore
ad un tempo. Nel suo manuale ogni rivoluzionario ha quindi iscritto a
lettere maiuscole l'esaltazione di un mito.

I filosofi e i pensatori politici che nel corso dei secoli sono considerati
gli ispiratori diretti o indiretti di movimenti sovversivi sfociati in
rivoluzioni hanno sempre operato sul materiale umano, studiandosi di
interpretarne e di teorizzarne le aspirazioni sul piano etico-morale,
religioso, politico o economico-sociale. L'uguaglianza tra gli uomini, sotto
i suoi vari aspetti, fu in ogni tempo il fine-chiave di ogni loro ripensamento.

Ciascuno ha ritenuto di contribuire alla futura felicità degli
uomini, teorizzando il concetto dell'uguaglianza. Il filosofo e ispiratore
della moderna sovversione, che ha nome contestazione più o meno
globale, lavorando anch'egli sul tema dell'uguaglianza tra gli uomini
è però giunto a addirittura mitizzarne il concetto. Sogna infatti una
società non repressiva (nel senso freudiano dei termini), giustificando
il radicale rifiuto del sistema politico-economico esistente, se necessario
anche con la violenza. Spera in tal modo di giungere, con la violenza,
ad una nuova società completamente pacificata. Siamo in pieno mito.
La storia insegna infatti che gli uomini e le società non si lasciano
manipolare a lungo come fossero oggetti inerti. La storia non ci ha tramandato,

inoltre, nessun esempio che provi come la violenza abbia
condotto alla pacificazione totale. Non foss'altro perchè ciò è incompatibile

con la natura stessa dell'uomo. E, al centro dell'evoluzione delle
società umane, troviamo pur sempre l'uomo. Lo stesso Mao lo riconosce:

«L'uomo — ha detto — è più importante delle armi».
Marcuse predica il rifiuto della società dei consumi, detesta la società
moderna, sia essa capitalista o socialista. Ma tutte le sue opere sono
consacrate alla critica della società occidentale. E al grande rifiuto
non ha finora opposto nessun concreto programma politico-economico.
Raymond Aron, a proposito delle giornate del maggio parigino dello



264

scorso anno scrive nel suo saggio «La révolution introuvable» : «Ogni
società è soggetta a costrizioni di fatto, quali la necessità della produzione,

dell'organizzazione, di una gerarchia tecnica, di una
tecnoburocrazia, ecc. ecc. Il rifiuto di un ordine senza la visione di un
ordine che lo sostituisca, conduce alla catastrofe per tutti Tutte le
società conosciute, indipendentemente dal regime politico-economico
su cui poggiano, superate le prime fasi delle illusioni liriche, si stabilizzano

in una stratificazione e in una gerarchia che nessuno è finora
riuscito ad eliminare».
E, chiaramente rivolto alle responsabilità dell'intellettuale Marcuse e

alla sua irresponsabile opera sovversiva nell'ambito della moderna
democrazia industriale, non esita a scrivere: «Gli intellettuali esercitano

normalmente una funzione critica. Ma quando essa si limita a
denunciare la società, senza proporre nessun altro tipo di società, elevando

a culto la violenza pura, allora la critica diventa nichilismo».

Sempre la realtà finisce per denunciare l'impotenza delle ideologie,
tanto più rapidamente quanto più categorico ne era stato l'assunto. Le

più rigide ideologie sono quelle che. proprio perchè annunciano una
radicale rottura con il passato, raccolgono al loro nascere il maggior
numero di adesioni e il maggior numero di proseliti. Fino al momento
in cui i dottrinari si vedono costretti ad arrendersi alla realtà. La realtà
che mai si adeguerà alla teoria: succede sempre, fatalmente, l'inverso.
E, come conseguenza, ci saranno sempre i soliti delusi che troppo
facilmente si erano illusi di poter seguire il miraggio dei miti per sfuggire
alle dure esigenze della realtà.
Ignazio Sìlone ha vissuto di persona il dramma della forzata resa del
dottrinario di fronte alla realtà. Nel suo famoso libro «Uscita di
sicurezza», al quale ha consegnato le sue esperienze di vita e che suona
come un testamento politico alla misura dell'uomo, scrive: «La distinzione

fra teorie e valori non è ancora abbastanza chiara nelle menti di
quelli che riflettono a questi problemi, eppure mi sembra fondamentale.

Sopra un insieme di teorie si può costituire una scuola e una
propaganda; ma soltanto sopra un insieme di valori si può fondare una
cultura, una civiltà, un nuovo tipo di convivenza fra gli uomini».

Settembre 1969.


	Moventi, aspetti e conseguenze della sovversione : politico - ideologica e economica - sociale

