Zeitschrift: Rivista militare della Svizzera italiana
Herausgeber: Lugano : Amministrazione RMSI

Band: 39 (1967)

Heft: 6

Artikel: Guerra, armi e servizio militare nel giudizio del magistero cattolico
Autor: Bignasca, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-245957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-245957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AAAAAAAALAAAAAAAAAMAAAAAAMAMAAAAMAAALAALMAAAMAALMAAAAAA

Guerra, armi e servizio militare 7
nel giudizio del magistero cattolico

Cap. A. BIGNASCA capp. c. s. Br. fr. 9

A) Alcune premesse

I — Non si & potuto far capo, nel titolo, alla nota espressione «alla
luce della teologia cattolica» per la ragione che non e ancora stata elabo-
rata in modo esauriente la nuova teologia cattolica — una teologia post-
conciliare — sulla guerra. La morale tradizionale sul problema & ormai
considerata sorpassata, sia perché inadeguata alle condizioni della guerra
moderna, sia perché non e piu conforme al diritto naturale delle genti
nella sua attuale maturazione.

Il problema della guerra va considerato con mentalita completamente
nuova. L’ha affermato e questo imperativo I'ha tenuto ovviamente pre-
sente il Concilio Vaticano II quando ha affrontato tale problema. Ma il
doversi collocare ad un livello diverso dall’insegnamento tradizionale e il
sentirsi chiamati a dover rendere conto delle proprie decisioni a tutta una
cristianita ansiosa di trovare sicurezza proprio nella validita del Concilio,
ha reso ardua e travagliata I'elaborazione delle dichiarazioni conciliari e
le ha limitate unicamente a quanto poteva essere enunciato con certezza
ormai acquisita.

Non ci si deve quindi meravigliare se l'insegnamento del Concilio
Vaticano II sul problema della guerra, uno dei piu gravi problemi del
nostro tempo, € tutto contenuto in appena quattro sul centinaio circa di
numeri nei quali e suddivisa la Costituzione pastorale «Gaudium et Spes»
consacrata alla Chiesa nel mondo contemporaneo. (Nel contesto dell’arti-

F15



colo i numeri riferentisi alla Costituzione sono preceduti dalla sigla CM).

Il Concilio si & limitato a fissare alcuni criteri di giudizio sul pro-
blema della guerra: in apparenza meno di cio che alcuni avrebbero desi-
derato, ma, nella realta, con una obbiettivita di molto accresciuta.

II — La teologia tradizionale sulla guerra & dunque considerata sor-
passata: & in via di elaborazione una nuova teologia fondata sui criteri
di giudizio sanciti dall’autorita di un Concilio Ecumenico.

Abituati ad un marcato immobilismo dottrinale, ci si era fatta la
mentalita che le disposizioni acquisite fossero intangibili. Per conseguen-
za, questo voltar pagina, a riguardo di questo e di tanti altri problemi, puo
provocare in molti un certo disagio spirituale, quasi una incrinatura nel
loro senso di sicurezza e di fiducia nel Magistero cattolico. Sono difficolta
che vanno superate tenendo presente che le dottrine fondamentali ed i
principi costituzionali del pensiero e della disciplina ecclesiastica, che
sono intangibili, vanno dalle soluzioni contingenti enucleate da tali dot-
trine e principi. Queste soluzioni possono, anzi devono, per adeguarsi
al progressivo perfezionamento della Chiesa stessa, essere abbandonate,
quando questo s'impone, ed essere sostituite da altre migliori.

E’ cid a cui stanno laboriosamente attendendo i responsabili della
gerarchia e del laicato cattolico, sollecitati dal risveglio primaverile delle
energie spirituali della Chiesa dovuto particolarmente al recente Concilio
Ecumenico.

IIT — Parallelamente a questo progressivo miglioramento delle
forme concrete in cui si realizza la vita della Chiesa, si da pure una pro-
gressiva maturazione del diritto naturale delle genti.

La storia dimostra che nel cammino dell’umanita si avvera una cre-
scita dell’ideale morale e delle sue esigenze e quindi un continuo miglio-
ramento di quel sistema di principi morali universalmente ammessi in
una certa epoca, che e appunto il diritto naturale delle genti.

Questo miglioramento & influenzato dal fermento evangelico e a
sua volta condiziona gli interventi della Chiesa, che sancisce con la sua
autorita i progressi raggiunti e li rende legge per i suoi membri. E’ noto
che se il Concilio Ecumenico non é giunto a condannare moralmente
ogni atto di guerra é perché ancora vi manca il consenso della coscienza

316



universale. Ma restano aperte le speranze che l'umanita addivenga ad
un punto in cui ogni guerra possa essere efficacemente interdetta.

Questo progresso non € impossibile: il Concilio pensa che ¢ urgente
prenderlo in considerazione e che il compito di ognuno, a cominciare dai
cristiani, e di contribuirvi con tutte le forze.

(Nota: mi sembra che se si puo intravvedere qualcosa di positivo
nell’azione degli obiettori di coscienza nel senso del contributo che es-
si danno al promovimento di questa coscienza universale, che condanna
moralmente ogni atto di guerra ed ogni decisione di combattere per vin-
cere militarmente 1'avversario).

B) Le dichiarazioni conciliari
I — Diagnosi della guerra moderna

Bisogna dar atto ai Padri conciliari d’aver saputo vedere il problema
della guerra moderna in tutta la sua complessita di guerra aperta, di
guerra latente e di guerra sovversiva. Affermano infatti che non solo
«ancora ogni giorno in alcuni luoghi della terra la guerra continua a
produrre le sue distruzioni» (CM 79) ma che inoltre «la complessita delle
odierne situazioni e la intricata rete delle relazioni internazionali fanno
si che vengano tirate in lungo, con nuovi metodi, e per di piu insidiosi
e sovversivi, guerre piu o meno latenti. In molti casi il ricorso ai sistemi
del terrorismo & considerato anch’esso un nuovo metodo di guerra»r.
(CM 79).

E’ la realistica constatazione che, essendo in certo qual modo accan-
tonata la possibilita di una guerra aperta perché troppo rischiosa, si
ricorre di preferenza a metodi insidiosi e sovversivi. Si tratta di conflitti
larvati che interessano le zone di influenza di ciascun avversario piu
ancora che i propri territori e le loro popolazioni, in modo che frequen-
temente sono dei terzi a soffrire di tale genere di ostilita.

Ci sono poi ancora le guerre cosiddette «rivoluzionarie» — guerre di
«liberazione» e guerre civili — fomentate spesso dall’esterno, che costi-
tuiscono, oggi, un modo indiretto di prendere parte agli interessi che
I’avversario pud avere nel paese o nelle zone in cui esse scoppiano e che
entrano percio nella categoria delle guerre sovversive.

317



II — Valore immutabile del diritto naturale delle genti

Ma la guerra moderna non € solo caratterizzata da questa sua com-
plessita, bensi anche dalla sua immanita, dai crimini che spesso I’accom-
pagnano. «Quando in essa si fa uso di armi scientifiche di ogni genere,
la sua indole atroce minaccia di condurre i contendenti ad una barbarie
di gran lunga superiore a quella dei tempi passati» e rivela 1’odierno
«stato di degradazione dell’'umanita». (CM 79).

Constatata questa spaventosa evoluzione della guerra, il Concilio ha
voluto innanzitutto «richiamare alla mente il valore immutabile del di-
ritto naturale delle genti e dei suoi principi universali. La stessa coscienza
del genere umano proclama quei principi con sempre maggior fermezza
e vigore». (CM 79)..

Il trasformare un’azione bellica in azione criminale non pud e non
trovera mai nessuna giustificazione morale. «Le azioni pertanto che deli-
beratamente si oppongono a quei principi e gli ordini che tali azioni
prescrivono sono crimini, né 1'ubbidienza cieca puod scusare coloro che
li eseguiscono. Tra queste vanno innanzitutto annoverati i metodi siste-
matici di sterminio di un intero popolo, di una nazione o di una mino-
ranza etnica; orrendo delitto che va condannato con estremo rigo-
re». (CM 79).

E’ chiaro che in questo capoverso viene enunciato il superamento
di una posizione, che la teologia tradizionale ancora ammetteva: quella
della «presunzione di diritto», che legalizzava l'obbedienza passiva ed
incondizionata agli ordini ricevuti. L'evoluzione della coscienza univer-
sale su questo problema era gia stata del resto confermata durante i pro-
cessi di Norimberga, e venne sanzionata dall’insegnamento di Pio XTI,
che nel 1953 precisava in termini vigorosi: «nessuna autorita €& abilitata
a comandare un atto immorale; non esiste alcun diritto, alcun obbligo,
alcun permesso di compiere un atto in se stesso immorale, nemmeno
se comandato, anche se il rifiuto porta con sé il peggior danno personale».

E’ evidente che il subordinato, in possesso di una coscienza retta e
cosciente della sua liberta morale, rifiutera di obbedire ad ordini che
prescrivono azioni sistematiche di sterminio.

Il Concilio incoraggia dunque alla resistenza morale nel caso limite
di un crimine contro il diritto delle genti, ma nello stesso tempo precisa
quando é giustificata una simile disobbedienza ai superiori militari.

318



Certamente non incoraggia e non giustifica la disobbedienza sistema-
tica quale & proposta dagli obiettori di coscienza. Cio va rilevato anche
a motivo dell’inclusione nello stesso paragrafo 79 della famosa frase a
favore degli obiettori di coscienza: «Sembra conforme ad equita che le
leggi provvedano umanamente al caso di coloro che, per motivi di co-
scienza, ricusano l'uso delle armi, mentre tuttavia accettano qualche altra
forma di servizio della comunita umanan.

E' noto che nessun testo, in tutta la sezione, € stato piu discusso e piu
elaborato di questo.

L'obiezione di coscienza € una reazione individuale all’obbligo del
cittadino di prendere le armi in tempo di guerra e di compiere un servizio
militare in tempo di pace. Nella valutazione dei Padri conciliari & stata
ritenuta una testimonianza degna di rispetto: é il rispetto dovuto ad ogni
retta coscienza, soggettivamente onesta, anche se obbiettivamente erronea.

Pero il Concilio, pur intervenendo positivamente in favore dell’obie-
zione di coscienza, non ha inteso prendere posizione sulla questione della
moralita obbiettiva di questo atteggiamento. E’ noto che il rifiuto di
decidere pro o contro la moralita obbiettiva dell’obiezione di coscienza,
e stato espressamente messo a verbale al momento di redigere il testo
da sottoporre al voto finale, per assicurare una esatta interpretazione
dello stesso testo.

Pud forse sembrare che il Concilio sia qui caduto in una contraddi-
zione: avendo precisato il caso limite nel quale & doverosa la disobbe-
dienza a ordini superiori, e avendo affermato 1'obbligatorieta del servizio
militare e 'onere per i giovani di tutelare con le armi la salvezza delle
loro popolazioni, come si vedra in seguito, non era forse logico condan-
nare l’atteggiamento degli obiettori di coscienza?

Va detto che se I'obiezione di coscienza é indiscutibilmente, nel con-
testo della realta, una disobbedienza, & perd anche, alla luce dell’ideale
dell'interdizione di qualsiasi guerra, una testimonianza. Essa infatti testi-
monia in favore di un altro modo, ormai abbastanza delineato, di valu-
tare il bene comune degli uonimi. La collettivita delle nazioni & quasi
giunta al punto in cui il sentimento comune giudichera che, di diritto,
non dovrebbero piu esserci delle guerre, ma per ora, non viveancora sotto
il regime di una vera legge di interdizione della guerra. Il giudizio sulla
moralita obbiettiva dell’obiezione di coscienza dipende dalla valutazione

319



soggettiva di questa situazione: per gli uni sara da riprovarsi; per gli altri
sara doverosa.

Su questi giustificati pareri opposti i Padri conciliari si son trovati
divisi fino al punto di sentirsi impossibilitati a decidere pro o contro
la moralita obiettiva dell’obiezione di coscienza. Perd convenendo tutti
sulla necessita del rispetto dovuto ad una coscienza retta, soggettivamente
onesta, anche se, secondo taluni, obbiettivamente erronea, si € chiesto
ai poteri pubblici di dare uno statuto benevolo verso l'obiettore di co-
scienza. Si € voluto perd precisare che l'obiezione di coscienza non deve
prendere I'avvio da una protesta asociale ed ostinata, parlando di «qual-
che forma di servizio della comunita umanan.

IIT — «Guerra giusta» e legittima difesa

Gia nell’Enciclica «Pacem in terris» Papa Giovanni XXIII aveva af-
fermato che di fronte alle forze di distruzione che si possono scatenare
in una guerra moderna «diviene sempre piu irragionevole ritenere ancora
la guerra come un mezzo adatto a difendere i diritti lesi». Il Concilio,
motivando le stesse spaventose previsioni, dice: «Tutte queste cose ci
obbligano a considerare ’argomento della guerra con mentalita comple-
tamente nuova». (CM 80).

E’ lo stesso diritto di guerra che viene messo in discussione.
Si puo ancora legittimamente scatenare una guerra?
Si sa che la teologia morale aveva formulato tutta una casistica

concernente il diritto di guerra dando corpo ad una dottrina sulla guerra
giusta.

Questa dottrina considerava la guerra come il mezzo per ristabilire
un diritto ingiustamente violato: mezzo adatto e lecito per ristabilire un
diritto ingiustamente violato: mezzo adatto e lecito per difendere diritti
lesi, per risolvere controversie tra nazioni, per rivendicare diritti concul-
cati. Non é necessario risalire di molto la storia per trovare guerre san-
zionate dal benestare di moralisti e di autorita ecclesiastiche. Pretesi o
alle volte anche reali motivi per giustificare l'iniziativa di una guerra
é sempre stato facile averne in abbondanza.

I1 Concilio non poteva non riconoscere il superamento di questa casi-
stica, ed ha consacrato 1’abbandono della dottrina tradizionale della

320



guerra giusta. Non si puo negare ai Padri conciliari di aver avuto il co-
raggio di mettere la guerra «fuori legge» e di farla finita con il concetto
tradizionale di «guerra giusta».

Ma la guerra € una realta della quale bisogna tener conto. «Gli
uomini, in quanto peccatori, sono e saranno sempre sotto la minaccia
della guerra fino alla venuta di Cristo». (CM 78). «La guerra non ¢ pur-
troppo estirpata dalla umana condizione». (CM 79).

Questa realta resta anche dopo la proclamazione del principio della
ingiustificabilita di ogni guerra d’aggressione e del principio che i con-
flitti fra le nazioni devono prendere la strada dei regolamenti pacifici,
mediante negoziati e mediante il ricorso ad un arbitraggio.

" E’ nota la drammaticita dello scontro in seno al Concilio, tra la
corrente pacifista e quella realista, tale da far temere che la discussione
sullo schema XIII dovesse arenare proprio su questo problema.

A sbloccare la situazione é stato Paolo VI alla tribuna delle Nazioni
Unite. Impegnando la sua suprema autorita proclamava solennemente
cid che il cuore di tanti uomini formulava nell’intimo: «Non piu la
guerra, non piu la guerral!» D’altra parte non poteva non far allusione a
tutta la complessita della situazione: «Finché l'uomo rimane l'essere
volubile ed anche cattivo, quale spesso si dimostra, le armi della difesa
saranno necessarie, purtroppo.»

Questo intervento del Papa al’ONU ha aperto la via a trovare un
giusto equilibrio tra le avverse tendenze, che si erano delineate nell’aula
conciliare, e ne e venuta la precisazione riguardante la guerra per legit-
tima difesa.

Sussiste un diritto primario di ciascun individuo, un diritto stretto
sulla comunita nazionale alla quale appartiene: quello di essere pro-
tetto nella sua vita, nella sua integrita morale e fisica, e nei suoi beni,
dovesse cid0 comportare anche 'impiego della forza contro una minaccia
venuta dall’esterno.

Il ricorso alla guerra da parte di un governo ¢ dunque legittimato
dal diritto di un popolo al rispetto dei suoi interessi vitali, dal diritto
di continuare ad essere nazione con una propria legittima autonomia
politica. In pratica si tratta della difesa contro un ingiusto attacco mili-
tare al proprio territorio nazionale. E’ questo 'unico diritto di guerra rico-
nosciuto dal Concilio ai governi.

321



La dichiarazione conciliare € la seguente: «Fintantoché esistera il
pericolo della guerra e non ci sara un’autorita internazionale competente,
munita di forze efficaci, una volta esaurite tutte le possibilita di un paci-
fico accomodamento, non si potra negare ai governi il diritto di una legit-
tima difesa. I capi di stato e coloro che condividono la responsabilita
della cosa pubblica hanno dunque il dovere di tutelare la salvezza dei
popoli che sono stati loro affidati, trattando con grave senso di respon-
sabilita cose di cosi grande importanza». (CM 79).

E’ ovvio che al riconoscimento del diritto alla difesa va aggiunto
il diritto, anzi il dovere, di approntare i «mezzi di difesa», cioe gli eser-
citi che i governi mantengono in tempo di pace e le armi di cui li dotano.
Il Concilio si pronuncera pero sui limiti che gli armamenti moderni
devono subire, trattando della corsa agli armamenti. Allo stesso modo,
per ovviare al pericolo che la sua dichiarazione, che certamente é stata
accolta con sollievo da tutti coloro che sono animati da sano realismo,
potesse permettere di ritenere lecita ogni cosa in una guerra di difesa, I’ha
fatta seguire da una precisazione, la cui forza sara sottolineata da quanto
il Concilio dira sulla guerra totale: «La potenza bellica non rende legit-
timo ogni suo uso militare o politico. Né per il fatto che una guerra e
ormai disgraziatamente scoppiata, diventa per questo lecita ogni cosa tra
le pareti in conflitto». (CM 79).

Il numero 79 termina poi con una frase, riguardante i militari, che
perd sembra alquanto distaccata dal contesto. Non pochi Padri volevano
che si parlasse sia del carattere sia della onorabilita della professione
militare, sempre indispensabile nelle societa attuali. Ma di fronte al
diverso parere di altri ci si e limitati ad una affermazione alquanto gene-
rica, che certo non tratta in modo compiuto I’'argomento. «Coloro che, al
servizio della Patria, esercitano la loro professione nelle file dell’esercito,
si considerino anch’essi come ministri della sicurezza e della liberta dei
loro popoli, e, se rettamente adempiono il loro dovere, concorrono
anch’essi veramente alla stabilita della pace». (CM 79).

IV — Guerra totale e corsa agli armamenti

Per dare un quadro completo delle dichiarazioni conciliari sul pro-
blema della guerra, si dovrebbe ora riferire quanto & stato detto in merito
alla guerra totale e sulla corsa agli armamenti: argomenti svolti ai numeri

322



80 e 81 della Costituzione. La mancanza di tempo e la preoccupazione di
non dilungare eccessivamente la trattazione consigliano di rimandare
tutto cio ad altra occasione.

Qui si vuol semplicemente accennare che il Concilio, nei suddetti
numeri, pronuncia, con parole vibranti e impegnando solennemente la
sua autoritd, la condanna delle distruzioni in massa e indiscriminate:
riprova con chiare motivazioni l'attuale corsa agli armamenti: concede
che il possesso e l'accumulo di armi dissuasive possano «momentanea-
mente» servire «ad assicurare oggi una certa pace tra le nazioni». (CM 81).

C) Alcune conclusioni

I — Se la condanna universale della guerra, che era il voto piu
esplicito del Concilio, ¢ dovuta essere lasciata in sospeso per le ragioni
sopraccennate, va pero oggettivamente rilevata l’efficacia degli interventi
dei Padri conciliari sia nel precisare il dovere di mitigare la inumanita
della guerra, sia nel delimitare il diritto di guerra. E cio, a confronto della
dottrina tradizionale, inadeguata a risolvere problemi della guerra mo-
derna e rimasta ancorata al principio della cosiddetta «guerra giustan»,
segna un non insignificante progresso.

Non tutti ne sono stati soddisfatti. Si dovra perd ammettere che i
Padri conciliari si sono sforzati di non eludere la complessita dei pro-
blemi e che I’aver saputo mantenere le deliberazioni su questa linea, a
dispetto di tutte le opposizioni, richiedeva non meno coraggio che sten-
dere un appello sentimentale per bandire la guerra dalla faccia della
terra.

IT — Se il Concilio non ha giudicato ’attuale situazione internazio-
nale con un tale ottimismo da condannare moralmente ogni atto di
guerra ed ogni decisione di combattere per vincere militarmente 1’avver-
sario ed ha quindi legittimato, ed anzi reso doveroso, il ricorso alle armi
e la preparazione di eserciti e di armamenti adeguati al loro compito,
non ha pero esonerato nessuno, nemmeno gli uomini d’armi, dal gravis-
simo obbligo di lavorare per la promozione di un sentimento comune
che giudichi che, di diritto, non dovrebbero piu esserci guerre.

IIT —In questo ordine di idee, tenuto presente che «la pace non &
una semplice assenza di guerra, né si riduce unicamente a rendere stabile

323



I’equilibrio delle forze contrastanti, né e effetto di una dispotica domi-
nazione, ma essa viene con tutta esattezza definita opera della giustizia...
e frutto dell’amore, il quale va oltre quanto pud assicurare la semplice
giustizia» (CM 78) non si puo non prestare ascolto all’appello che il Con-
cilio rivolge ai cristiani «affinché con 'aiuto di Cristo, autore della pace,
collaborino con tutti per stabilire tra gli uomini una pace fondata sulla
giustizia e sull’amore e per apprestare i mezzi necessari per il suo rag-
giungimento». (CM 77).

Bibliografia:

— La Chiesa nel mondo contemporaneo
Costituzione Pastorale «Gaudium et Spes»

— Commento alla Costituzione «Gaudium et Spes»: Ed. Queriniana
articolo di D. Dubarle su «La guerra e la pace»

— La Chiesa nel mondo di oggi: Ed. Vallecchi
articolo di H. de Riedmatten O.P. su «I problemi della pace e della
guerra»

— Storia del Concilio di G.F. Svidercoschi: Ed. 'Ancora.

324



	Guerra, armi e servizio militare nel giudizio del magistero cattolico

