
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 82 (2018)

Heft: 325-326

Artikel: Jean de Meun et la culture de Panurge

Autor: Rossi, Luciano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISE EN RELIEF

Jean de Meun et la culture de Panurge*

1. La parution, en novembre 2017, des actes du congrès consacré en 2016
à Orléans au 'deuxième auteur' du Roman de la Rose n'était pas sans susciter

beaucoup d'attentes, vu que cette rencontre réunissait des scientifiques de

renommée internationale et que son titre était très ambitieux : Jean de Meun
et la culture médiévale. Littérature, art, sciences et droit aux derniers siècles du
Moyen Âge. Malheureusement et cependant, il suffit de parcourir la Table des

matières pour remarquer l'absence d'une conception générale susceptible de

marquer des progrès dans la recherche1, et cela à cause d'un contraste patent.

À propos de Jean de Meun et la culture médiévale. Littérature, art, science et droit
aux derniers siècles du Moyen Age, Jean-Patrice Boudet / Philippe Haugeard / Sil-
vère Menegaldo / François Ploton-Nicollet (dir.), Rennes, PU de Rennes, 2017,374 p.

1 Philippe Haugeard et Silvère Ménégaldo, «Introduction» [9-20]; Charles Vulliez,
«Autour de Jean de Meun: esquisse de bilan des données prosopographiques» [23-
46]; Armand Strubel, «Jean de Meun figure de l'auteur dans le Roman de la Rose»
[47-60] ; Sylvie Lefèvre, « A cache-cache avec Jean de Meun. La famille B du Roman
de la Rose» [61-80]; Christopher Lucken, «Jean de Meun, continuateur, remanieur
et auteur du Roman de la Rose de Guillaume de Lorris» [81-106]; Patricia Stirne-
mann, «Jean de Meun: où et pour qui a-t-il travaillé?» [107-119] ; Constant J. Mews,
«Jean de Meun, Abélard et les tensions internes à l'Université de Paris au XIIIe
siècle: pauvreté, chasteté et hypocrisie» [123-136]; Jean-Marc Mandosio, «La
classification des sciences et des arts dans le Miroir des amoureux et l'érotologie de Jean
de Meun» [157-174]; Antoine Calvet, «L'influence du Roman de la Rose dans les
textes alchimiques des XIVe et XVe siècles » [175-186] ; Françoise Vielliard, «Les
traductions de Jean de Meun: essai d'inventaire et postérité littéraire» [187-212] ; Jean-
Marie Fritz, «Jean de Meun traducteur de Boèce et d'Abélard Confort de philosophie

et Confortable epistre» [213-230]; Miren Lacassagne et Thierry Lassabatère,
«Courtoisie et chevalerie: la critique de Jean de Meun et d'Eustache Deschamps»
[231-256]; Hélène Biu, «<Tancier et fierement parler >. Honorât Bovet et <Maistre
Jehan> [257-300]; Earl Jeffrey Richards, «Jean de Meun mis en réseau: une analyse

stylométrique de la Querelle du Roman de la Rose» [301-316]; Marie-Hélène
Tesnière, «Le Roman de la Rose d'un rodophile: le manuscrit français 1563 de la
Bibliothèque nationale de France» [317-340]; Élodie Gidoin, «L'enlumineur Robinet

Testard, interprète du Roman de la Rose de Jean de Meun dans le ms. Douce 195
de la Bodleian Library» [341-358]; Jean-Patrice Boudet, «Conclusions» [359-364];
«Bibliographie indicative» [365-370].



290 LUCIANO ROSSI

Si d'une part le titre du volume promet un programme encyclopédique, dans
la réalité des choses aucune communication n'a été consacrée je ne dis pas
à Dante, Pétrarque, Boccace ou Chaucer, mais même pas aux rapports avec
l'autre grande summa composée dans les mêmes années et pour les mêmes
mécènes, le Trésor de Brunet Latin. Mais il manque également une réflexion
approfondie sur le statut des traductions attribuables au Magdunois, tout
comme sur la tradition manuscrite de son Roman et sur l'état lamentable des

éditions qui lui ont été consacrées. On s'aperçoit alors que Jean de Meun,
encore une fois, n'est qu'un prétexte pour présenter des recherches qui n'ont
pas beaucoup à faire avec le maître français2. En effet le registre utilisé, à

quelque exception près, paraît dominé par la légèreté, comme si les différents
contributeurs avaient accepté de participer un peu contre leur volonté à un
rassemblement où ceux qui montrent avoir lu les œuvres de notre poète sont
très peu nombreux (ou, en tout cas, ils évitent soigneusement d'afficher leur
érudition)3. Cette impression 'ludique' (on parle tout le temps des avatars de

Jean de Meun, on prétend jouer à cache-cache avec cet austère personnage)
trouve une confirmation patente dans 1'«Introduction» de Philippe Haugeard
et Silvère Menegaldo, qui ne fait que surenchérir dans le même ton. Ici, P'Ovoç
Lûpaç, àKpoarijç, qui brûle inlassablement de faire ressentir sa voix,
commence à brailler une litanie qui retentit tout au long du volume4. Au dire des

érudits qui assument la responsabilité du Congrès, dans la contribution qui
ouvre le volume, Charles Vulliez aurait réalisé une « déconstruction biographique

marquée par une prudence scientifique qui se garde bien de considé-

2 En discutant publiquement avec Michel Zink (en 2003 au Collège de France), il m'est
arrivé de rappeler les observations de Contini (1970, 245), à propos de l'hostilité
nourrie par les érudits français contre le Roman de la Rose, que Bédier qualifiait sic
et simpliciter de « monstre ». Je constatais à l'époque que cette animosité était encore
perceptible, et Michel Zink de réagir en ripostant que les choses avaient beaucoup
changé. Franchement, je reste de mon avis : la démonstration en est offerte par ce
volume même, où un livre important comme celui de Zink 2006 (jugé probablement
trop indulgent envers Jean de Meun) ne figure pas dans la bibliographie.

3 II suffit de lire, à ce propos, l'entrée en matière de la contribution d'Élodie Gidoin
[341], qui parle de notre auteur en l'appelant «Jean Chopinel, mieux connu sous le
nom de Jean de Meun».

4 Sylvie Lefèvre [70]: «l'étude de Charles Vulliez publiée dans le présent volume
montre que l'identité des différents Jean de Meun rencontrés à Orléans, Bologne
et Paris n'était [sic] pas absolument et définitivement prouvée; Françoise Vielliard
[188]: «La thèse de l'identité du poète avec l'étudiant bolonais [...], soutenue par
Paul Durrieu en 1916 et reprise en 2003 par Luciano Rossi qui a complété le dossier
bolonais mais n'a pas apporté de nouveaux arguments [...] et il est raisonnable de
s'en tenir à l'identité du poète et du maître parisien d'un côté, à celle de l'étudiant
bolonais et de l'archidiacre de Beauce de l'autre» ; pour ne pas parler de Jean-Patrice
Boudet qui mérite un discours à part.



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 291

rer comme certitudes, ou mêmes comme probabilités, les diverses hypothèses
dont on dispose à ce jour et qui conduisent de fait vers trois Jean de Meun:
l'étudiant bolonais, l'archidiacre Orléanais et le maître parisien - 'avatars'
possibles mais pas compatibles entre eux de l'auteur du Roman de la Rose »

[12]. Non seulement cette affirmation contredit les conclusions de Vulliez lui-
même, pour qui « l'avatar bolonais et Orléanais peuvent sans difficulté majeure
cohabiter» [41]5, mais son manque de consistance est facilement démontrable.
Une véritable «déconstruction», au sens épistémologique du terme, devrait
se fonder sur le triptyque «information-donnée-connaissance»6: bien au
contraire, Charles Vulliez, aveuglé par le désir de prouver à tout pris sa thèse7,

a opéré sa démolition avec un embarrassant dédain pour les problèmes de
fondations et de structures, jusqu'à risquer l'effondrement d'un édifice historique
que les chercheurs de différents pays ont bâti avec peine et dévouement tout au

long d'un siècle8. La preuve en est qu'à la fin de leur travaux les congressistes
qui ont suivi aveuglément ses théories se retrouvent le bec à l'eau en ayant
raté toute possibilité de formuler des hypothèses cohérentes sur l'identité de
l'auteur du Roman de la Rose. Cela apparaît encore plus clairement dans les

«Conclusions», décidément surréelles, de Jean-Patrice Baudet [359-64]. Non
seulement il liquide sans appel les études du mystérieux « historien de la
littérature italien»9 que je serais: «Certains chercheurs, notamment Luciano
Rossi, ont avancé qu'il [Jean de Meun] était identifiable avec le fils d'un petit
seigneur qui fit des études de droit à Bologne de 1265 à 1269, avant de devenir
archidiacre de Beauce dans le diocèse d'Orléans jusqu'en 1303. Mais Charles
Vulliez a bien montré ici la fragilité de cette hypothèse, les travaux de L. Rossi
étant loin d'être exemplaires sur le plan méthodologique» [360]. Non content
d'avoir distribué des jugements de valeur sur des études dont il apparaît

5 Cette affirmation, partagée par Françoise Vielliard [189], revêt, comme nous le ver¬

rons, une importance fondamentale, du moment que l'on peut prouver que l'identité
de 1'« avatar bolonais » est parfaitement conciliable avec celle de 1'« avatar parisien ».

6 J'ai eu la chance de m'entretenir sur ce sujet avec Jacques Derrida à Turin, le 30
octobre 1998, et je ne peux oublier le sarcasme avec lequel le maître français parlait
de ceux qui utilisent le terme déconstruction «sans connaissance de cause».

7 Puisque mes travaux sont la cible privilégiée de la déconstruction opérée par Vul¬
liez, il est étonnant que des plus de quinze articles que j'ai publiés avant la parution
de ces Actes il n'en connaisse que trois. Mais l'indifférence à l'égard de la bibliographie

internationale est une caractéristique qui marque le volume tout entier.
8 À partir de Benedetto 1910, Durrieu 1916, jusqu'à Walther (1979; 1988), Murano

2006, etc.
9 C'est la formule plutôt énigmatique que, en déficit de connaissance au sujet de la

Romanische Philologie, Vulliez utilise [28] pour me présenter à ses lecteurs:
définition qui devrait réunir deux fautes d'origine, mais qui se révèle en fin de compte
dépourvue de fondement (voir Rossi 2016a).



292 LUCIANO ROSSI

clairement qu'il ignore jusqu'à l'existence, insouciant du fait que Charles Vul-
liez a montré que les sources ne disent absolument rien sur une fréquentation
de la part de Jean de Meun de l'aima mater parisiensis, Baudet se lance dans

une hypothèse brillante : « Qui était ce Jean de Meun Très probablement un
clerc originaire de Meung-sur-Loire qui a suivi l'enseignement de la Faculté
des Arts de l'université de Paris» [...]. «Le titre de maistre qui lui est donné
notamment dans le Testament et dans le Codicille pourrait être ainsi un titre
honorifique correspondant à la reconnaissance de son statut d'auteur, et non
pas à une réalité institutionnelle». Pauvre Jean de Meun, privé du titre de

maître et réduit à l'état d'étudiant peu doué qui n'a même pas terminé son

parcours universitaire, et cela en dépit flagrant des documents10, uniquement
grâce aux capacités divinatoires d'un historien Orléanais qui s'est spécialisé
dans l'analyse de textes de magie On ne comprend pourtant pas pourquoi
Baudet, dans la tentative désespérée de sauver la chèvre et le chou, en essayant
de concilier ses propres théories 'parisiennes' avec celles de Patricia Stier-

nemann qui pense, au contraire, que Jean de Meun a achevé son roman en
Picardie, dans l'entourage de Philippe de Beaumanoir, fasse référence à d'obscurs

« partisans » d'une hypothèse encore plus sibylline qu'il m'attribue pour
s'empresser de la démolir:

«La découverte de Patricia Stirnemann pourrait cependant donner de l'eau au
moulin des partisan de l'hypothèse de L. Rossi : en regardant d'un œil neuf les plus
anciens manuscrits conservés du Roman, elle a remarqué qu'ils sont d'origine picarde
et qu'ils permettraient de penser que Jean de Meun a appartenu à l'entourage de

Philippe de Beaumanoir, l'auteur des célèbres Coutumes du Beauvaisis, achevées en
1283. Mais on voit mal ce que viendrait faire un archidiacre de Beauce en Picardie, et
ce n'est pas en tant que juriste mais principalement comme 'translateur' que l'auteur
de la seconde partie du Roman de la Rose poursuivit sa carrière» [360].

On s'aperçoit, de par ces déclarations, que Boudet s'est aventuré sur un
terrain qui ne lui est pas du tout familier. Tout d'abord, ni Mme Stirnemann,
ni les responsables de ce Colloque se sont rendu compte que les mss BnF, fr.
12786 et Urbinas Latinus 376 de la Bibliothèque Vaticane ont depuis
longtemps fait l'objet d'études approfondies de la part de plusieurs savants, en
particulier de Matteo Ferretti (v. 2009, 2011). À propos de ce dernier codex, je
note au passage ue Mme Stirneman s'obstine à l'appeler «Urbinato»11. Pour

10 Comme nous le verrons, à partir de 1259, que ce soit en latin ou en français, le nom
de Johannes de Magduno / Jean de Meun est précédé par ce titre.

11 Certainement d'après König 1987, qui, dans le frontispice de son édition facsimilée
du ms., le désigne comme Urbinatus Latinus On peut se demander si ces historiens
de l'art et grands savants n'ont jamais entendu parler d'un certain Raffaello, l'Urbi-
nas par antonomase.



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 293

ce qui est des rapprochements avec Philippe de Rémy et le fils de celui-ci, ils
ont été proposés déjà il y a longtemps par Jean Dufournet, mais l'indication
des travaux de ce maître manque dans la bibliographie du Colloque12. Il
faudrait d'ailleurs s'interroger sur le statut de «juriste» de Philippe de Beauma-
noir, du moment que des historiens médiévaux chevronnés comme Boudet
devraient connaître la bibliographie récente (et française) sur ce sujet, ce qui
évidemment n'est pas le cas, vu qu'ils ignorent la querelle Giordanengo-Jacob
à propos des compétences de Beaumanoir13. Mais on ne s'en doutait pas, du
moment que Boudet n'a pas honte d'affirmer [360] que « [l]a seconde partie
du Roman de la Rose ne témoigne d'aucune culture juridique un tant soit peu
spécialisée, en dehors d'une allusion pertinente mais isolée au Code de Jus-
tinien sur le traitement qu'il convient de réserver aux mendiants valides », en

ajoutant en note: «Mais rien ne prouve en l'occurrence que Jean de Meun ait
utilisé directement le texte du Code».

En réalité, la référence au Code qui apparaît dans la Rose, aux vv. 11315-

11322, ne dérive pas uniquement du De periculis de Guillaume de Saint-
Amour, comme les commentateurs ont l'habitude de l'affirmer, mais se fonde,
encore que de manière ironique, directement sur le texte original14. Alors que
Guillaume se borne à écrire « Quod autem non liceat mendicare validis cor-
pore, cautum est expresse in Iure humano, C. De Mendicantibus validis, L»,
Jehan de Meun met sur les lèvres de Faux Semblant une exclamation plus
circonstanciée :

Et si deffent Justinians,
qui fist nos livres ancians,

que nus hon en nule meniere,
poissanz de cors son pain ne quiere,
por qu'il le truisse ou gaaigner.
L'en le devroit mieuz mehaignier
ou fere en aperte joustice
que soutenir en tele malice.

Lecoy (1965-1970), vv. 11315-11322

12 Voir notamment Dufournet 1996.
13 Voir Jacob (2009 ; 2014) et Giordanengo 2014.
14 Cf. Code, XI, 26: «De mendicantibus validis. Imperatores Gratianus, Valentinianus,

Theodosius / Cunctis adfatim, quos in publicum quaestum incerta mendicitas vocabit,
inspectis exploretur in singulis et integritas corporum et robur annorum, atque iner-
tibus et absque ulla debilitate miserandis nécessitas inferatur, ut eorum quidem, quos
tenet condicio servilis, proditor studiosus et diligens dominium consequatur, eorum
vero, quos natalium sola libertas prosequatur, colonatu perpetuo fulciatur, quisquis
huiusmodi lenitudinem prodiderit ac probaverit: salva dominis actione in eos, qui vel
latebram forte fugitivis vel mendicitatis subeundae consilium praestiterunt».



294 LUCIANO ROSSI

Si Boudet s'était renseigné sur la bibliographie concernant les compétences
juridiques de l'auteur de la Rose, il aurait pu s'épargner ces inutiles plaisanteries,

car l'influence sur notre auteur des stratégies rhétoriques et philosophiques

des juristes d'Orléans et de Bologne est visible tant dans le lexique
que dans les structure profondes du Roman. En partant des quatre mille vers
de la première partie du poème (qu'elle soit de son cru ou pas, ce n'est pas le

moment d'en discuter), Jean de Meun prend en compte les éléments structurels

les plus importants de la section que le dieu d'Amour attribue à Guillaume
de Lorris et y répond, ou la prolonge d'une façon pour nous allusive, mais qui
devait être claire pour ses contemporains. De la sorte, les couches interprétatives

s'accumulent sans se remplacer en un effet qui peut paraître lourd ou
même écrasant par endroit mais qui confère au texte une épaisseur philosophique

inédite. Bien que chaque couche garde la mémoire des précédentes, les

références n'apparaissent pas toujours aux mêmes endroits, mais composent
une réserve d'arguments susceptibles d'insertions multiples, selon un jeu com-
binatoire infini. De la sorte, la notion d'allégorie réélaborée par Alain de Lille
dans le cadre d'une nouvelle science de la Nature, fait l'objet, chez Jean de

Meun, d'une reprise critique s'inspirant surtout de la théologie négative. Non
seulement, donc, l'intention allégorique n'est pas effacée ni affaiblie dans la
deuxième partie du roman, mais elle acquiert une pénétration toute nouvelle,
dans la mesure où l'on assiste au passage d'une allégorie de type traditionnel,
fondée sur la personnification des Vices et des Vertus, à une allégorie appuyée
sur la puissance évocatrice (Auerbach dirait «figurative»)15 des exemples
historiques : Origène, Héloïse, Abélard, le roi Charles d'Anjou lui-même. C'est
justement dans le Roman de la Rose que la typologie figurative acquiert une
dignité littéraire et artistique nouvelle ; et c'est là une leçon que Dante
n'oubliera pas dans la dialectique entre le premier et le deuxième chant de L'Enfer.

Mais même si toutes ces hypothèses devaient se révéler complètement
injustifiées, il y a un élément historique dont l'importance est fondamentale
et que les historiens qui ont organisé ce Colloque ont délibérément cherché
à cacher avec des arguments que je n'hésite pas à qualifier non seulement de

captieux, mais de suicidaires. Les prétendus 'étudiants bolonais', qui en réalité
étaient tous des magistri ayant des rapports étroits tant avec Orléans (si bien

que l'archevêque de cette ville s'était rendu à Bologne pour garantir pour eux)
qu'avec Paris, ces maîtres, dis-je, étaient tous dans la ville émilienne pour se

procurer les manuscrits juridiques en latin destinés à être traduits en français
dans l'opération culturelle la plus importante de l'époque16. L'une des activités

15 Auerbach (1998 [1929], 211-220).
16 Grandmottet (1955, 80), Glessgen 2017, Duval 2017 et Mainini (2013 ; 2017).



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 295

de Johannes de Magduno, dans la maison qu'il occupait à Paris, fut justement
de présider à cette opération17.

2. Le démembrement de Johannes de Magduno en trois identités
historiques séparées, en plus de faire régresser les études de plus d'un siècle, se

fonde sur une pétition de principe et sur une série embarrassante d'omissions.
Le manque le plus pénalisant, dans l'étude de Vulliez, est la conscience de
la richesse encore largement inexplorée des archives bolonaises18. Comme je
l'ai plusieurs fois répété (Rossi 2016a), jusqu'à présent on n'a publié (et de
manière incomplète) que les premiers douze volumes (sur 322) des Memoriali,
concernant les années 1265-1270 et l'année 1286 (cette dernière dans l'illusion
de pouvoir témoigner de la présence de Dante à Bologne). Cela signifie que
des milliers de documents restent inexplorés, auxquels il faudrait ajouter les
actes de la Curia Maleficiorum qui s'élèvent eux aussi à plusieurs milliers.
Ce n'est que si l'on procède sur le champ, avec une préparation ad hoc, que
l'on peut espérer faire des progrès. Se vanter d'avoir fouillé dans les index
des volumes publiés par Zaccagnini en ajoutant neuf documents à la liste que
j'avais fournie en 2003 risque d'apparaître grotesque, dans la mesure où j'ai
toujours travaillé sur les originaux et que depuis j'ai publié une série d'autres
études sur ce sujet. En outre c'est dans la logique de la paille et de la poutre, de
la part de Vulliez, que de me reprocher la faute d'identification d'un personnage

figurant dans le document concernant F'ambassade' envoyée par Charles
Ier d'Anjou à Alphonse le Savant19, alors qu'il s'obstine à négliger la portée
du mécénat angevin dans la composition du Roman de la Rose. Mais le
problème le plus grave, c'est qu'en opposant le chaos des archives orléanaises et
le silence des documents parisiens aux informations circonstanciées que l'on
peut dériver des documents bolonais (pour autant qu'on sache les interpréter),

Vulliez finit par créer un court-circuit d'où il est très difficile de sortir.
Même dans le sobriquet Chopinel, que l'auteur s'attribue par l'intermédiaire
du dieu d'amour, la présence de Bologne est indéniable20. Chopinel a bien l'air
d'un surnom de type goliardique qui, lié au mot chopine, désigne une louche

17 Pour la démonstration de cette hypothèse, qui dépasse le cadre de cet article, je suis
obligé de renvoyer à Rossi 2019b.

18 Et ce n'est pas en se renseignant auprès de Mme Cécile Fabris, comme il l'admet à la
p. 31, n. 19, qu'il a réussi à combler cette lacune.

19 Voir Rossi 2008a.
20 En 1287 on trouve à Bologne un «magister Gerardinus chupinellus» déclarant

avoir reçu de «dominus Martinus Guidocti» 46 livres bolonaises (ASBo, Ufficio dei
Memoriali, vol. 67 [1287], registre du notaire Nicolaus Johannini Manelli, c. 72v,
acte I).



296 LUCIANO ROSSI

à vin21. Notre sobriquet semble donc lié à la Societas potatorum et gutatorum
qui, dans le Studium bolonais, réunissait les différents scholares groupés par
Nationes, selon leurs régions de provenance. Mais puisque le dieu d'Amour dit
explicitement que Johans le servira tant rassasié qu'à jeun, il me paraît clair
que cette précision, de toute évidence liée à l'appétit des sens22, doit avoir une
connotation particulière : en fait, la louche est aussi et surtout une métaphore
du membre viril23.

Le Roman de la Rose est un texte difficile, je ne fais que le répéter. Sylvie
Lefèvre [73], en refusant la connotation érotique de cette locution, me fait
noter que « a saoul et a gëun est certainement une expression figée, qui signifie
'en toutes situations'». Elle oublie cependant que Roger Dragonetti a déjà
démontré que la position qui lui est reservée, à la rime et avec diérèse, exclut

qu'il puisse s'agir d'un passage neutre et sans importance24. Bien au contraire,
cette remarque se réfère au service à un dieu d'Amour qui vient de réunir son
armée pour favoriser une défloration. Il ne me paraît donc pas si improbable
que nous soyons confrontés à la parodie d'un lexique religieux bien connoté,
où il est question de Yexpleta concupiscentia (du cœur, mais non seulement),

que seul le jeûne peut contraster25: «Est is de cuius cordis luxuria pascitur et
expleta concupiscentia iterum foeda libido renascitur»26. Par ailleurs, dans un
contexte où la défloration a lieu grâce à un bâton de pèlerin, je ne crois pas que
l'explication de la variante Clopinel, pour Chopinel, soit si difficile...

Mais venons finalement à la réfutation des thèses de Vulliez. En concluant
son étude l'historien écrit [41]: «[...] si un consensus paraît se dégager sur
la naissance de notre poète à Meun-sur-Loire, si l'avatar bolonais et Orléanais

peuvent sans difficulté majeure cohabiter, une différence majeure semble

21 C'est bien le sens originel de schopen, FEW 17, 54, s.v., qui désignerait plus tard le
contenu d'une louche, voire un 'grand verre'.

22 Bilder (2002, s. v. Jeun, jeune).
23 À propos du champ sémantique dans lequel paraît s'insérer chopinel, Wolfgang

Schweickard, «It. Cazzo», in: Hoinkes, U. (ed.), Panorama der Lexikalischen
Semantik. Festschrift Horst Geckeier, Tübingen, 1995, 605-612. Dans la branche lb
du Roman de Renart, v. 2460, Renart-Galopin affirme: «Je fot savoir molt bons
Chopins» / «Je savre bien feer chopins» ("je sais bien forniquer") : tout au long de cette
branche le locuteur joue avec les possibles acceptions du verbe fotre.

24 Dragonetti (1986,109): «Ce nom [Meün] qui joue à la rime avec geiXn [...] réfléchit
dans cette consonance sa propre diérèse [...]. [c'] est également la ville qui a donné
naissance à saint Lifart [...], un saint par lequel jure Faux Semblant».

25 Borret (1985, II, 3): «Sed propterea Christus superavit et vicit, ut tibi vincendi iter
aperiret. Propterea ieiunans vicit, ut et tu scias huiusmodi genus daemoniorum ieiu-
niis et orationibus superandum ».

26 Wernerus sancti Blasii, Libri deflorationum, PL 157 1100C.



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 297

séparer l'avatar Orléanais et l'avatar parisien dans leur relation avec l'auteur
du Roman de la Rose».

Il suffit de deux documents (datés respectivement du 5 octobre 1265 et
du 12 juillet 1269) pour démentir cette affirmation. Non seulement «l'avatar
bolonais» disposait d'un domicile parisien, d'où il gérait l'argent nécessaire

au commerce de manuscrits juridiques, mais il conduisait cette opération
avec l'aide des banquiers 'bolonais' les plus importants ayant une base tant
à Paris qu'à Orléans (et qui servaient en même temps Charles d'Anjou et son

entourage parisien)27. On sait que ces banquiers avaient investi beaucoup de

ressources sur les étudiants étrangers à Bologne, jusqu'à les accompagner lors
de leur retour chez eux en se préoccupant de faciliter leur insertion dans les

milieux les plus importants. C'est justement le cas des banquiers Amannati et
Clarenti qui possédaient des succursales à Paris (dans le quartier Latin) et qui
se sont préoccupés de fournir un domicile dans la capitale non seulement à

notre maître Jean de Meun, mais aussi à ses confrères :

(1) Dominus Guillelmus de Mauduno, filius condam domini Johannis de Mauduno,
venit et dixit sibi solutas et traditas esse a domino Bartolomeo Amanati de Pis-
torio sexcentas et quinque Libras Bononie, quas ei dare et solvere tenebatur
pro pretio ducentarum Librarum turonensium, quas Fuccius domini Sofredi. et
Coradus Jacobi de Pistorio, eius socii, receperant a domino Ansoldo de Faierio
in civitate Parisiensi. ex carta scripta manu Gueçi, notarii, hodie facta in statione
dicti Bartholomei, in domo domini Marchisini de Ricadonna, presentibus magis-
tro Simone Matifardi. Donato Tancheri, Galvano calçolario, Bonfiglolo Johannis,

muratoris, et Johanne Guidonis, calçolarii, testibus.

(2) Magister Johannes de Mauduno, Aurelianensis dyocesis, magister Johannes de

Buyaco, Senonensis dyocesis, magister Raginardus de Buisiacho, Carnotensis
diocesis, scolares Bononie, promiserunt in solidum domino Anselmo Clarentis
et Clarentino suo filio trecentas Librarum Turonensium hinc ad .xx. diem mensis
novembris, in civitate Parisius. pro precio et cambio noningentarum .xij. Librarum

et .x. solidorum Bononie et pignoraverunt eis unum Codicem, unum Diges-
tum, unum Volumen, unum Inforciatum, unum Digestum Novum et Lecturam
domini Oddofredi et he[c] jamdicti Anselmus et Clarentinus promiserunt dicto
domino Johanni de Mauduno portare dictos libros Parisius. omnibus eorum
periculis et expensis, et restituere ei dictos libros in termino supradicto, soluta
dicta peccunia aud extimata ipsorum, et hoc pro .xj. Libras Turoniensium, quas
dictus dominus Johannes promisit ei persolvere in termino supradicto, cum pac-
tis et condicionibus in dicto instrumento insertis, scripto manu Tomasini Arma-
nini, notarii, hodie facto in domo domini Anthonii de Mulnarolo, presentibus
Henrico Teotonico, coraterio equorum, Johanne Acorsitti, Oderisio Guidonis.
miniatore. Paulo Jacobini Advocati. Belçohane quondam Cambii de Bertalia
et Filipo quondam Ungarelli, bidello, domini Tomasii, testibus, ut dixerunt, et
scribi fecerunt contrahentes.

27 Zaccagnini 1918-1934, Luzzati 1980, Manno Tolu 1989 et Tognetti 2008.



298 LUCIANO ROSSI

Les noms des confrères français à Bologne de Johannes de Magduno
ayant exercé avec lui le même négoce de manuscrits prouvent que ces
'étudiants' (qui en réalité, comme je viens de le dire, étaient tous déjà des maîtres),
étaient sans exception destinés à un remarquable cursus honorum une fois
rentrés dans les différents diocèses d'origine (Vulliez 2005).

Comme je l'ai plusieurs fois souligné28, ces documents nous montrent que
parmi les témoins figurent deux des plus importants miniaturistes de cette
époque, Oderisi de Gubbio et Paolo Jacobini, dont on sait qu'ils enluminèrent
des manuscrits juridiques, mais aussi Symon Matifas, futur évêque de Paris
et successeur de Tempier après Ranulphe de la Houblonnière, que Vulliez
n'a pas l'air de reconnaître, même dans les documents qu'il prétend avoir
trouvés29. Cette dernière remarque nous révèle l'importance du cercle de
protecteurs qui permirent à l'auteur du Roman de la Rose de rester à l'abri des

attaques et des soupçons de l'Inquisition, en dépit du contenu scabreux et
subversif de son ouvrage.

Non seulement l'enseignement des maîtres bolonais a laissé un signe
indubitable dans la composition du roman, mais la protection des futurs légistes
qui entouraient Johannes de Magduno pendant son séjour italien a été
fondamentale lors de son retour en France. L'exemple de Matifas est fondamental,

dans la mesure où son portrait-robot est tout à fait semblable à celui de
Johannes de Magduno, du moins en ce qui concerne ses études à Orléans et à

Bologne et son archidiaconat à Reims, tout comme l'obtention d'un domicile
privilégié à Paris d'où il se rendait exercer ses offices différents, avant d'être
nommé évêque. La différence avec notre poète, c'est que celui-ci préféra un
riche anonymat aux charges prestigieuses.

De fait, nous constatons que peu après son définitif retour en France, en
1269,1'«avatar bolonais» de Jean de Meun fut confronté à un véritable
cataclysme, marqué par la première condamnation des artiens par l'évêque de
Paris Étienne Tempier (Piché 1999, 159-164). La possibilité que ces événements

aient de quelque façon influencé le bouleversement narratif qui a lieu

28 Rossi (2003a; 2016a).
29 C'est ce qui ressort clairement non seulement des documents que j'ai publiés, mais

aussi d'autres études plus récentes. Voir Bilotta (2102, 59), qui signale la vente en
1265 d'un Digeste en parchemin à l'étudiant catalan Pere Andreu de la part d'un
certain Simone Matifardi, étudiant à Bologne, dans lequel l'auteure ne reconnaît pourtant

pas le futur évêque de Paris (Grandmottet (1955,77-106)). Ce renseignement est
précieux dans la mesure où il confirme la circulation de manuscrits de Bologne à la
Bibliothèque de la Seu d'Urgell, dans laquelle on trouve également la trace d'oeuvres
de Simon de Paris (sur ce personnage, qui figure parmi les érudits envoyés avec Jean
de Meun au roi d'Espagne, voir Rossi 2008a).



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 299

au centre de l'ouvrage n'est pas à écarter. Quel sens donner à cette perturbation

La révélation des noms des deux auteurs est précédée dans le récit

par la décision soudaine de l'Amant d'avoir recours au mensonge vis-à-vis
de ses adversaires en choisissant une conduite hypocrite. Cette résolution est

amplifiée par l'apparition de deux personnages comme Faus Semblant et Ate-
nance Contrainte et par la description de leurs manigances, culminant avec
l'assassinat de Malebouche qui sera anéanti par ses propres armes : la confession

en tant qu'autodafé. L'exaltation de la ruse comme garant du succès (non
seulement d'un amour interdit, mais surtout d'une posture philosophique)
est doublée d'une légitimation de l'efficacité des savoirs de Yars amandi. On
comprend mieux alors pourquoi, parmi les thèses non-orthodoxes des maîtres
artiens, un livre comme le De Amore d'André le Chapelain est condamné : ce
n'est pas parce que ce texte était lascif, mais plutôt pour son contenu ironique
et subversif (Tilliette 1998,187-200). Un discours tout à fait semblable pourrait

s'appliquer au Roman de la Rose. L'enjeu de ce type d'ouvrages est bien la
liberté de pensée, mais pour la sauvegarder, il faut se servir de toutes les ruses
de la dialectique, et cela dans une arène où les positions des combattants sont
bien définies :

«D'un côté, des maîtres ès arts qui prônent une conception aristotélicienne des
sciences philosophiques comme systèmes autonomes composés d'arguments
dialectiques ou démonstratifs, détenant une valeur de vérité conditionnelle aux
principes tirés par la raison du naturellement possible, des maîtres qui revendiquent une
'liberté de philosopher' à l'égard de tout impératif d'ordre religieux ; de l'autre côté,
des théologiens conservateurs qui tiennent mordicus à la primauté d'une rationalité
essentiellement religieuse garante d'une vérité absolue, réclamant la subordination
instrumentale de la philosophie aux fins d'une corroboration constante des articles
de la foi chrétienne» (Piché 1999,224-25).

Ce sont les seconds qui condamnèrent les premiers d'abord en 1270, puis
en 1277 et en 1279, et la tentation est forte de voir dans la métalepse révélant
l'existence de deux auteurs du roman non seulement un procédé littéraire très

raffiné, mais aussi un escamotage pour se dérober aux risques d'une sanction.

Pour en revenir à l'identité de notre écrivain, une autre faute de Vulliez,
c'est de ne pas avoir tiré les conclusions nécessaires du fait que l'appellation
Johannes de Magduno /Jean de Meiin, à laquelle, à partir de 1259, dans des

dizaines de documents de nature différente, on antéposé le titre de Magister,
doit être considérée à tous les effets comme un cognomen. Dans ce sens, la

partialité de Vulliez atteint son comble dans la page qu'il consacre à l'épitaphe
que Jacques Milet composa autour de 1450, dans une période où il faisait des

études de droit à Orléans. J'en reproduis le texte d'après l'édition fournie par
Pierre-Yves Badel, fondée sur le ms. BN, lat. 3343, f. 146 :



300 LUCIANO ROSSI

«Epitaphium de novo factum per magistrum Jacobum Mileti, Aurelianis stu-
dentem. superponendum tumulo defuncti magistri Johannis de Magduno, gallice de

Meung».

Quem probitas, mores, virtus, sapientia lausque
Atque ius coluere, tenet nunc impia tellus.
Magduni genitus et eo cognomine dictus
Est solitus proprio vocitari nomine Johannes.
O tantum genuisse virum tu, Francia, gaude,
Urbs quoque Parisius tecum remanere sepultum,
Hune sua Musa parem, sed non sermone, Therenti
Effecit, layco quondam sermone virorum
Descripsit mores, cecinit quoque carmine melos
Quod nec posterior sonuit, quod nec prior ullus.
Hunc extrema dies ac irremediabile tempus.
Eripuit terris querens conjungere celis.

Badel (1996,478)

Cette épitaphe contient en effet tous les éléments utiles pour une meilleure
reconstruction de la vie de Jean de Meun : sa naissance à Meun et son cognomen,

sa renommée lui venant non seulement de l'étude des Arts (sapientia
lausque), mais aussi du Droit (atque ius), sa sépulture à Paris, l'importance de

son roman dont la paternité lui revient entière. Face à cette série impressionnante

de données, quel est le commentaire de Vulliez En oubliant la circonstance

qu'à l'époque de la composition de ces vers Milet se trouvait à Orléans,
comme il apparaît clairement dans le titre de l'épitaphe, il s'exclame: «voilà
un texte, reconnaissons-le, difficilement concevable à Orléans ».

Vulliez crée beaucoup de confusion aussi au sujet de l'appartement parisien

utilisé par 1'«avatar parisien» de notre poète. Dans une série de
documents qui vont de 1292, à 1299, à 1305, on parle de cet appartement comme
de la « méson mestre Jehan de Meun » ou, d'une façon encore plus détaillée,
«la maison où feu maistre Jehan de Meun souloit demeurer»: ce qui, pour
quiconque ne connaît que le moindrement la langue d'oïl, n'indique pas une
maison de propriété mais «l'appartement où feu maître Jean de Meun avait
l'habitude de séjourner». Après avoir expliqué que, n'étant pas soumise à

impôt, cette maison avait été assignée «à un noble, un clerc, ou bien sûr un
«universitaire, comme le laisse supposer le titre de 'maître'», Vulliez ajoute:
« La formulation a fait couler beaucoup d'encre et on y a vu la date de décès

d'un Jean de Meun, en qui d'aucuns, dont Luciano Rossi, n'ont pas hésité
à voir et l'auteur du Roman de la Rose et en même temps l'archidiacre de

Beauce précité. Mais comment expliquer alors que le testament de ce dernier
soit muet sur cette localisation parisienne ». La réponse à une question dont



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 301

l'absurdité est évidente ne peut être que des plus banales : pourquoi dans un
testament concernant des biens possédés à Orléans, l'archidiacre de Beauce
aurait dû mentionner une maison qu'on lui avait attribuée en usufruit temporaire

à Paris

En réalité, si l'on s'obstine à chercher un rapport 'contraignant' entre les

attestations orléanaises de la présence de notre écrivain (archidiaconat,
testament, etc.) et l'activité poétique de Jean de Meun, vu la pauvreté et le désordre
des archives du Loiret, on n'en trouvera pas. Mais pourquoi des documents en
latin devraient s'occuper de textes en langue vernaculaire Si nous n'avions

pas les témoignages de Bologne et de Naples, la « prosopographie » de Jean
de Meun serait bien mince, au même niveau que celles de ses contemporains
Rutebeuf ou Adam de la Halle.

Voilà pourquoi en sous-estimant le document qui atteste l'envoi par le

roi de Naples de Johannes de Magduno à Alphonse le Sage, Vulliez commet
encore une faute grave pour un historien, dans la mesure où le Roman de la
Rose ne s'ouvre que rarement sur la chronique contemporaine. Non seulement

les vers consacrés à Charles Ier d'Anjou s'insèrent parfaitement dans le

contexte littéraire de l'époque, mais il nous permettent de faire le point sur les

rapports unissant Jean de Meun et Brunet Latin.

Après une longue paraphrase de YAnticlaudianus dédiée aux concepts
de Noblesse et de Fortune, l'auteur consacre un long extrait à la guerre qui
oppose le Capétien aux derniers représentants de la maison de Souabe, Manfred

et Conradin, tout comme à Henri de Castille («don Arigo»). L'extraordinaire

virulence de ces vers, dignes d'un poème épique, dont ils reprennent
le style formulaire («li toli du cors la vie», «l'espee qui bien taille», «la pru-
maraine bataille», «son destrier auferrant», etc.), montre clairement que Jean
est en train d'engager une joute verbale contre les rimeurs gibelins (occitans
ou italiens) qui ne cessent d'attaquer le comte de Provence et roi de Naples en
l'accusant de lâcheté et de traîtrise (Grimaldi 2009, Robin 2015) :

Et se les prueves rien ne prises,
d'ancienes estoires prises,
tu les a de ton tens noveles,
de batailles fresches et beles
(de tel biauté, ce doiz savoir,
conme il peut en bataille avoir),
c'est de Mainfrai, roi de Secile,
qui par force tint et par guile
lone tens em pez toute la terre,
quant li bons Charles li mut guerre,
contes d'Anjou et de Provance,
qui par devine porveance



302 LUCIANO ROSSI

est ore de Secile rais,
qu'ainsinc le veut Dex le verais,
qui tousjorz s'est tenuz o li.
Cist bons rais Challes l'en toli,
non pas sanz plus la seigneurie,
ainz li toli du cors la vie.
Quant a l'espee qui bien taille,
en la prumeraine bataille,
l'assailli por lui desconfire,
eschec et mat li ala dire
desus son destrier aufferrant
d'un tret de paonet errant
ou milieu de son eschequier.
De Corradin parler ne quier,
son neveu, dont l'exanple est preste,
don li rais Challes prist la teste
maugré les princes d'Alemaigne.
Henri, frere le rai d'Espaigne,
plein d'orgueil et de traïson,
mist il morir en sa prison.

Lecoy (1965-1970), vv. 6601-6632

Il est très intéressant que notre poète face une allusion très claire à la
trahison d'Henri, le «frere le rai d'Espagne», en italien «don Arigo». Le sort de

ce personnage constitua en effet un sujet littéraire privilégié chez les troubadours

occitans et catalans Paulet de Marselha, Cerveri de Girona et Folquet
de Lunel. En liant ce thème au motif de la variabilité de Fortune, les poètes
en question adressèrent à Alphonse le Sage des exhortations à intervenir afin
que son frère soit libéré, mais les tentatives auprès du roi espagnol (dont la
rivalité avec son frère est bien connue), n'eurent aucun effet30. Le 28 juin 1265

Charles fut investi, à Rome, du royaume de Sicile, mais c'est seulement après
la victoire de Bénévent contre Manfred, le 26 février 1266, qu'il en devint
vraiment le souverain (c'est justement à cette circonstance que se réfère le v. 6614 :

«est ore de Sicile rais»). Il est compréhensible que Jean de Meun ait une
certaine réticence à parler de Conradin (v. 6626: «de Corradin parler ne quier»),
vu l'énorme émotion suscitée par la mort de celui-ci. En fait, tous les détails
historiques que je viens de mentionner prouvent que l'auteur du Roman se

trouvait à l'époque en Italie, nous permettant ainsi de dater avec davantage de

précision cette section du poème.

30 La plupart des troubadours (à l'exception de Sordel et de Bertran d'Alamanon)
avaient pris position contre le roi angevin: cf. Aurell 1989, Borsa 2006, Grimaldi
2009 et Robin 2015.



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 303

Cette hypothèse est confirmé par les vv. 6707 et suivants, dédiés à la
nomination de Charles d'Anjou à Romani imperii in Tuscia vicarius generalis.
Dans la rédaction publiée par Félix Lecoy, fondée principalement sur le ms.
BnF fr. 1573 très proche du 15 février 1268, nous lisons :

dom il est or rais coronez
et vicaire de tout l'empire.

Lecoy (1965-1970), vv. 6707-6708

Dans la version du ms. BnF fr. 378, éditée par Armand Strubel, le passage
a été visiblement « mis à jour » :

dont il fu puis rois coronnez
et vicaire de tout l'empire.

Strubel (1992), vv. 6732-6733

Pour contextualiser ces vers, il ne faut pas oublier que dans les années
soixante du XIIIe siècle, avec le Roman de la Rose, une autre encyclopédie
ayant comme but délibéré de racheter les laïques (non pas la plèbe, mais une
oligarchie qui ne maîtrisait pas le latin) a été effectivement accomplie par
un riche et cultivé Florentin en exil doré en France. On n'a compris que très
récemment que l'opus magnum de Brunet, le Trésor, fut conçu sous l'impulsion

de Charles Ier d'Anjou, qui même s'il n'en est pas le commanditaire direct,
a encouragé et soutenu son auteur, surtout lors du retour de Brunet Latin à

Florence. Non seulement le Latini, grâce à ses années d'études en France,
réussit à réaliser un corpus théorique servant à légitimer sur le plan éthique la
croissance de la jeune République florentine, mais il établit un rapport privilégié

avec le royaume angevin de Naples, en fournissant à Charles lui-même
de possibles bases morales et culturelles pour sa domination. Un pouvoir qui
s'exercera surtout grâce à la maîtrise de la parole et de l'art rhétorique, où le

vulgaire (principalement d'oïl) est destiné à remplacer le latin. Il suffit de lire
le début du traité pour s'apercevoir que «li sires ki vuet en petit lieu amasser
choses de grandissime vaillance, non pas pour son délit solement, mes pour
acroistre son povoir et por asseurer son estât en guerre et en pais » (Beltrami
2007, 4), est bien Charles d'Anjou. Nous pouvons en avoir la confirmation, si

nous analysons attentivement la lettre au seigneur qui vient d'être élu, par « li
sage gent de la vile », sénateur à vie de Rome (cela advint, en ce qui concerne
Charles, en août 1263), du livre III, chap. 7731. Le milieu politique destiné à

profiter de ce manuel est foncièrement européen : il ne s'agit pas seulement de

Charles, capable de comprendre le latin, mais plutôt de l'ensemble formé par

31 Ibid., pp. 798 et 800-02. Voir aussi Rossi 2014.



304 LUCIANO ROSSI

le roi et par sa suite. De manière plus générale, les lecteurs intéressés par le

Trésor seront ceux que l'on pourrait dénommer les «héritiers» de Blanche de

Castille : voire les différents princes européens qui, tous sans exception,
maîtrisaient le français. Le fait que Brunet n'ait pas explicité davantage le nom
du dédicataire dérive uniquement de la circonstance qui fait que son texte
a été écrit en même temps que l'expédition de Charles en Italie et que, par
conséquent, il fallait que l'auteur se laisse, pour ainsi dire, « les mains libres ».

Pour les mêmes raisons, le Tesoretto, rédigé en florentin après le Trésor, ne
reste pas aussi flou quant à la possibilité pour les lecteurs d'en reconnaître le
dédicataire. Charles a gagné désormais sa bataille en Italie et il est nécessaire

pour lui d'intégrer aussi des Italiens parmi les élites de son royaume. En fait,
au début du poème, la référence aux domaines du dédicataire, qui englobent
désormais l'ensemble de la planète, reprend une thématique chère aux partisans

du roi angevin en exploitant les parallèles entre Charles d'Anjou et
Charlemagne (nomen omen) tout comme le mythe du «reditus regni Francorum ad

stirpem Caroli»32.

3. En conclusion, il ne faut pas prendre trop au sérieux les actes de congrès,
qui laissent d'habitude le temps qu'il trouvent. Si j'ai réagi aux critiques qui
m'ont été adressées, ce n'est pas par un sentiment de lèse-majesté, qui ne serait

pourtant pas si injustifié chez un vieillard... M'étant occupé de trop de choses,

j'ai commis beaucoup de fautes et je passe mon temps à les corriger. Ce que je
ne peux accepter, c'est que l'on continue de parler du Roman de la Rose sans
se rendre compte de l'extrême richesse et complexité de ce texte, qui
nécessiterait pour qu'on puisse l'affronter sans se rendre ridicule une préparation
plurielle. Dieu sait si je suis convaincu que la discipline que l'on appelait jadis
«philologie romane» exige d'être réformée, et profondément. En dépit de ses

manques, elle reste pourtant incontournable pour quiconque désire s'occuper
sérieusement des ouvrages attribuables à cet univers littéraire qu'était « Maître
Jean de Meun ». Chaque vers, je dirais chaque mot du Roman de la Rose, au-
delà du registre ironique caractérisant du début à la fin le poème, exige une
réflexion approfondie. La Weltanschauung du roman ne se nourrit pas
uniquement des débats qui animaient l'Université de Paris à cheval entre le
treizième et le quatorzième siècle, comme on a l'habitude de le répéter, mais se

fonde également sur une composante néo-platonique et chartrienne33 que l'on
ne peut sous-estimer. En fait, après avoir énoncé un principe d'ordre général,
les différents locuteurs actifs dans les deux sections du poème se préoccupent

32 Voir à ce propos Rech (2000,443-73).
33 Je suis obligé de renvoyer les lecteurs à deux de mes publications sous presse : Rossi

(2019a et 2019b).



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 305

d'en mettre en discussion la validité en examinant la thèse opposée. Ce n'est

pas un hasard si les œuvres d'Aélred, d'Alain de Lille, de Bernard Silvestre,
de Guillaume de Conches, de Johannes de Salisbury (pour ne mentionner que
quelques-uns des auteurs privilégiés dans les deux Roses) jouent un rôle
fondamental dans l'économie du roman. Dans la métalepse située au centre du
texte, le Dieu d'Amour désoriente les lecteurs avec la révélation que le roman,
qu'on était sûr d'avoir lu, n'a pas encore été écrit et qu'il sera l'œuvre de deux
auteurs différents dont le premier est en danger de mourir, alors que le second
n'est pas encore né. Les vers en question s'inspirent surout des textes ovidiens
et, sur le plan philosophique, de l'enseignement non seulement d'Albert le

Grand, mais aussi de celui de Joaquim de Flore (par l'intermédiaire de Gérard
de Borgo San Donnino). De la sorte, ils donnent corps à une hypostase auc-
toriale (ou suppositio, selon la terminologie scolastique), qui s'exprime par la
triade «Guillaume de Lorris»-«Dieu d'Amour »-«Jean Chopinel», à laquelle
sont confiés l'unité profonde du roman, les mystères de l'allégorie et les modalités

de l'énonciation. Une connaissance approfondie des textes ovidiens
façonne, du début à la fin, le Roman de la Rose, mais la culture classique de

son 'deuxième auteur' est particulièrement riche et variée et comprend
également des écrivains latins tardifs (Macrobe, les mythographes et Fulgence,
Ausone), ou médiévaux (Pierre de Blois, etc.). C'est dans cette préparation,
tout comme dans les traits dialectaux que parfois l'auteur laisse délibérément
entrevoir, que l'on repère l'omniprésence d'Orléans dans le poème.

En laissant pour le moment de côté le problème des traductions d'Abé-
lard et de Boèce34, qui présentent pourtant des analogies frappantes avec le

roman, si nous nous penchons sur la tradition manuscrite de la Rose, nous
nous apercevons que la situation éditoriale du poème reste vraiment déplorable,

ce qui ne fait pas honneur à la philologie, non seulement française, du
XXIe siècle. Des 312 manuscrits dont l'existence est certifiée (auxquels il en
faut ajouter une quinzaine saisis dans les bibliothèques privées), seulement
116 ont été recensés par Ernest Langlois qui en utilisa uniquement 14 dans la
seule tentative d'édition critique réalisée jusqu'à présent, à laquelle l'érudit de

Heippes consacra toute sa vie35. Cependant, même si les critères ecdotiques
qui ont inspiré sa reconstruction aujourd'hui font sourire36, il faut admettre

34 Sur la situation particulièrement complexe des traductions médiévales de la Conso-
latio, la lecture du livre de Lombardo 2013, aurait évité à Françoise Vielliard de
s'égarer dans le labyrinthe des manuscrits.

35 À partir de sa thèse, Langlois 1890, en passant par Langlois 1910, jusqu'aux 5

volumes de son édition, Langlois 1914-1924, le dernier desquels sortit par les soins
de sa femme et d'Antoine Thomas.

36 Voir Squarcina 1996.



306 LUCIANO ROSSI

que le bon sens, la sensibilité littéraire et surtout la persévérance de Langlois
ont contribué à créer un vrai patrimoine de données et d'hypothèses dont il
est difficile de se passer. Le seul moyen d'avancer dans la vérification de la
validité de ces théories est celle de fractionner les problèmes en essayant de
les résoudre l'un après l'autre, sans négliger les nombreux travaux qui ont été
dédiés à ce sujet. Par exemple, le questionnement concernant l'existence d'une
rédaction B du roman pourrait progresser si l'on examinait la tradition
européenne du roman (en particulier la transposition en dialecte toscan et les deux
traductions en néerlandais). Quant à l'extraordinaire diffusion manuscrite du

roman, où le rôle des enlumineurs est fondamental, ce qui complique ultérieurement

la tâche des spécialistes c'est le fait qu'on ne peut séparer, dans l'analyse

picturale, le miniatures des codices ayant conservé le roman de celles des

manuscrits juridiques de la même époque.

Je n'ai pas évoqué le questionnement sur le rapport entre les deux parties
du poème, ni le problème concernant la langue des œuvres de Jean de Meun,
mais il est évident que, tôt ou tard, il faudra prendre en charge aussi ces controverses

que philologues et linguistes ont refoulées depuis trop longtemps.

Répondre à toute ces attentes comporte, bien sûr, un vaste travail, mais

pour faciliter ce pensum il existe, heureusement, une patrouille internationale
de jeunes chercheurs déjà expérimentés37 et prêts à retrousser leurs manches.

Il serait souhaitable que la communauté scientifique les soutienne dans cette
entreprise titanesque.

Luciano ROSSI

P.-S. — Nos derniers relevés archivistiques ont permis d'identifier très concrètement le

banquier qui avait soutenu les deux frères Meun. Il s'agit de Fuccius domini Soffredi,
Pistoriensis, officialis societatis nummularie Ammannati [Fuccio Soffredi, de Pis-
toia, administrateur de la corporation bancaire de la famille Ammannati (de Pistoia
et de Bologne)]. Ce personnage important pour la culture (non seulement) toscane
de l'époque suivit les maîtres Jean et Guillaume de Meun du point de vue financier
pendant leur séjour à Bologne, de 1264 à 1269, et procura un appartement à Jean au
moment de son retour à Paris (cf. Rossi 2019a et b).

37 Me bornant aux publications les plus récentes: Morton (2015; 2018), Nievergeld
2016, Ferretti (2009; 2011).



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 307

Références bibliographiques

Auerbach, Erich, 1998 [1929]. Écrits sur Dante, éd. Diane Maure, Paris, Éditions
Macula, 17-24; 243-268; 279-298; 317-325.

Aurell, Martin, 1989. La vielle et l'épée. Troubadours et politique en Provence au XIIIe
siècle, Paris, Aubier Montaigne.

Badel, Pierre-Yves, 1996. «Nouvelles allusions au Roman de la Rose», in: Rossi, Luciano
et al., Ensi firent Ii ancessor. Mélanges de philologie médiévale offerts à Marc-René
Jung, Alessandria, Edizioni dell'Orso, vol. 2,475-490.

Beltrami, Pietro G. et al. (ed.), 2007. Brunetto Latini, Tresor, Torino, Einaudi.

Benedetto, Luigi Foscolo, 1910. Il Roman de la Rose e la letteratura italiana, Elalle, Nie-
meyer.

Bilder, Rose M., 2002. Dictionnaire érotique. Ancien Français, Moyen Français, Renais¬

sance, Montréal, CERES.

Bilotta, Maria Alessandra, 2012. «Itinerari di manoscritti giuridici miniati attorno al
Mediterraneo occidentale (Càtalogna, Midi délia Francia, Italia), mobilità universitäre,

vie di pellegrinaggio fra il XIII e il XIV secolo : uomini, manoscritti, modelli »,
Porticum. Revista d'estudis medievals 4,47-63.

Borret, Marius (ed), 1985. Origène, Homélies sur l'Exode, Paris, Éditions du Cerf.

Borsa, Paolo, 2006. «Letteratura antiangioina tra Provenza, Italia e Catalogna. La
figura di Carlo I», in: Comba, Rinaldo (ed.), G Ii Angiô nell'Italia nord-occidentale
(1259-1382), Milano, Unicopli, 377-432.

Buzzetti Gallarati, Silvia, 1978. «Nota bibliografica sulla tradizione manoscritta del
'Testament' de Jean de Meun», Revue Romane 13,2-35.

Buzzetti Gallarati, Silvia, 1989. Le Testament Maistre Jehan de Meun. Un caso letterario,
Alessandria, Edizioni dell'Orso.

Continelli, Luisa (ed.), 1988. LArchivio dell'Ufflcio dei Memoriali. Inventario, 1265-
1333, Bologna, Presso l'Istituto per la Storia dell'Università.

Contini, Gianfranco, 1970. Un'idea di Dante, Torino, Einaudi.

Crouch, David J. F., 2011. «La spiritualité de Philippe de Remy, bailli capétien, poète
et seigneur de Beaumanoir», in: Aurell, Martin / Girbea, Catalina (ed.), Chevalerie
et christianisme aux XIIe et XIIIe siècles, Rennes, Presses Universitaires, 123-138.

Dragonetti, Roger, 1986. La Musique et les lettres. Études de littérature médiévale,
Genève, Droz.

Dufournet, Jean, 1996. « Philippe de Remy et la réécriture. II. Jehan et Blonde et le Roman
de la Rose», in: Rossi, Luciano et al., Ensi firent li ancessor. Mélanges de philologie
médiévale offerts à Marc-René Jung, vol. 2, Alessandria, Edizioni dell'Orso, 505-516.

Duval, Frédéric, 2017. «Les traductions du droit romain: d'une renaissance à l'autre»,
in: Galderisi, Claudio / Vincensini, Jean-Jacques (ed.), La traduction entre Moyen
Age et Renaissance. Médiations, auto-traductions et traductions secondes, Turn-
hout, Brepols (BITAM, 4), 33-68.

Ferretti, Matteo, 2011. Il «Roman de la Rose»: dai codici al testo. Studio déliapiù antica
tradizione manoscritta, Thèse de doctorat, Bologna.



308 LUCIANO ROSSI

Ferretti, Matteo, 2012. «Per la tradizione del Roman de la Rose di Guillaume de Lorris:
note sulla composizione e sul pubblico del ms. Paris, BnF, fr. 12786», in: Culture,
livelli di cultura e ambienti nel medioevo occidentale, Roma, Aracne, 391-408.

Giordanengo, Gérard, 2014. «'Noble homme maistre Phelippe de Biaumanoir chevalier
baillif de Vermandois' ou des baillis et d'un bailli», Revue historique de droit français

et étranger 92,15-36

Glessgen, Martin, 2017. «La genèse d'une norme en français au Moyen Age. Mythe et
réalité du 'francien'», RLiR 81,313-397.

Grandmottet, Odile, 1955. «Les officialités de Reims», Bulletin d'Information de

l'I.R.H.T 4,77-106.

Grimaldi, Marco, 2009. «Politica in versi. Manfredi dai trovatori alla Commedia»,
Annali dell'Istituto Italiano per gli Studi Storici 24,79-168.

Jacob, Robert, 2009. « Philippe de Beaumanoir et les clercs : pour sortir de la controverse
du lus Commune», Droits 50,163-188.

Jacob, Robert, 2014. « Philippe de Beaumanoir et le savoir du juge », Revue historique de

droit français et étranger 92,577-588.

Kay, Sarah, 2007. The Place of Thought: The Complexity of One in Late Medieval
French Didactic Poetry, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

König, Eberhard, 1987. Der Rosenroman des Berthaud d'Achy. Codex Urbinatus latinus
376. Mit einem Beitrag von Gabriele Bartz (Kommentarband), Zurich, Belser Verlag.

Langlois, Ernest, 1890. Origines et sources du Roman de la Rose, Paris, E. Thorin.

Langlois, Ernest, 1910. Les Manuscrits du Roman de la Rose, description et classement,
Lille/Paris, Tallandier/Champion.

Langlois, Ernest (ed), 1914-1924. Le Roman de la Rose par Guillaume de Lorris et Jean
de Meun d'après les manuscrits, Paris, Champion.

Lecoy, Félix (ed.), 1965-1970. Guillaume de Lorris et Jean de Meun, Le Roman de la
Rose, Paris, Champion.

Lombardo, Luca, 2013. Boezio in Dante. La Consolatio Philosophiae nello scrittoio del

poeta, Venezia, Edizioni Ca'Foscari.

Luzzati, Michele, 1980. «Chiarenti», Dizionario Biografico degli Italiani 24, Roma, Isti-
tuto dell'Enciclopedia Italiana.

Mainini, Lorenzo, 2013. «Le versioni d'oïl del Corpus Iuris Civilis (XIII-XIV secolo).
Il caso délia Digeste Vielle: manoscritti e primi appunti», Studj Romanzi 13, 95-156.

Mainini, Lorenzo, 2017. Gli anni della tradizione: testi, codici e culture (secoli XII ex.-
XIVin.), Roma, Viella, 115-138.

Manno Tolu, Rosalia, 1989. Scolari italiani nello Studio di Parigi, Roma, Ministero per
i Beni Culturali e Ambientali.

Mesqui, Jean 2014. «La famille de Meung et ses alliances. Un lignage Orléanais du XIe
au XVe siècle », Bulletin de la Société Archéologique et Historique de l'orléanais 171,

en ligne : < http ://meung.mesqui.fr/Textes/Famille-de-Meung-red.pdf >.

Morton,Jonathan, 2015. « Le Roman de la Rose : État Présent »,French Studies 69/1,79-86.



MISE EN RELIEF - JEAN DE MEUN 309

Morton, Jonathan, 2018. The Roman de la rose in its Philosophical Context. Art, Nature,
and Ethics, Oxford, Oxford Univerity Press.

Murano, Giovanna, 2006. Copisti a Bologna (1265-1270), Turnhout, Brepols.

Nievergelt, Marco, 2016. «Allegory, Hermeneutics, and Textuality : The French Lineage
of Langland's Revisionary Poetics», Yearbook of Langland Studies 30,183-206.

Piché, David, 1999. La condamnation parisienne de 1277, Paris, Vrin.
Rech, Régis, 2000. «Charles d'Anjou et le Limousin», Bibliothèque de l'École des

Chartes, 158,443-473.

Robin, Anne, 2015. «Charles d'Anjou ou un seigneur allemand? La tenson de dix-sept
sonnets du manuscrit Vaticano Latino 3793 (V 882-898)», Atlante. Revue d'études
romanes 2,11-36, en ligne: <http://hal.univ-lille3.fr/hal-01395809/document>.

Rossi, Luciano, 2003a. «Du nouveau sur Jean de Meun», R 121,430-460.

Rossi, Luciano, 2003b. «Jean de Meun e Guido Guinizelli a Bologna», Quaderni di
Filologia Romanza 17,87-108.

Rossi, Luciano, 2003c. «Dante, la Rose e il Fiore», in: Rossi, Luciano / Bartuschat,
Johannes (ed.), Studi sul canone letterario del Trecento. Per Michelangelo Picone,
Ravenna, Longo, 9-32.

Rossi, Luciano, 2004. «Alain de Lille, Jean de Meun e Dante: nodi poetici e d'esegesi»,
Critica del Testo 1, 851-875.

Rossi, Luciano, 2005. «I sensi di Eloisa e la mutilazione di Abelardo (nell'interpreta-
zione di Jean de Meun) », Critica del Testo 8, 55-68.

Rossi, Luciano, 2006a. «Boccaccio e il Roman de la Rose», in: Mazzoni Peruzzi, Simo-
netta (ed.), Boccaccio e le letterature romanze tra Medioevo e Rinascimento, Firenze,
Alinea Editrice, 201-220.

Rossi, Luciano, 2006b. « De Jean Chopinel à Durante : la série Roman de la Rose-Fiore»,
in: Braet, Herman / Bel-Schockaert, Cathrine (ed.), De la Rose. Texte, Image,
Fortune, Louvain/Paris, Peeters, 275-300.

Rossi, Luciano, 2008a. «Messer Burnetto e la Rose», in: Maffia Scariati, Irene (ed.), A
scuola da ser Brunetto. La ricezione di Brunetto Latini dal Medioevo al Rinascimento,

Firenze, II Galluzzo, 119-146.

Rossi, Luciano, 2008b. «La tradizione allegorica: da Alain de Lille al Tesoretto, al
Roman de la Rose», in: Picone, Michelangelo (ed.), Modelli e antimodelli nella
« Commedia» di Dante, Ravenna Longo, 143-179.

Rossi, Luciano, 2008c. «Encore sur Jean de Meun: Johannes de Magduno, Charles
d'Anjou et le Roman de la Rose», Cahiers de Civilisation Médiévale 51,361-377.

Rossi, Luciano, 2009. «La Rose et la Poire: contribution à l'étude de l'hétéronymie
médiévale», in: Niiesch, Hans-Rudolf (ed.), Galloromanica et Romanica. Mélanges
de Linguistique offerts à Jakob Wiiest, Tübingen, Narr, 217-253.

Rossi, Luciano, 2011. «Les sept vies de l'Anticlaudianus. Pour une nouvelle édition de la
récriture d'Ellebaut», Cahiers de Civilisation Médiévale 54, 377-396.

Rossi, Luciano, 2014. «L'illusion perdue d'une culture européenne», in: Zink, Michel
(ed.), D'autres langues que la mienne (Collège de France, 10-11 mai 2012), Paris,
Odile Jacob, 175-198.



310 LUCIANO ROSSI

Rossi, Luciano, 2016a. «I due Guidi. Preistoria d'un problema ermeneutico», in:
Gagliano, Marina / Guérin, Philippe / Zanni, Raffaella (ed.), Les deux Guidi (Gui-
nizzelli et Cavalcanti). Mourir d'aimer et autres ruptures, Paris, Presses de la
Sorbonne Nouvelle, 55-74.

Rossi, Luciano, 2016b. «La figura di Giuseppe nell'iconografia e nella tradizione lette-
raria (con particolare riguardo al Roman de la Rose)», in: Valeri, Stefano (ed.), La
fucina di Vulcano. Studi sull'arte per Sergio Rossi, Roma, Lithos Editrice, 25-36.

Rossi, Luciano, 2016c. «Riflessioni sulla dialettica parodia-allegoria nella linea Roman
de la Rose, Fiore, Commedia», in: Tonelli, Natascia (ed.), Sülle tracce del "Fiore",
Firenze, Società Dantesca Italiana/Le Lettere, 27-54.

Rossi, Luciano, 2017. «Jean de Meun e Chrétien de Troyes», Studi Romanzi 13, 9-41.

Rossi, Luciano, 2019a. «Allegory and Metalepsis», in: Morton, Jonathan / Nievergelt,
Marco (ed.), The Romance of the Rose and Thirteenth-Century Thought, sous

presse, Cambridge, Cambridge University Press.

Rossi, Luciano, 2019b. Le scandale Jean de Meun: misère de la philologie, sous presse.

Squarcina, Giampaolo, 1996. «L'edizione critica del 'Roman de la Rose'», Studi Testuali
4,122-156.

Strubel, Armand (ed.), 1992. Guillaume de Lorris et Jean de Meun, Le Roman de la
Rose, Paris, Librairie Générale Française.

Tilliette Jean-Yves, 1998. « 'Amor est passio quedam innata ex visione procedens' Amour
et vision dans le Tractatus Amoris d'André le Chapelain», Micrologus 6,187-200.

Tognetti, Sergio, 2008. «Mercanti e banchieri pistoiesi nello spazio euromediterraneo dei
secoli XIII-XIV», in: Gualtieri, Piero (ed.), La Pistoia comunale nel contesto toscano
ed europeo, secoli XIII-XIV, Pistoia, Società Pistoiese di Storia Patria, 125-148.

Vulliez, Charles, 2005. «Les maîtres Orléanais et leur place dans la société (milieu XIIIe
-début XVIe siècles)», in: Attal, Frédéric et al. (ed.), Les universités en Europe du
XIIIe siècle à nos jours: espaces, modèles et fonctions, Paris, Publications de la
Sorbonne, 19-37.

Vulliez, Charles, 2013. «L'évêque de Paris Etienne Tempier (1268-1279) et son entou¬

rage», in: Giraud, Cédric (ed.), Notre-Dame de Paris (1163-2013), Turnhout, Bre-
pols, 217-234.

Walther, Helmut G., 1979. «Utopische Gesellschaftskritik oder satirische Ironie? Jean
de Meun und die Lehre des Aquinaten über die Entstehung menschlicher
Herrschaft», in: Zimmermann, Albert (ed.), Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des

Mittelalters, vol. 1, Berlin/New York, Walter de Gruyter, 84-121.

Walther, Helmut G., 1988. «Der westliche Mittelmeerraum in der zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts als politisches Gleichgewichtssystem», in: Moraw, Peter (ed.), Bündnissysteme

und Aussenpolitik im Späteren Mittelalter, Berlin, Buncker & Humboldt, 39-67.

Wei, Ian P., 2012. Intellectual Culture in Medieval Paris: Theologians and the University,
1100-1330, Cambridge, Cambridge University Press, 356-374.

Zaccagnini, Guido, 1918-1934. «I banchieri pistoiesi a Bologna e altrove nel secolo

XIII»; «Ancora dei banchieri e mercanti pistoiesi a Bologna e altrove nei secoli
XIII e XIV », Bullettino Storico Pistoiese, 20-36.

Zink, Michel, 2006. Nature et poésie au Moyen Âge, Paris, Fayard.


	Jean de Meun et la culture de Panurge

