Zeitschrift: Revue de linguistique romane
Herausgeber: Société de Linguistigue Romane

Band: 81 (2017)

Heft: 321-322

Artikel: Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et francais
moderne

Autor: Nahon, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et
francais moderne

Si les contacts linguistiques entre les parlers judéo-allemands et les varié-
tés galloromanes d’oil ont donné lieu a une abondance de travaux de toute
sorte’, bien plus rares sont ceux qui se sont penchés sur la question des interfé-
rences éventuelles du yidich? et du francais moderne, soit, en ’espece, depuis
le XVII® siecle jusqu’aujourd’hui. Ce n’est pourtant pas faute de matiere;
accusons peut-étre 1a un manque d’intérét de la part des linguistes?®. Deux cas
de figure méritent toutefois d’étre mis en lumiére. Singulierement, ils relevent
tous deux de contextes argotiques, les argots étant, on le sait, des variétés pré-
disposant a I'absorption d’emprunts lexicaux®.

! Travaux qui portent particuliérement sur la part jouée par les variétés d’oil dans la
genese des variétés judéo-allemandes, développant les arguments émis par M. Wein-
reich sur l'origine rhénane du yidich. Voir la synthese de Fuks (1987, 23-25) et celle
de Beider (2014, 41-96) qui suit des vues différentes sur la question.

2 Par commodité, nous entendrons ici par yidich 'ensemble des variétés germaniques
propres a des locuteurs juifs, dont le judéo-alsacien et les autres variétés judéo-alle-
mandes rhénanes (ici abrégées judall.), méme si I'inclusion de ces derniéres dans
I'ensemble yidich peut étre jugée discutable en raison des nombreuses différences,
sociolinguistiques autant que dialectologiques, qui les séparent des variétés germa-
niques parlées par les juifs des pays de langue slave, roumaine ou hongroise. Pour
l'orthographe du glottonyme, nous suivons, ici comme dans le reste de nos travaux,
les recommandations de Cohen (1953, 16): cette graphie, préconisée par Marcel
Cohen, fut approuvée par U. Weinreich en personne en vertu du fait que le double
d qui sert, dans la forme anglaise yiddish, a signifier le i bref, n’a aucun sens en
francais, pas plus que le digramme sh. Ce mot, qui a presque supplanté ses anciens
synonymes (voir infra, n. 40), n’est d’ailleurs pas un emprunt direct du francais au
yidich mais a I’anglais (américain), comme cette question orthographique permet de
le rappeler.

> Pour ne citer qu'un exemple de ce désintérét, signalons au hasard Wexler qui affirme
que, dans la bibliographie des vari€tés romanes juives qu’il présente au lecteur,
«there is no coverage of [...] the French norms of the Jews who resettled in Lorraine
in the early 18th century» (1989, x111), situation linguistique qui parait étre cepen-
dant la plus ancienne ol des parlers yidich ont été en contact direct avec le francais
moderne.

4 Dauzat (1917, 4) affirme avec justesse que dans les argots, «toutes les forces créatri-
ces du langage », dont 'emprunt, sont «hypertrophiées».



140 PETER NAHON

1. Emprunts lexicaux du francais au yidich

Le premier cas n’est pas tout a fait inconnu et concerne les emprunts du
francais au yidich. Ecartons d’emblée les nombreux mots d’origine yidich iné-
galement employés dans le frangais des descendants de yidichophones: ceux-
ci ne sont que les traces transitoires du passage d’'une langue a une autre et
relevent davantage de I'alternance codique plus ou moins stabilisée que de
I’emprunt lexical proprement dit. Hormis ceux-ci, quelques mots yidich, en un
nombre restreint mais significatif, ont intégré le lexique francais général, hors
contexte juif, et ce depuis une période relativement ancienne.

1.1. Emprunts ‘départicularisés’

Tentons de donner tout d’abord une liste des emprunts du francais au
yidich qui ont perdu de maniére avérée leur caractére de particularisme.

® choule subst. fém. “lieu de culte israélite, synagogue”.

Emprunté a judall. schule / yid. W shul de méme sens. Ce mot, déja
employé en francais par un auteur juif alsacien en 18467, est attesté en argot
parisien depuis 1901 chez Bruant (1901, 416; 2009, 393), cité par Sainéan
(1920, 343) et repris par FEW (19, 59b, scHULE), mais est sans doute beaucoup
plus ancien étant donné sa trés large diffusion géographique. Rézeau (2015,
602-603) donne plusieurs exemples de son usage récent en francais d’Alsace,
sous des graphies variables, mais tous ses exemples émanent de sources israé-
lites (dont une attestation, a ’oral, chez une locutrice dgée de 5 ans en 2004).
Or, ce mot est, dans le reste de la France, connu non seulement des locuteurs
non juifs, comme nous I’'avons constaté de notre propre expérience en complé-
ment de I'attestation argotique de Bruant, mais aussi des Israélites étrangers
au rite allemand puisqu’on le retrouve méme dans le francais des Israélites du
Sud-Ouest et de Provence o, ici et 13, il tend a remplacer les formes indigenes
que sont, respectivement, esnogue et escole®.

5 «Ce sont eux qui ont converti la schoule en synagogue. [...] Ne serait-il pas pos-
sible, en laissant les partisans de 'antique lithurgie [sic] dans la schoule de la rue des
Blancs-Manteaux...» (Ben-Lévi, 1846, 663). L'emprunt schoule, par rapport & syna-
gogue, semble avoir ici un caractére de vétusté et une coloration traditionnaliste.

¢ Les attestations de mots dans les parlers juifs de Gascogne et de Provence sont tirées
d’observations personnelles effectuées lors d’enquétes de terrain en cours depuis
2014 dans le cadre de notre thése de doctorat en préparation a I'Université de Paris-
Sorbonne, Les parlers frangais des Israélites du Midi. L'age des informateurs varie
entre 55 et 92 ans.



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 141

* goy(e) adj. qual. et subst. “(personne) n’appartenant pas a la religion juive ;
ARGOT dupe (d’une transaction)”.

Emprunté a hébr. 1) goi “nation; (post-bibl.) personne non israélite’”. Si
ce mot est employé dans toutes les variétés juives de France et toujours sous la
méme forme ['goj]®, on peut lui attribuer, en francais général, un passage par
un variété judéo-allemande en vertu du fait que les juifs askenazim ont consti-
tué, entre le XVIII¢ siecle et la Seconde guerre mondiale, ’écrasante majo-
rité de la population juive de France, population employant ce particularisme
avant sa ‘départicularisation’. Celle-ci intervient tot, par le biais argotique
ol le mot acquiert le second sens de “dupe, imbécile”, attesté dans l'argot
des forains en 1878 chez Esnault (1965, 345a): on nomme toujours I'exclu du
groupe des locuteurs. Mais son sens étymologique survit, au point qu’il s’agit
aujourd’hui du plus commun: frm. goy ou goi subst. “celui qui n’est pas juif,
et notamment le chrétien” est présent dans le TLF, attesté dans ce dernier des
1844 (dans I'argot de Paris chez Vidocq) puis tout au long du XX¢ si¢cle et,
contre toute logique, présenté comme un emprunt a ’hébreu moderne (état de
langue qui n’existe que depuis la fin du XIX¢ siecle). Enfin, bien qu’il s’agisse
du plus largement répandu de tous les emprunts dont il est question ici, il est
absent du FEW”.

7 Pacquisition de ce séme tardif en hébreu rabbinique et, de 1a, dans les variétés juives
d’Europe est en soi un phénomeéne complexe, sur lequel nous nous contenterons de
rappeler qu’il a été source de controverse en France au Moyen Age: lors des proces
menés contre la littérature pieuse des juifs, notamment en 1240 puis encore en 1429,
des censeurs chrétiens ont interprété les accusations talmudiques contre les goyim
comme des attaques nominales contre les chrétiens, ce dont les juifs se sont défendus
en invoquant diverses citations prouvant que tel sens n’existe absolument pas dans
les textes (Loeb, 1885, 46-48). Il est tentant de penser que si les censeurs ont ainsi
compris ce mot, c’est qu’il avait déja dii acquérir ce sens dans le parler des juifs fran-
cais de I'époque, puis s’en ‘départiculariser’, au point de permettre une telle lecture
chez des hébraisants chrétiens.

8  Notamment dans le Midi, avec en Provence une nuance péjorative absente en Gas-
cogne. Ce mot est aussi présent dans les parlers de la plupart des communautés juives
du monde.

?  En outre, FEW fait venir de cet étymon hébreu (FEW 4, 189b-190a, Gof) et de sa
forme féminine (FEW 4, 190a-191b, cosa) les types fr. gouin “homme sans vertu”,
gouine, goujat et quantité de dérivés, ce qui parait assez douteux. Ces étymologies
ont été mises en doute par A. Dauzat et A. Rey, comme le rappelle Masson (2012,
256-261).



142 PETER NAHON

e traiffe adj. qual. “dont il faut se méfier (a propos d’une personne ou d’une
situation), suspect, douteux”.

Emprunté a judall. trefe “prohibé, impur”, d’hébr. D7V terepha de méme
sens. Ce mot est d’abord attesté en francais dans un propos prété€ a un mal-
faiteur juif en 1828 dans les Mémoires de Vidocq (1829, 165): « Traiffe, me
dit, en entrant, mon collegue l'israélite, dans cet argot hébreux [sic|, qui était
sans doute la langue favorite de notre patron, monsieur Judas. Traiffe ou
maron sont une seule et méme chose». On voit ici que l'origine judéo-alle-
mande de ce mot est indiscutable'’, et qu’on ne doit donc le faire remonter
au rotwelsch, comme le fait FEW (17, 360b, TREFE). Il se généralise vite: en
1890, il est signalé comme appartenant au langage des voleurs, sans mention
de judaisme: «traiffe: quand deux voleurs dévident le jars [“parlent argot”] et
que 'un ne comprend pas, ou comprend mal, il dit a I'autre traiffe, parle fran-
cais»'l. Esnault (1965, 612a), qui en donne la forme argotique générale avec
le sens de “coupable” et sans le dater, ce qui suppose qu’il est alors toujours
usité, I'atteste aussi en 1903 dans son sens étymologique “impur (en parlant
de viande)”'. Sa diffusion peut avoir été facilitée par le fait que des dérivés
d’hébr. ferepha existent en provencal, en espagnol ainsi que dans plusieurs
parlers d’Italie du Nord (FEW 20, 28a, TEREFA ; voir aussi Lokotsch 1927, 162,
§2070, s. v. terépa), ce qui a pu prédisposer certains locuteurs a 'emprunt du
cognat judéo-allemand'?.

e yite adj. qual. et subst. (invar. en genre) “(personne) de confession ou d’ori-
gine juive, israélite, juif”.

Ce mot est attesté en argot parisien depuis 1901 et en argot militaire des
1917 chez Hunger (1917, s. v. yte), ou il a été identifié, notamment par Noll

10" Comme déja signifié, par exemple, par Noll (1991, 174).
1 Virmaitre (1890-1900, 172).

12 ['trefa] adj. qual. est attesté aussi chez une locutrice israélite 8 Bayonne en 2015 dans
le sens de “non conforme aux régles alimentaires juives”, mais il est possible qu’il ne
s’agisse que d'une variante individuelle de [tre'fa], & 'accentuation plus proche de
I’étymon hébreu, qui est employé par les autres locuteurs de la variété juive locale.

13 Laremise en question de I'origine hébraique de ce mot, faite sur le tard par Sainéan
(1925, 236), ne parait en aucun cas pertinente.

4 Rossignol (1901, s. v. guinal) propose yite, auquel il donne une étymologie popu-
laire fantaisiste, comme synonyme de guinal qui tendrait a le remplacer dans 'usage:
«Guinal: Juif. On dit plutdt le mot hébreu yite, ou alors youtre ». C’est sans doute
cette occurrence qui est reprise par Esnault (1965, 640) qui présente ce mot comme
une variante de youtre. Bruant (2009, 1518) cite Rossignol en 1905 mais préfere la
graphie yte.



- LESINTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 143

(1991, 134), comme un emprunt direct a judall. jid / yid. yid “juif”. Il est tou-
jours présent dans la variété de francais parlée par les Israélites de Provence
sous les formes yit(e) ['jit] et it ['it]" ainsi qu’a Bordeaux et a Bayonne ot il
n’est pas récent 'S, Il est d’ailleurs possible qu’il soit passé par la variété juive
du Sud-Ouest avant de se généraliser, ce qui expliquerait I'adaptation de [-d]
final, impossible en gascon et en frangais régional du Sud-Ouest", en [-t]. Il
s’agit nécessairement d’un emprunt aux parlers juifs rhénans ou est-européens
et non a des variétés non juives de 'allemand. En effet, seul le yidich a /i/
tonique pour /u/ d’all. Jude; ce mot allemand standard est quant a lui I'étymon
du type argotique youte, youtre, etc. (FEW 5, 54a, classé par erreur sous I'éty-
mon JUDAEUS), au caractere péjoratif voire injurieux marqué, au contraire de
yite qui est neutre et non connoté'®.

Une seule attestation argotique parisienne ne suffit certes pas a soutenir la
‘départicularisation’ d’'un emprunt. Ainsi peut-on en dire de schaveusse subst.
masc. “sabbat, samedi”, cité par Bruant (1901, 401 ; 2009, 1366) et dont I’éty-
mon judéo-alsacien schawess est indiscutable, puisque, de toutes les variétés
de yidich, seul le judéo-alsacien a [v] pour hébr. b dans cet emprunt a hébr.
NAW Sabath. A-t-il vraiment été employé hors contexte juif autrement que pour
railler la religion mosaique ? Le seul exemple donné par Bruant laisse penser
que non: Comme i’s sont youtes, i’s bouclent leur boutanche I'sam’di. C’est
schaveusse, i’s vont d la choule. Utilisé ici en alternance avec sam’di, scha-
veusse semble étre une imitation plaisante et un peu dérogatoire du parler juif,
dans un contexte évoquant la concurrence commerciale, plutdét qu’un emprunt
réel intégré au systéme lexical de 'argot. Le frangais général disposant par
ailleurs du synonyme héréditaire sabbat (qui tend, dans l'usage récent, a

5 Ou il est assurément passé par le judéo-provencal qui fait déja le méme emprunt au
XVIIIE siecle, d’apres Pansier (1924-1927, 183), qui donne la forme it, mais, hélas,
sans en donner la source.

1 Par exemple, voir I'usage littéraire qu’en fait Jean-Javal (1927, 123): «— Cet habile
Levinson, c’est un Yit, naturellement ? fit madame Dalmeyda » (le roman duquel est
tiré cet exemple se déroule a Bayonne).

7" Les Israélites dits portugais du Sud-Ouest de la France ont parlé gascon avant de
parler la variété de frangais régional qui est aujourd’hui la leur, comme nous I’avons
amplement démontré dans notre étude a paraitre, Nahon, Peter, [2017]. Gascon et
francais chez les Israélites d’Aquitaine, Paris, Classiques Garnier, coll. « Travaux de
Lexicographie ».

18 Méme I'emploi qu’en fait Céline (1938, 97) n’est pas a proprement parler antisémite
puisque mis dans la bouche d’un juif caricatural s’écriant, au cours d’un discours,
«Tout pour les yites de partout ».



144 PETER NAHON

étre concurrencé par 'emprunt a ’hébreu moderne chabbat [ fa'bat]), 'insta-
bilité et la rareté de cet emprunt judéo-allemand n’étonnent pas’.

1.2. Voies de la diffusion des emprunts

Quel fut le canal social d’introduction de ces mots en frangais, et de leur
généralisation ? Leur caractére argotique laisse croire que, adoptés dans le
francais de juifs exercant une activité ol I'argot était utilisé, ces mots se sont
d’abord diffusés vers I'argot de ceux qui, non juifs, exercaient la méme acti-
vité, puis, de 13, vers I'argot général. Cela suppose que le groupe des locuteurs
initiaux — juifs — employant ces mots ont sacrifié leur identité religieuse pour
reconstituer, hors du groupe proprement confessionnel, un cercle de conni-
vence linguistique reposant sur le métier, cercle plus étendu mais aux fron-
tieres bien plus poreuses. Cela exclut donc le petit commerce israélite, milieu
peu sujet a I’érosion linguistique car refermé sur lui-méme: « Les marchands
juifs parlent une sorte de patois juif, dont le secret est assez bien gardé »?°. On
trouve, en revanche, au XIX¢ siecle, trace de 'existence de malfaiteurs juifs
allemands en France, qui avaient «leur langue »:

La bande Graft, condamnée a Caen en juillet 1858 et composée presque exclu-
sivement de juifs, parlait un jargon composé de mots hébreux, c’est-a-dire judéo-
allemands. Une feuille volante publiée a cette occasion, L'assassinat de M. Plé-
chart (Paris, 1858, in-4°), releve ce fait que les notes trouvées chez un des criminels

«étaient rédigées dans un langage ot I’argot et ’hébraisme se confondaient »?!.

Il tombe sous le sens que dans une microsociété comme celle de hors-
la-loi, certes d’origine juive, mais pour qui le crime avait préséance sur la

19 Les patois de I’Est, du fait de la proximité de la zone de contact, sont au moins trois
a faire cet emprunt: Rém. Sabes “synagogue” (par méton.) et Chaten. chabés “jour
du sabbat” sont attestés (FEW 11, 3b, saBBATUM; pour le second, Vautherin, 1896-
1901, I1, 190, écrit chabésse). Le Val-d’Ajol (Vosges) [fe:r [a:bees] loc. verb. “faire le
niais pour plaisanter” (ALFC 1165%) est nécessairement ‘départicularisé’ puisque
son sens repose sur une interprétation plaisante et dérogatoire, par des individus
non juifs, des proférations et gestuelles liturgiques des juifs lors des offices du sabbat.
Parmi les autres langues parlées dans l'aire ol les juifs emploient le yidich, seul le
polonais, d’aprés Lokotsch (1927, 139, § 1742, s. v. §abba%) emprunte ce mot a par-
tir de sa forme yidich szabes, tandis que la plupart des langues européennes posse-
dent un dérivé direct de ’étymon hébraique N2W, ou, bien plus souvent, de sa forme
grecque odpPatov ou de SABBATUM.

20 Rigaud (1878, xv).
2 Sainéan (1912, 8). Voir p. 8 et 9 pour d’autres mentions de malfaiteurs juifs 2 la méme
époque.



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 145

loi mosaique??, on était moins jaloux de I'entre-soi religieux que chez d’hon-
nétes marchands. De 1a ont di s’échapper en premier lieu vers la «langue
verte» ces mots autrefois confinés au nombre des locuteurs juifs, pour en un
second temps se généraliser. Le souhait formulé par ’'abbé Grégoire en 1788,
d’«extirper cet espece d’argot, ce jargon tudesco-hébraico-rabbinique dont se
servent les Juifs allemands» (1968 [1788], 160), n’aura donc pas été tout a fait
accompli puisque le francais en porte encore la trace discrete.

1.3. Emprunts ‘départicularisés’ et ‘reparticularisés’ ou éteints

En plus de cette courte liste d’emprunts a diffusion générale, le yidich a
également fourni un certain nombre de mots qui, sortis du sociolecte des juifs
allemands, sont restés cantonnés a une langue spéciale au sein du francais.
Les mots froum adj. qual. “pratiquant, orthodoxe (d’une personne israélite)”,
chikse subst. fém. “femme de ménage, domestique”, chnorrer subst. masc.
“escroc”, attestés tous trois, avec un sémantisme qui diverge d’avec celui de
leurs étymons yidich pour les deux derniers (YOP W shikse “jeune fille non
juive” et WARIY shnorer “mendiant”), dans les parlers des Israélites du Midi,
Sephardim ou provengaux (et sans doute aussi dans le parler d’autres juifs
francophones), sont tous trois absolument sortis de leur contexte originel pour
intégrer des variétés de francais dont les locuteurs, certes juifs, n’ont jamais
été yidichophones. Cependant, ces mots étant toujours des particularismes
au sein de variétés juives, nous en remettons la description a nos travaux, en
cours, de lexicographie différentielle de ces variétés.

Un autre mot a avoir perdu son caractéere de particularisme juif alle-
mand originel, pour se trouver ‘reparticularis€’ dans une variété spécialisée,
est coche adj. qual. “sain (en parlant de la viande)”, attesté dans I'argot des
bouchers de Paris en 1903, ou Esnault (1965, 172a) le décrit comme «rare ».
Il s’agit d’'un emprunt a judall. koscher adj. qual. “licite au regard de la loi
mosaique (en parlant d’un aliment)”, lui-méme emprunté a hébr. W2 kaser
de méme sens, antonyme de 1970 ferepha, étymon de traiffe évoqué supra.
Le méme mot, par un autre canal, se retrouve dans des patois de ’'Est: Belf.
coichtre adj. qual. “préparé selon le rituel juif; fait selon les regles” et bress.
coech adj. qual. “pur, conforme a la loi” (FEW 16, 345b, KOSCHER; le premier
d’apres Vautherin, 1896-1901, I1, 198, qui écrit co’ichtre) ; dans le second cas, il
semble avoir perdu sa connotation juive, comme coche a Paris®. En revanche,

22 Delmaire (2011, 44-58) a ainsi montré que les bandits juifs du Nord de la France, déja
al’époque de la Révolution et de 'Empire, évoluaient loin de tout cadre communau-
taire religieux.

2 Du lexique francais d’origine judéo-allemande relatif 4 I'abattage de boucherie,
apparemment non ‘départicularisé’, releve I’hapax porcheur subst. masc. “homme



146 PETER NAHON

les quelques mots yidich appartenant au lexique culinaire et employés par-
fois en francais dans le discours gastronomique et la littérature technique qui
en reléve ne nous semblent pas devoir étre mis sur le méme plan?: dans la
mesure ol leur signifié ne s’est pas naturalisé hors de leur contexte culturel,
on peut postuler que ces emprunts ne se sont pas, malgré tel emploi ponctuel,
véritablement ‘départicularisés’.

Les argots propres a des catégories de commercgants dans lesquelles les
juifs d’Europe centrale et de I’Est ont été ou sont numériquement présents,
notamment dans les milieux du textile ou des pierres précieuses, ont quant a
eux, en toute logique, absorbé des éléments yidich. Dans bien des cas, I’état
de délabrement de ces variétés, par ailleurs tout a fait absentes de la lexi-
cographie argotique, est trop avancé pour pouvoir en recueillir quoi que ce
soit. Une enquéte sommaire aupres d’informateurs issus des métiers de la
confection ou de la bonneterie n’a fourni, en plus d’un fait marginal d’éty-
mologie populaire®, qu’un emprunt au yidich: (s)chmat(f)es(s) [ [mates| subst.

chargé d’expurger le sang et les graisses impures des viandes conformes au rituel
israélite” (dans Hirschler 1896, 74), formé sur *porcher verbe trans. “nettoyer (les
viandes) selon le rituel israélite”, emprunt au judéo-allemand occidental porschen
de méme sens, qui, d’apres Klepsch (2004, 392), est lui-méme d’origine romane
puisque dérivé de PURGARE (2 ajouter en ce cas 8 FEW 9, 611b). La répartition de ce
mot, limitée a la Rhénanie et donc aux aires de contact avec le galloroman, parait
confirmer cette étymologie. L'on aurait donc la un cas intéressant de mot roman
repassé en francgais apres une existence séparée en judéo-allemand ou il aurait été
conservé a la faveur d’une spécialisation sémantique proprement juive. Un cognat
de ce verbe, ro porge, existe en anglais et a fait I'objet d’un article du peu fiable Gold
(1983, 115-117), qui suppose que la spécialisation sémantique remonte & un hypothé-
tique ‘judéo-latin’.

2 Deux des plus communs sont, d’aprés nos observations faites a Paris ces dernieres
années, [ge'filts 'fif] g(u)efilte fisch loc. nom. masc. “carpe (ou autre poisson) a la
juive” (avec graphie souvent germanisante), emprunté a yid. W9 YU?°0V3 gefilte
fish “poisson farci”, et ['mats] matze subst. (généralement masc.) “pain azyme”, qui
reflete la forme judéo-allemande, paroxytone, d’hébr. %1 masa subst. fém. de méme
sens. Les patois de I'Est, la encore (voir aussi supra, n. 19), portent trace de ce der-
nier mot a travers son composé synonyme Chaten. mascroute subst. masc. “espece
de pain sans levain, ou biscuit plat et mince, en usage chez les Juifs, pendant le jeline
pascal” (FEW 16, 544b, d’aprés Vautherin, 1896-1901, I11, 245, qui identifie le second
élément comme fr. croiite — nous serions davantage enclins a y voir une adaptation du
type matzebrot *[mat'pro:t] ou all. Brot “pain” est réinterprété et adapté par conta-
mination de fr. croiite).

2 Un témoin parisien d’origine juive polonaise et ayant travaillé un temps dans le com-
merce du prét-a-porter, interrogé en 2016, attribue une origine yidich a frm. guelte
subst. fém. “pourcentage qu’un vendeur touche, en plus de son salaire, sur les ventes
qu’il a réalisées” et a I'adjectif dérivé guelté. Le TLF fait dériver guelte d’all. Geld
“argent”, étymon auquel il n’y a aucune raison de préférer le cognat yidich homo-
phone gelt, I'attestation du TLF en 1859 situant I'entrée de ce mot en francais bien



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 147

(généralement masc. pl.) “vétements ou étoffes de confection; (par méton.)
commerce de biens textiles” emprunté a yid. YORNWY shmate “chiffon” (du
polonais szmata de méme sens). Ce mot, qui semble étre en passe de ‘départi-
cularisation’, posséde un dérivé, schmatologue “commerc¢ant en confection”,
formé plaisamment avec ’élément -logue par analogie avec la série des noms
de professions spécialisées de la médecine (cardiologue, neurologue, etc.).
Pour ces deux mots, la collecte orale n’est venue que confirmer des faits par
ailleurs bien présents a I’écrit®.

Nous avons en revanche localisé un témoin?’ connaissant encore cing par-
ticularismes propres au parler des courtiers en perles et pierres précieuses de
Paris: parmi ces mots, deux sont d’origine yidich. En premier lieu se trouve
schnoreur [ fnokces]® subst. masc. “petit commercant vivant péniblement d’un
négoce laborieux”, emprunt fait indépendamment de son cognat de sens dif-
férent signalé ci-dessus dans le francais des Israélites du Midi, avec un déve-
loppement sémantique propre et réinterprétation de la finale comme le suffixe
frangais -eur, formateur de noms d’agent. Le second mot est metsia [me'sia]
subst. fém. “marchandise dont I’acquisition est une bonne affaire; marchan-
dise de bonne qualité” (ex.: « Laisse tomber, c’est pas une metsia »), emprunté,
avec développement sémantique par métonymie, a yid. metzie “bonne affaire”,

avant les vagues d’'immigration yidichophone a Paris a la fin du XIX* siecle. Mais,
comme le suppose la survivance de cette étymologie populaire, I'identité phonétique
de guelte ['gelt] avec yid. gelr a certainement contribué a sa vitalité dans le parler de
milieux dans lesquels I’élément juif prédomina longtemps.

% [fmates] est présent dans la littérature francophone depuis environ trente ans, dans
différentes graphies: dans ses premieres occurrences, il est souvent glosé comme
yidich, ce qui est plus rare aujourd’hui, I'emprunt s’étant davantage stabilisé en fran-
cais (sans que soit pour autant réduit son polymorphisme graphique, ni méme pho-
nique puisqu’il est encore tantdt paroxyton, tantdt oxyton). Il figure dans le titre
d’un colloque tenu a Paris en 2004 (Shmattés, la mémoire par le rebut), colloque dont
les actes publiés (Masson, 2007) évoquent I’étymologie du mot (85-103) et attestent
aussi shimatologue (17).

27 Né en 1925 a Paris, M. Pierre Cohen a entendu jusqu’en 1956 ses parents négociants
en pierres précieuses et perles, tous deux israélites de Smyrne parlant le francais,
I'italien et le judéo-espagnol levantin, pratiquer un commerce dont il précise qu’il
était essentiellement exercé dans le 9° arrondissement de Paris par des Arméniens et
des Israélites ottomans plutot que par des juifs du rite allemand. M. Cohen ajoute que
la profession de courtier indépendant en pierres précieuses et perles est aujourd’hui
éteinte, d’olr la disparition de 'argot propre a ce métier, argot dont il nous a aima-
blement communiqué ses souvenirs ténus lors d’un entretien conduit le 14 aofit 2016.
Qu’il en soit ici remercié.

28 Dans le parler du témoin, ce mot est tantdt oxyton selon la norme phonétique fran-
caise, tantdt paroxyton comme son étymon, ce qui dénote, comme pour [fmates]
(voir n. 24), un emprunt mal fixé. -



148 PETER NAHON

lui-méme emprunté a hébr. X XN mesi'a “fait de trouver”. Un troisieme mot,
schtrop ['ftgop] subst. masc. “marchandise (généralement pierre précieuse
ou perle) de mauvaise qualité, sans valeur”, emprunté a néerl. strop “décep-
tion; malchance; piege”, est peut-étre passé par le yidich (des négociants en
diamant anversois ?) ce qui expliquerait 'adaptation en [f-] de néerl. [s-]. En
outre, schtrop est attesté a I’écrit dans deux ceuvres littéraires dont I’action se
déroule dans le méme milieu socioprofessionnel: chez Georges-Michel (1948,
154): «Cette autre [pierre] est un schtrop, vous ne vous en étiez pas apergue
[sic]» et chez Rajsfus (2002, 146) en emploi métalinguistique «Plus vulgaire-
ment, un brillant a la couleur incertaine est désigné comme un <schtrop»»?.

Signalons enfin, en dernier lieu de cette liste, un emprunt de I'argot fran-
cais ancien au yidich, sans doute le plus ancien de tous, mais que 1'on peut
aujourd’hui tenir pour éteint. Considéré autrefois comme un emprunt au
rotwelsch, argot allemand dont la matiere lexicale est en grande partie d’ori-
gine hébraique’’, ce mot nous parait devoir étre rattaché au judéo-allemand:

® [affe subst. (genre ?) “vie”.

Ce mot, déja attesté en 1728 sous la forme affe (avec déglutination de I'ar-
ticle I” par mécoupure) et encore présent en argot en 18367, a été identifié par
Dauzat (1911, 305) comme un emprunt au rotwelsch leff “cceur”, lui-méme
emprunté 4 hébr. 27 lebh de méme sens. Certes, si I'évolution sémantique
par métonymie s’explique d’elle-méme, le cceur étant 'organe vital par excel-
lence, ou par un croisement avec als. Lewe “vie” (type all. Leben), nous pos-
tulons cependant un emprunt direct au judéo-allemand dans lequel leff “vie”

2 Le témoin qualifie schtrop, comme schnoreur et metsia, de «mots polaques», tout
en précisant qu’ils étaient bien employés en frangais par tous les diamantaires quelle
que soit leur origine, de la méme maniére que les autres particularismes de ce vestige
de variété: machalla [mafal'la] interj. “que c’est beau!”, emprunt d’une formule apo-
tropaique (initialement ar. &) ¢L& W ma $a'a llah*) présente dans toutes les langues
des Balkans, dont le judéo-espagnol d’Orient et I'arménien, et esdeldio [esdel'djo]
interj. “(interj. exprimant le ravissement lorsque quelqu’un apporte une marchan-
dise que l'on attendait)”, emprunté a judesp. es del Dio “(litt.) c’est de Dieu; c’est
Dieu qui me I'envoie”. C’est sans doute aussi par le fait que nombre de diamantaires
avaient pour langue maternelle le judéo-espagnol que 'on doit expliquer I'adapta-
tion de yid. [-a] posttonique final en [-a] dans metsia.

30 Sur le rotwelsch, voir Jiitte (1978) et le dictionnaire de Klepsch (2004), qui est riche
en paralleles lexicographiques entre judéo-allemand de Franconie et rotwelsch de la
méme aire. ‘

3 Sainéan (1907, 249 et 301), qui ne fait pas remonter le mot plus haut qu’au début du
XVIIIEsiecle, ne lui a pas attribué d’étymologie connue.



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 149

est attesté, chez Lokotsch (1927, 104, §1312, s. v. 1€B), alors que ce seme est
inconnu, d’apres Klepsch (2004, 925), en rotwelsch??.

2. Emprunts lexicaux du yidich au francais: une variété d’argot
yidich a base lexicale francaise

Si le yidich, comme ces emprunts tendent a le montrer, a contribué, et de
longue date, a I’argot francais®, I'inverse est également vrai.

2.1. Lexicographie en temps de guerre: le relevé de Szajkowski

On dispose d’une source lexicographique sur une variété argotique de
yidich employée par des soldats juifs est-européens dans I'armée frangaise
pendant la guerre de 1939-1940, variété qui a absorbé de nombreux éléments
francais modernes. Ce travail est dii & Zosa Szajkowski, érudit polonais, qui,
installé en France dans les années 1930, s’était engagé volontaire dans la
Légion étrangere en 1940, En 1942, alors que, blessé et démobilisé, il est

32 Pour certains, le rotwelsch aurait également fourni a largot francais ancien le
mot antifle subst. fém. “lieu de culte catholique, église”, rattaché, notamment par
Lokotsch (1927, 162, §2068, s. v. tegilla), au rotwelsch tiffel de méme sens, lequel est
probablement d’origine hébraique car également présent en yidich (voir Klepsch,
2004, 500-501). Wexler (1988, 134-135) prétend au contraire que la forme francaise,
bien qu’attestée pour la premiére fois en 1628, précéde les formes germaniques
connues pourtant depuis le XIVe siecle, selon ses propres sources: ce serait selon
lui un hébraisme formé en France dans le parler des Juifs au Moyen Age. Certes, si
I’étymologie d’origine romane héréditaire avancée par Sainéan (1907, 182-183) peut
paraitre incertaine, comme I'a remarqué Dauzat (1911, 284-285), la proposition de
ce dernier de faire dériver antif(/)e, dont le premier sens est “messe”, de ’hellénisme
italien antifona “antienne”, étayée par force arguments, est beaucoup plus satisfai-
sante que les hypothétiques origines hébraiques, rotwelsch ou yidich. Cette é&tymolo-
gie, adoptée dans FEW (24, 658, ANTIPHONA), explique également la présence, signa-
lée par Lokotsch puis Wexler (1988, 135), de ce mot en Provence, zone de contact
avec I'italien.

¥ Mais, quantitativement, beaucoup moins qu’a d’autres langues européennes telles
que 'anglais, I’allemand, le néerlandais ou le russe. Il existe une quantité de travaux
lexicographiques sur ces questions, mais ils font rarement la part entre emprunts faits
en contexte juif et emprunts généralisés a la forme standard de la langue emprun-
teuse. Pour I'anglais, voir par exemple Horn (2006, 471-480); pour le russe, Estraikh
(2006, 62-71); pour le néerlandais, Beem (1974) et Heikens (2002). Le francais de
Belgique connait d’ailleurs un emprunt au néerlandais, fof adj. qual. “bien, bon, plai-
sant”, qui est lui-m&me emprunté au yidich ou il dérive de I’hébreu 210 fobh de méme
sens.

3 Sur Szajkowski, personnage remémoré tant pour ses publications savantes sur le
judaisme francais que pour I'habitude qu’il avait prise de dérober les documents



150 PETER NAHON

exfiltré en Angleterre ou il travaille comme agent secret américain, faisant
état de ses récents souvenirs de guerre, il publie une notule de deux pages
en yidich intitulée Argo fun yidishe soldatn in Frankraykh (L’argot des sol-
dats juifs en France), qui parait dans la livraison de mai-juin 1942 de la revue
new-yorkaise Yidishe Shprakh®. Aprés un rappel des circonstances dans
lesquelles «dix mille engagés volontaires juifs se sont enr6lés dans 'armée
francaise, dont plus de 90% dans la Légion étrangere », il évoque I’existence
d’un argot yidich chez ces soldats d’origine juive est-européenne dont il faisait
partie, et dont il décide de rapporter «les quelques mots dont il se souvient ».
Ce sont, dit-il, «essentiellement des traductions de I’argot militaire francais;
d’autre sont d’assez purs mots yidich qui [...] ont acquis des sens de Iargot
frangais»: il faut comprendre des calques. Il propose ensuite une liste de qua-
rante et un de ces mots et locutions, avec quelques exemples et propositions
d’étymologie assez fiables. Ce relevé, resté parfaitement inconnu malgré son
intérét certain, exige d’étre exploité, au moins en ce qui concerne les mots
dérivés d’'une matiere frangaise, en particulier argotique?®. C’est ce que nous
nous proposons de faire ici.

2.2. Les emprunts au francgais dans le yidich des soldats de 1939-1940

Aux mots donnés, dans la graphie hébraique, par Szajkowski, nous ajou-
tons une transcription latine selon la norme d’usage en yidich (YIVO). Les
indications grammaticales, inexistantes dans la source, sont déduites du maté-
riau lui-méme et ajoutées d’autorité. La sémantisation, en francais, traduit les
gloses en yidich de Szajkowski, ainsi que I'’étymologie, pour laquelle nous sui-
vons et développons ses propositions.

d’archives sur lesquels il travaillait, on dispose désormais d’'une monographie
(Moses Leff, 2015). Szajkowski a également publié quelques-unes de ses recherches,
empreintes de la curiosité du dilettante, sur la langue des Israélites de France.

% Szajkowski (1942, 89-90).

3% Les mots purement yidich consistent essentiellement en des développements séman-
tiques dus plutot au contexte de guerre qu’a I'influence francaise, comme, par exem-
ple, ¥R eyer subst. pl., au propre, “ceufs”, ici “grenades”, ou des spécialisations
de sens motivées par la situation: par exemple, 1"3DXIN arofgeyn verbe, au propre
“descendre”, ici “descendre en premiere ligne du front”. Certains sont vraiment
motivés par un usage argotique militaire frangais, comme ?3¥0 tepl, au propre “mar-
mite” et ici “bombe”, par calque de fr. marmite “gros obus ennemi” (déja en 1914-
1918, d’apres le TLF), ou 392 kelef, au propre “chien” et ici “adjudant™ par calque
de fr. chien de quartier. Enfin, d’autres sont tout a fait originaux, tels VIVWPR? lok-
shenen verbe intrans. “parler italien”, conversion de JWPX? lokshn subst. “pétes ali-
mentaires” qui suppose un développement sémantique métonymique initial lokshn
“Italiens” (en vertu du fait que les Italiens sont réputés étre des mangeurs de pates),
sur le modele de fr. (argot) macaroni “Italien” (déja en 1820, d’apres le TLF).



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 151

37

38

39

anmerdirn <]71°7IYNIR> verbe “causer des ennuis”. Emprunté a frm. emmerder avec
réinterprétation de la voyelle initiale comme le préfixe verbal germanique a
nuance inchoative an-.

bekn <1P¥2> verbe “manger”. Emprunté a fr. becter / becqueter (verbe a large polysé-
mie, répandu aprés 1914 dans le sens de “manger” d’apres le TLF).

bobke <¥P2AR2> subst. “rumeur”. Diminutif hypocoristique, avec substitution suf-
fixale de -ard par -ke, de frm. bobard “faux bruit, fausse nouvelle ou opinion
erronée” («généralement en temps de guerre ou de trouble politique » d’apres
le TLF).

fe-me <¥N7YD> subst. “carte postale a I'usage des soldats, au cofit d’affranchissement
réduit”. Adaptation de fr. FM, sigle de franchise militaire, mots qui figurent,
comme leur abréviation, sur ce type de papier a lettre.

genzl <TTIVI> et genzele <YIVTTIVAS subst. fém. “femme”. Emprunté a fr. gonz(ess)e,
de méme sens (avec nuance péjorative), attesté depuis le XVI¢ siecle et d’origine
vraisemblablement fourbesque (FEW 22, 14a).

godassn <JORTRA> verbe “partir, s’en aller”. Verbe construit métaphoriquement sur
frm. godasse “chaussure”, avec une évolution sémantique rappelant la locution
frm. tirer ses grégues / tirer ses chausses.

inaptnik <p*IJYDXIR> subst. masc. ou adj. qual. PEJ. “inapte a étre soldat”. Formé de
fr. inapte + suffixe d’agent yidich (d’origine slave) -nik.

kanondl <?7I8IRpP> subst. masc. “canon de 75”. Emprunté a fr. canon + suffixe hypo-
coristique affectif yidich -d! exprimant la familiarité du soldat avec cette arme
emblématique.

khuya <¥"2> subst. masc. “grand frere”. Emprunté a fr. khouya, mot d’arabe dia-
lectal passé en argot des casernes depuis la conquéte de I’Algérie dans le sens de
“frére” et, accessoirement, étymon de fr. crouille “(terme injurieux a I’égard des
arabes)”".

lates <DYUR?> subst. fém. pl. “chaussures”. Emprunté a fr. (argot) lattes “chaus-
sures”, attesté dans ce sens en 1953 d’aprés le TLF mais sans doute plus ancien?.

ordinere kapore <7193 ¥IVI’TIR> loc. nom. “caporal en charge de la cuisine”.
Calque phonétique plaisant de fr. caporal d’ordinaire, ol ordinaire se retrouve
dans 'emprunt ordinere et caporal remplacé par yid. (et hébr.) 77193 “expiation”,
mot courant en yidich dans diverses locutions ot il prend les sens de “sacrifice;
punition; victime”¥.

ponye <V X8> subst. “argent, monnaie”. Emprunt a fr. (argot) pognon de méme sens
(Szajkowski écrit poignon, forme désucte).

tuvye <1*210> subst. masc. “médecin, docteur”. Prénom hébraique (fr. Tobie) resé-
mantisé plaisamment par calque phonétique de frm. foubib de méme sens.

Sur I'étymologie ce mot en frangais, voir Quinsat (1991, 174).

Frm. lattes “chaussures plates et sans contreforts” est attesté chez Céline en 1936,
cité par Cellard / Rey (1991, 483).

Sur ce mot et son trés riche sémantisme, voir les considérations de Wexler (1987, 195-
196).



152 PETER NAHON

Il faut également ajouter a cette liste yid. 83X argo “argot”, que nous ne
trouvons attesté nulle part ailleurs que sous la plume de Szajkowski, mais qui
est évidemment un emprunt a fr. argot. Cependant, rien ne permet de déter-
miner s’il a effectivement été employé par les locuteurs de cet argot yidich
in situ ou s’il est di a la volonté de Szajkowski de nommer a posteriori cette
variété qu’il décrit.

2.3. Analyse du matériau

Relevons quelques procédés morphocréateurs ici a I'ceuvre. En premier
lieu, deux calques phonétiques, tuvye et (ordinere) kapore, substituant des mots
hébreux a des formes vernaculaires, procédé courant en yidich et résultant de
la situation de diglossie avec I’hébreu, langue liturgique des locuteurs et pour-
voyeuse d’emprunts. Par ailleurs, la grande majorité des emprunts dénotent
une familiarité des locuteurs avec I'argot francais (gonzesse, pognon, bobard,
lattes, emmerder — a 'inclusion de I’élément argotique non indigéne khouya,
toubib!) dont les mots sont intégrés au diasysteme yidich: par déplacement de
'accent (et donc adaptation des syllabes posttoniques, comme dans ponye),
par ajout de suffixes propres a la langue emprunteuse (bobke). C’est précisé-
ment 'usage de suffixes yidich qui permet aussi d’intégrer les mots frangais
non argotiques (inaptnik, kanondl) en les gratifiant de nuances sémantiques
absentes dans la langue source.

Evoquons en dernier lieu un verbe qui n’est pas emprunté au frangais mais
formé selon un procédé morphocréateur bien connu dans les langues romanes:
TPVIWIR"DVW sholem-alentirn verbe “saluer, dire sholem aleykhem [yid.
salut a toi]”. Il s’agit d’un délocutif, soit, ici, un verbe construit sur un énoncé
dans une situation énonciative, en I'occurrence le salut ordinaire yidich 219®
02°9Y sholem aleykhem, auquel est ajoutée une flexion verbale. Ce phéno-
mene, comme chacun sait, a été décrit et nommé pour la premiére fois par
Benveniste (1966 [1958], 277-285) qui pensait ’avoir identifié dans le verbe
latin salutare “saluer”, dont on a par la suite réfuté le caractere délocutif, tout
en étendant le concept de délocutivité a d’autres classes de mots. Ici, c’est bien
un verbe délocutif dans I’acception benvenistienne. Si Szajkowski signale cette
formation, c’est sans doute qu’elle lui paraissait anormale en yidich: on peut
donc postuler qu’elle est un calque de saluer, verbe dont les locuteurs de cette
variété de yidich auraient analysé comme un délocutif pour construire un
verbe similaire dans leur argot.

L



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 153

Que ce soit du yidich au frangais ou du francgais au yidich*’, ces exemples
démontrent que c’est bien souvent I’argot, langue basse par excellence, qui sert
de biais d’introduction a la matiére lexicale, créant, comme ici, de curieux car-
refours ou se croisent le roman, le germanique et le sémitique. Peut-étre est-ce
finalement 1a la cause de la désaffection scientifique a I’égard de ces cas de
contact, dont nous espérons, dans ces quelques notes, avoir montré I'intérét.

Paris Peter NAHON

3. Références bibliographiques

ALFC = Dondaine, Colette / Dondaine, Lucien, 1972-1991. Atlas linguistique et ethno-
graphique de la Franche-Comté, 4 vol., Paris, CNRS.

Beem, Hartog, 1974. Uit Mokum en de mediene: Joodse woorden in Nederlandse omge-
ving, Assen, Van Gorcum.

Beider, Alexander, 2014. « Romance Elements in Yiddish», Revue des études juives 173,
41-96.

Ben-Lévi, G. [pseudonyme de Weill, Godchaux], 1846. «La schoule, la synagogue et le
temple », Archives israélites de France 7, 659-668.

Benveniste, Emile, 1966 [1958]. «Les verbes délocutifs», Problémes de linguistique
générale [1], Paris, Gallimard, 277-285.

Bourgeois, Henri, 1913. Petite grammaire judéo-allemande a l'usage des personnes qui
désirent s’initier @ la langue des Juifs de Russie, Galicie et Roumanie, Paris, Durla-
cher [1* éd. dans RLPC 45 (1912), 170-188,243-255; 46 (1913), 12-23, 99-108, 177-83].

Bourgeois, Henri, 1921. «L’argot des juifs alsaciens», Revue Anthropologique 31, 256-
257

Bruant, Aristide / Bercy, Léon de, 1901. L'argot au XX° siécle — Dictionnaire francais-
argot, Paris, Ernest Flammarion.

Bruant, Aristide / Bercy, Léon de, 2009. L'argot au X X siécle — Edition inversée et rai-
sonnée du dictionnaire francais-argot (1901 et 1905) par Denis Delaplace, Paris,
Classiques Garnier (« Classiques de I’argot et du jargon»).

% Que le frangais a d’ailleurs parfois appelé argot a I'instar de I’allemand, qui a long-
temps nommé Jargon la langue yidich: voir par exemple larticle de Bourgeois
(1921, 256-257), dans lequel, malgré son titre, il n’est pas question d’argot propre-
ment dit mais seulement de judéo-alsacien. Frm. jargon adj. qual. “en langue yidich,
qui se rapporte a la langue yidich, yidich” (attesté, par exemple, chez Bourgeois,
1913, 2, qui écrit: «Il nexistait pas, jusqu’ici, de grammaire jargon») est quant &
lui un emprunt 2 all. Jargon dans le sens susmentionné. En dernier lieu de cette
nomenclature des glottonymes francais du judéo-allemand, mention doit étre faite
de tudesque ou judéo-tudesque que nous avons entendu parfois employer avec une
nuance vaguement péjorative en contexte israélite non askenazi.



154 PETER NAHON

Cellard, Jacques / Rey, Alain, 1991. Dictionnaire du francais non conventionnel, Paris,
Hachette-Masson.

Céline, Louis-Ferdinand, 1938. L’Ecole des cadavres, Paris, Denoél.

Cohen, Marcel, 1953. «Compte rendu de U. Weinreich, Languages in Contact», BSL
49/2,16-18.

Dauzat, Albert, 1911. «Les emprunts dans I’argot (suite et fin) », RPRFL 25, 284-308.

Dauzat, Albert, 1917. Les argots de métiers franco-provengaux, Paris, Champion.

Delmaire, Danielle, 2011. « Communautés juives du nord de la France et délinquance
sous la Révolution», Archives juives 44/2, 44-58.

Esnault, Gaston, 1965. Dictionnaire historique des argots francais, Paris, Larousse.

Estraikh, Gennady, 2008. « From Yiddish to Russian: A Story of Linguistic and Cultural
Appropriation», Studia Hebraica 8, 62-71.

Fuks, Leo, 1987. « The Romance Elements in Old Yiddish », in: Katz, Dovid (ed.), Ori-
gins of the Yiddish Language: Winter Studies in Yiddish, Oxford, Pergamon, vol. I,
23-25.

Georges-Michel, Michel, 1948. La cage d poules, roman de la cote, Paris, Editions Bau-
diniere.

Gold, David L., 1983. «From Latinic purgare to British Jewish English porge: A Study
in Jewish Intralinguistics », Jewish Language Review 3,115-117.

Grégoire, abbé Henri, 1968 [1788]. Essai sur la régénération physique, morale et poli-
tique des Juifs, rééd. Paris, Edhis, 1968.

Heikens, Henk [et al.], 2002. Hebreeuwse en Jiddisje woorden in het Nederlands: spel-
ling, uitspraak, buiging, herkomst, betekenis, La Haye, Sdu Uitgevers.

Hirschler, Raoul, 1896. « Legons de choses juives & I'usage de la jeunesse israélite», in:
Annuaire israélite du midi de la France pour I'année religieuse 5657 (du 8 septembre
1896 au 26 septembre 1897), Toulouse, s.n., 67-96.

Horn, Dara, 2006. « The Future of Yiddish—in English: Field Notes from the New Ash-
kenaz», Jewish Quarterly Review 96, 471-480.

Hunger, Willy, 1917. Argot — Soldaten-Ausdriicke und volkstiimliche Redensarten der
franzosischen Sprache, Leipzig, Gustav Fock.

Jean-Javal, Lily, 1927. L’Inquiéte, Paris, Plon-Nourrit.

Jiitte, Robert, 1978. Sprachsoziologische und Lexikologische Untersuchungen zu einer
Sondersprache, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag GMBH.

Klepsch, Alfred, 2004. Westjiddisches Wérterbuch: Auf der Basis dialektologischer
Erhebungen in Mittelfranken, Tiibingen, Max Niemeyer.

Loeb, Isidore, 1885. «Un épisode de I'histoire des Juifs de Savoie», Revue des études
juives 10, 32-59.

Lokotsch, Karl, 1927. Etymologisches Worterbuch der Europdischen (Germanischen,
Romanischen und Slavischen) Wérter orientalischen Ursprungs, Heidelberg, Carl
Winter.

Masson, Céline (ed.), 2007. Shmattés, la mémoire par le rebut: actes du colloque, les 29,
30 et 31 mars 2004 au Musée d’Art et d’Histoire du Judaisme de Paris, Paris, Lam-
bert-Lucas.



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANCAIS MODERNE 155

Masson, Michel, 2012. «Légendes étymologiques: a propos de quelques mots francais
réputés provenir de ’hébreu», in: Baumgarten, Jean / Costa, José / Guillaume, Jean-
Patrick / Kogel, Judith (ed.), En mémoire de Sophie Kessler-Mesguich, Paris, Presses
Sorbonne-Nouvelle.

Moses Leff, Lisa, 2015. The Archive Thief: The Man Who Salvaged French Jewish His-
tory in the Wake of the Holocaust, Oxford, Oxford University Press.

Noll, Volker, 1991. Die fremdsprachlichen Elemente im franzdosischen Argot (Heidelber-
ger Beitrige zur Romanistik, 25), Francfort/Berne/New York/Paris, Lang.

Pansier, Pierre, 1924-1927. Histoire de la langue provencale a Avignon du XI1I* au XI1X*
siécle, t. 3, Avignon, Aubanel.

Quinsat, Frangoise, 1991. «Emprunts a I'arabe d’Afrique du Nord: mots argotiques,
grossiers, péjoratifs ou familiers», FM 59/2, 164-187.

Rajsfus, Maurice, 2002. Paris, 1942. Chroniques d’un survivant, Paris, Noesis.

Rézeau, Pierre, 2015. L’Alsace au fil des mots. Dictionnaire des régionalismes du fran-
cais en Alsace, Strasbourg, Vent d’Est (1™ éd., 2007, Presses univ. de Strasbourg).
Rigaud, Lucien, 1878. Dictionnaire du jargon parisien : I'argot ancien et I'argot moderne,
Paris, Ollendorff.

Rossignol, Gustave-Armand, 1901. Dictionnaire d’argot, argot-francais, francais-argot,
Paris, Ollendorff.

Sainéan, Lazare, 1907. L’argot ancien, 1455-1850, Paris, Champion.

Sainéan, Lazare, 1912. Les sources de largot ancien, t. 2 (Le dix-neuvieme siécle), Paris,
Champion.

Sainéan, Lazare, 1920. Le langage parisien au X1 X¢ siécle, Paris, E. de Boccard.

Sainéan, Lazare, 1925. Les Sources Indigénes de I’Etymologie Frangaise. Nouvelles
Perspectives, t. 1, Paris, E. de Boccard.

Szajkowski, Zosa, 1942, « T IPIRID PR JURTIRO YW 7 710 XAW» [Jewish Soldier’s
Slang from France], Yidishe Shprakh 2/3, 89-90.

Vautherin, Auguste, 1896-1901. Glossaire du patois de Chdtenois avec vocables des
autres localités du Territoire-de-Belfort et des environs, précédé de notes sur le patois
de la région, Belfort, Imprimerie de E. Devillers (réimpression, Genéve, Slatkine
Reprints, 1970).

Vidocq, Eugene, 1829. Mémoires de Vidocq, chef de la police de Siireté jusqu’en 1827,
t. 3, Paris, Tenon.

Virmaitre, Charles, 1890-1900. Supplément au Dictionnaire d’argot fin-de-siécle, Paris,
A. Charles.

Wexler, Paul, 1987. Explorations in Judeo-Slavic Linguistics, Leyde, Brill.

Wexler, Paul, 1988. Three Heirs to a Judeo-Latin Legacy: Judeo-Ibero-Romance, Yid-
dish, and Rotwelsch, Wiesbaden, Harrassowitz.

Wexler, Paul, 1989. Judeo-Romance Linguistics. A Bibliography, New York/Londres,
Garland.






	Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et français moderne

