
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 81 (2017)

Heft: 321-322

Artikel: Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et français
moderne

Autor: Nahon, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et

français moderne

Si les contacts linguistiques entre les parlers judéo-allemands et les variétés

galloromanes d'oïl ont donné lieu à une abondance de travaux de toute
sorte ', bien plus rares sont ceux qui se sont penchés sur la question des interférences

éventuelles du yidich2 et du français moderne, soit, en l'espèce, depuis
le XVIIe siècle jusqu'aujourd'hui. Ce n'est pourtant pas faute de matière;
accusons peut-être là un manque d'intérêt de la part des linguistes3. Deux cas
de figure méritent toutefois d'être mis en lumière. Singulièrement, ils relèvent
tous deux de contextes argotiques, les argots étant, on le sait, des variétés
prédisposant à l'absorption d'emprunts lexicaux4.

1 Travaux qui portent particulièrement sur la part jouée par les variétés d'oïl dans la
genèse des variétés judéo-allemandes, développant les arguments émis par M. Wein-
reich sur l'origine rhénane du yidich. Voir la synthèse de Fuks (1987, 23-25) et celle
de Beider (2014,41-96) qui suit des vues différentes sur la question.

2 Par commodité, nous entendrons ici par yidich l'ensemble des variétés germaniques
propres à des locuteurs juifs, dont le judéo-alsacien et les autres variétés judéo-allemandes

rhénanes (ici abrégées judall.), même si l'inclusion de ces dernières dans
l'ensemble yidich peut être jugée discutable en raison des nombreuses différences,
sociolinguistiques autant que dialectologiques, qui les séparent des variétés germaniques

parlées par les juifs des pays de langue slave, roumaine ou hongroise. Pour
l'orthographe du glottonyme, nous suivons, ici comme dans le reste de nos travaux,
les recommandations de Cohen (1953, 16): cette graphie, préconisée par Marcel
Cohen, fut approuvée par U. Weinreich en personne en vertu du fait que le double
d qui sert, dans la forme anglaise yiddish, à signifier le i bref, n'a aucun sens en
français, pas plus que le digramme sh. Ce mot, qui a presque supplanté ses anciens

synonymes (voir infra, n. 40), n'est d'ailleurs pas un emprunt direct du français au
yidich mais à l'anglais (américain), comme cette question orthographique permet de
le rappeler.

3 Pour ne citer qu'un exemple de ce désintérêt, signalons au hasard Wexler qui affirme
que, dans la bibliographie des variétés romanes juives qu'il présente au lecteur,
«there is no coverage of [...] the French norms of the Jews who resettled in Lorraine
in the early 18th century» (1989, xin), situation linguistique qui paraît être cependant

la plus ancienne où des parlers yidich ont été en contact direct avec le français
moderne.

4 Dauzat (1917, 4) affirme avec justesse que dans les argots, «toutes les forces créatri¬
ces du langage», dont l'emprunt, sont «hypertrophiées».



140 PETER NAHON

1. Emprunts lexicaux du français au yidich

Le premier cas n'est pas tout à fait inconnu et concerne les emprunts du

français au yidich. Écartons d'emblée les nombreux mots d'origine yidich
inégalement employés dans le français des descendants de yidichophones : ceux-
ci ne sont que les traces transitoires du passage d'une langue à une autre et
relèvent davantage de l'alternance codique plus ou moins stabilisée que de

l'emprunt lexical proprement dit. Hormis ceux-ci, quelques mots yidich, en un
nombre restreint mais significatif, ont intégré le lexique français général, hors
contexte juif, et ce depuis une période relativement ancienne.

1.1. Emprunts 'départicularisés'

Tentons de donner tout d'abord une liste des emprunts du français au

yidich qui ont perdu de manière avérée leur caractère de particularisme.

• choule subst. fém. "lieu de culte israélite, synagogue".

Emprunté à judall. schule / yid. shul de même sens. Ce mot, déjà
employé en français par un auteur juif alsacien en 18465, est attesté en argot
parisien depuis 1901 chez Bruant (1901, 416; 2009, 393), cité par Sainéan

(1920,343) et repris par FEW (19,59b, schule), mais est sans doute beaucoup
plus ancien étant donné sa très large diffusion géographique. Rézeau (2015,
602-603) donne plusieurs exemples de son usage récent en français d'Alsace,
sous des graphies variables, mais tous ses exemples émanent de sources israé-
lites (dont une attestation, à l'oral, chez une locutrice âgée de 5 ans en 2004).
Or, ce mot est, dans le reste de la France, connu non seulement des locuteurs
non juifs, comme nous l'avons constaté de notre propre expérience en complément

de l'attestation argotique de Bruant, mais aussi des Israélites étrangers
au rite allemand puisqu'on le retrouve même dans le français des Israélites du
Sud-Ouest et de Provence où, ici et là, il tend à remplacer les formes indigènes
que sont, respectivement, esnogue et escole6.

5 «Ce sont eux qui ont converti la schoule en synagogue. [...] Ne serait-il pas pos¬
sible, en laissant les partisans de l'antique lithurgie [sic] dans la schoule de la rue des
Blancs-Manteaux... » (Ben-Lévi, 1846, 663). L'emprunt schoule, par rapport à

synagogue, semble avoir ici un caractère de vétusté et une coloration traditionnaliste.
6 Les attestations de mots dans les parlers juifs de Gascogne et de Provence sont tirées

d'observations personnelles effectuées lors d'enquêtes de terrain en cours depuis
2014 dans le cadre de notre thèse de doctorat en préparation à l'Université de Paris-
Sorbonne, Les parlers français des Israélites du Midi. L'âge des informateurs varie
entre 55 et 92 ans.



LES INTERFERENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 141

• goy(e) adj. quai, et subst. "(personne) n'appartenant pas à la religion juive ;

argot dupe (d'une transaction)".

Emprunté à hébr. goi "nation; (post-bibl.) personne non israélite7". Si

ce mot est employé dans toutes les variétés juives de France et toujours sous la
même forme ['goj]8, on peut lui attribuer, en français général, un passage par
un variété judéo-allemande en vertu du fait que les juifs askenazim ont constitué,

entre le XVIIIe siècle et la Seconde guerre mondiale, l'écrasante majorité

de la population juive de France, population employant ce particularisme
avant sa 'départicularisation'. Celle-ci intervient tôt, par le biais argotique
où le mot acquiert le second sens de "dupe, imbécile", attesté dans l'argot
des forains en 1878 chez Esnault (1965, 345a): on nomme toujours l'exclu du

groupe des locuteurs. Mais son sens étymologique survit, au point qu'il s'agit
aujourd'hui du plus commun : frm. goy ou goï subst. "celui qui n'est pas juif,
et notamment le chrétien" est présent dans le TLF, attesté dans ce dernier dès
1844 (dans l'argot de Paris chez Vidocq) puis tout au long du XXe siècle et,
contre toute logique, présenté comme un emprunt à l'hébreu moderne (état de

langue qui n'existe que depuis la fin du XIXe siècle). Enfin, bien qu'il s'agisse
du plus largement répandu de tous les emprunts dont il est question ici, il est
absent du FEW9.

7 L'acquisition de ce sème tardif en hébreu rabbinique et, de là, dans les variétés juives
d'Europe est en soi un phénomène complexe, sur lequel nous nous contenterons de
rappeler qu'il a été source de controverse en France au Moyen Âge : lors des procès
menés contre la littérature pieuse des juifs, notamment en 1240 puis encore en 1429,
des censeurs chrétiens ont interprété les accusations talmudiques contre les goyim
comme des attaques nominales contre les chrétiens, ce dont les juifs se sont défendus
en invoquant diverses citations prouvant que tel sens n'existe absolument pas dans
les textes (Loeb, 1885, 46-48). Il est tentant de penser que si les censeurs ont ainsi
compris ce mot, c'est qu'il avait déjà dû acquérir ce sens dans le parler des juifs français

de l'époque, puis s'en 'départiculariser', au point de permettre une telle lecture
chez des hébraïsants chrétiens.

8 Notamment dans le Midi, avec en Provence une nuance péjorative absente en Gas¬

cogne. Ce mot est aussi présent dans les parlers de la plupart des communautés juives
du monde.

9 En outre, FEW fait venir de cet étymon hébreu (FEW 4, 189b-190a, goï) et de sa
forme féminine (FEW 4, 190a-191b, goja) les types fr. gouin "homme sans vertu",
gouine, goujat et quantité de dérivés, ce qui paraît assez douteux. Ces étymologies
ont été mises en doute par A. Dauzat et A. Rey, comme le rappelle Masson (2012,
256-261).



142 PETER NAHON

• traiffe adj. quai, "dont il faut se méfier (à propos d'une personne ou d'une
situation), suspect, douteux".

Emprunté à judall. trefe "prohibé, impur", d'hébr. HD1Ü terepha de même
sens. Ce mot est d'abord attesté en français dans un propos prêté à un
malfaiteur juif en 1828 dans les Mémoires de Vidocq (1829, 165) : « Traiffe, me
dit, en entrant, mon collègue l'israélite, dans cet argot hébreux [sic], qui était
sans doute la langue favorite de notre patron, monsieur Judas. Traiffe ou
maron sont une seule et même chose ». On voit ici que l'origine judéo-allemande

de ce mot est indiscutable10, et qu'on ne doit donc le faire remonter
au rotwelsch, comme le fait FEW (17, 360b, trefe). Il se généralise vite: en
1890, il est signalé comme appartenant au langage des voleurs, sans mention
de judaïsme : « traiffe : quand deux voleurs dévident le jars ["parlent argot"] et

que l'un ne comprend pas, ou comprend mal, il dit à l'autre traiffe, parle
français»11. Esnault (1965, 612a), qui en donne la forme argotique générale avec
le sens de "coupable" et sans le dater, ce qui suppose qu'il est alors toujours
usité, l'atteste aussi en 1903 dans son sens étymologique "impur (en parlant
de viande)'"2. Sa diffusion peut avoir été facilitée par le fait que des dérivés
d'hébr. terepha existent en provençal, en espagnol ainsi que dans plusieurs
parlers d'Italie du Nord (FEW 20, 28a, terêfâ; voir aussi Lokotsch 1927,162,
§2070, s. v. terêtpâ), ce qui a pu prédisposer certains locuteurs à l'emprunt du

cognât judéo-allemand13.

• yite adj. quai, et subst. (invar, en genre) "(personne) de confession ou d'ori¬

gine juive, israélite, juif".

Ce mot est attesté en argot parisien depuis 190114 et en argot militaire dès

1917 chez Hunger (1917, s. v. yte), où il a été identifié, notamment par Noll

10 Comme déjà signifié, par exemple, par Noll (1991,174).
11 Virmaître (1890-1900,172).
12 ['tRefs] adj. quai, est attesté aussi chez une locutrice israélite à Bayonne en 2015 dans

le sens de "non conforme aux règles alimentaires juives", mais il est possible qu'il ne
s'agisse que d'une variante individuelle de [tRe'fa], à l'accentuation plus proche de

l'étymon hébreu, qui est employé par les autres locuteurs de la variété juive locale.
13 La remise en question de l'origine hébraïque de ce mot, faite sur le tard par Sainéan

(1925,236), ne paraît en aucun cas pertinente.
14 Rossignol (1901, s. v. guinal) propose yite, auquel il donne une étymologie popu¬

laire fantaisiste, comme synonyme de guinal qui tendrait à le remplacer dans l'usage :

« Guinal : Juif. On dit plutôt le mot hébreu yite, ou alors youtre ». C'est sans doute
cette occurrence qui est reprise par Esnault (1965, 640) qui présente ce mot comme
une variante de youtre. Bruant (2009, 1518) cite Rossignol en 1905 mais préfère la
graphie yte.



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 143

(1991, 134), comme un emprunt direct à judall. jid / yid. yid "juif". Il est
toujours présent dans la variété de français parlée par les Israélites de Provence
sous les formes yit(e) ['jit] et it ['it]15 ainsi qu'à Bordeaux et à Bayonne où il
n'est pas récent16. Il est d'ailleurs possible qu'il soit passé par la variété juive
du Sud-Ouest avant de se généraliser, ce qui expliquerait l'adaptation de [-d]
final, impossible en gascon et en français régional du Sud-Ouest17, en [-t]. Il
s'agit nécessairement d'un emprunt aux parlers juifs rhénans ou est-européens
et non à des variétés non juives de l'allemand. En effet, seul le yidich a Iii
tonique pour lui d'ail. Jude ; ce mot allemand standard est quant à lui l'étymon
du type argotique youte, youtre, etc. (FEW 5, 54a, classé par erreur sous l'étymon

judaeus), au caractère péjoratif voire injurieux marqué, au contraire de

yite qui est neutre et non connoté18.

Une seule attestation argotique parisienne ne suffit certes pas à soutenir la

'départicularisation' d'un emprunt. Ainsi peut-on en dire de schaveusse subst.

masc. "sabbat, samedi", cité par Bruant (1901, 401 ; 2009, 1366) et dont l'étymon

judéo-alsacien schawess est indiscutable, puisque, de toutes les variétés
de yidich, seul le judéo-alsacien a [v] pour hébr. b dans cet emprunt à hébr.
rüK7 sabath. A-t-il vraiment été employé hors contexte juif autrement que pour
railler la religion mosaïque? Le seul exemple donné par Bruant laisse penser
que non: Comme i's sont youtes, i's bouclent leur boutanche l'sam'di. C'est
schaveusse, i's vont à la choule. Utilisé ici en alternance avec sam'di,
schaveusse semble être une imitation plaisante et un peu dérogatoire du parler juif,
dans un contexte évoquant la concurrence commerciale, plutôt qu'un emprunt
réel intégré au système lexical de l'argot. Le français général disposant par
ailleurs du synonyme héréditaire sabbat (qui tend, dans l'usage récent, à

15 Où il est assurément passé par le judéo-provençal qui fait déjà le même emprunt au
XVIIIe siècle, d'après Pansier (1924-1927, 183), qui donne la forme it, mais, hélas,
sans en donner la source.

16 Par exemple, voir l'usage littéraire qu'en fait Jean-Javal (1927, 123): «- Cet habile
Levinson, c'est un Yit, naturellement? fit madame Dalmeyda» (le roman duquel est
tiré cet exemple se déroule à Bayonne).

17 Les Israélites dits portugais du Sud-Ouest de la France ont parlé gascon avant de

parler la variété de français régional qui est aujourd'hui la leur, comme nous l'avons
amplement démontré dans notre étude à paraître, Nahon, Peter, [2017]. Gascon et
français chez les Israélites d'Aquitaine, Paris, Classiques Garnier, coll. «Travaux de

Lexicographie ».
18 Même l'emploi qu'en fait Céline (1938, 97) n'est pas à proprement parler antisémite

puisque mis dans la bouche d'un juif caricatural s'écriant, au cours d'un discours,
«Tout pour les yites de partout».



144 PETER NAHON

être concurrencé par l'emprunt à l'hébreu moderne chabbat [Ja'bat]), l'instabilité

et la rareté de cet emprunt judéo-allemand n'étonnent pas19.

1.2. Voies de la diffusion des emprunts

Quel fut le canal social d'introduction de ces mots en français, et de leur
généralisation? Leur caractère argotique laisse croire que, adoptés dans le

français de juifs exerçant une activité où l'argot était utilisé, ces mots se sont
d'abord diffusés vers l'argot de ceux qui, non juifs, exerçaient la même activité,

puis, de là, vers l'argot général. Cela suppose que le groupe des locuteurs
initiaux - juifs - employant ces mots ont sacrifié leur identité religieuse pour
reconstituer, hors du groupe proprement confessionnel, un cercle de connivence

linguistique reposant sur le métier, cercle plus étendu mais aux
frontières bien plus poreuses. Cela exclut donc le petit commerce israélite, milieu
peu sujet à l'érosion linguistique car refermé sur lui-même: «Les marchands
juifs parlent une sorte de patois juif, dont le secret est assez bien gardé »20. On
trouve, en revanche, au XIXe siècle, trace de l'existence de malfaiteurs juifs
allemands en France, qui avaient «leur langue» :

La bande Graft, condamnée à Caen en juillet 1858 et composée presque
exclusivement de juifs, parlait un jargon composé de mots hébreux, c'est-à-dire judéo-
allemands. Une feuille volante publiée à cette occasion, L'assassinat de M. Plé-
chart (Paris, 1858, in-4°), relève ce fait que les notes trouvées chez un des criminels
«étaient rédigées dans un langage où l'argot et l'hébraïsme se confondaient»21.

Il tombe sous le sens que dans une microsociété comme celle de hors-
la-loi, certes d'origine juive, mais pour qui le crime avait préséance sur la

19 Les patois de l'Est, du fait de la proximité de la zone de contact, sont au moins trois
à faire cet emprunt : Rém. sabçs "synagogue" (par méton.) et Châten. chabès "jour
du sabbat" sont attestés (FEW 11, 3b, sabbatum; pour le second, Vautherin, 1896-
1901, II, 190, écrit chabësse). Le Val-d'Ajol (Vosges) [fer Ja:bœs] loc. verb, "faire le
niais pour plaisanter" (ALFC 1165*) est nécessairement 'départicularisé' puisque
son sens repose sur une interprétation plaisante et dérogatoire, par des individus
non juifs, des proférations et gestuelles liturgiques des juifs lors des offices du sabbat.
Parmi les autres langues parlées dans l'aire où les juifs emploient le yidich, seul le

polonais, d'après Lokotsch (1927, 139, § 1742, s. v. sabbafi) emprunte ce mot à partir
de sa forme yidich szabes, tandis que la plupart des langues européennes possèdent

un dérivé direct de l'étymon hébraïque rotff, ou, bien plus souvent, de sa forme
grecque aäßßarov ou de sabbatum.

20 Rigaud (1878, xv).
21 Sainéan (1912,8). Voir p. 8 et 9 pour d'autres mentions de malfaiteurs juifs à la même

époque.



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 145

loi mosaïque22, on était moins jaloux de l'entre-soi religieux que chez d'honnêtes

marchands. De là ont dû s'échapper en premier lieu vers la «langue
verte» ces mots autrefois confinés au nombre des locuteurs juifs, pour en un
second temps se généraliser. Le souhait formulé par l'abbé Grégoire en 1788,
d'« extirper cet espèce d'argot, ce jargon tudesco-hébraïco-rabbinique dont se

servent les Juifs allemands» (1968 [1788], 160), n'aura donc pas été tout à fait
accompli puisque le français en porte encore la trace discrète.

1.3. Emprunts 'départicularisés' et 'reparticularisés' ou éteints

En plus de cette courte liste d'emprunts à diffusion générale, le yidich a

également fourni un certain nombre de mots qui, sortis du sociolecte des juifs
allemands, sont restés cantonnés à une langue spéciale au sein du français.
Les mots froum adj. quai, "pratiquant, orthodoxe (d'une personne israélite)",
chikse subst. fém. "femme de ménage, domestique", chnorrer subst. masc.
"escroc", attestés tous trois, avec un sémantisme qui diverge d'avec celui de

leurs étymons yidich pour les deux derniers (VDp1^ shikse "jeune fille non
juive" et shnorer "mendiant"), dans les parlers des Israélites du Midi,
Sephardim ou provençaux (et sans doute aussi dans le parler d'autres juifs
francophones), sont tous trois absolument sortis de leur contexte originel pour
intégrer des variétés de français dont les locuteurs, certes juifs, n'ont jamais
été yidichophones. Cependant, ces mots étant toujours des particularismes
au sein de variétés juives, nous en remettons la description à nos travaux, en
cours, de lexicographie différentielle de ces variétés.

Un autre mot à avoir perdu son caractère de particularisme juif
allemand originel, pour se trouver 'reparticularisé' dans une variété spécialisée,
est coche adj. quai, "sain (en parlant de la viande)", attesté dans l'argot des
bouchers de Paris en 1903, où Esnault (1965, 172a) le décrit comme «rare».
Il s'agit d'un emprunt à judall. koscher adj. quai, "licite au regard de la loi
mosaïque (en parlant d'un aliment)", lui-même emprunté à hébr. "ItPD kaser
de même sens, antonyme de HSIÜ terepha, étymon de traiffe évoqué supra.
Le même mot, par un autre canal, se retrouve dans des patois de l'Est: Belf.
coichtre adj. quai, "préparé selon le rituel juif; fait selon les règles" et bress.
coech adj. quai, "pur, conforme à la loi" (FEW 16, 345b, koscher; le premier
d'après Vautherin, 1896-1901, II, 198, qui écrit co'ichtré)\ dans le second cas, il
semble avoir perdu sa connotation juive, comme coche à Paris23. En revanche.

22 Delmaire (2011,44-58) a ainsi montré que les bandits juifs du Nord de la France, déjà
à l'époque de la Révolution et de l'Empire, évoluaient loin de tout cadre communautaire

religieux.
23 Du lexique français d'origine judéo-allemande relatif à l'abattage de boucherie,

apparemment non 'départicularisé', relève l'hapax porcheur subst. masc. "homme



146 PETER NAHON

les quelques mots yidich appartenant au lexique culinaire et employés parfois

en français dans le discours gastronomique et la littérature technique qui
en relève ne nous semblent pas devoir être mis sur le même plan24: dans la

mesure où leur signifié ne s'est pas naturalisé hors de leur contexte culturel,
on peut postuler que ces emprunts ne se sont pas, malgré tel emploi ponctuel,
véritablement 'départicularisés'.

Les argots propres à des catégories de commerçants dans lesquelles les

juifs d'Europe centrale et de l'Est ont été ou sont numériquement présents,
notamment dans les milieux du textile ou des pierres précieuses, ont quant à

eux, en toute logique, absorbé des éléments yidich. Dans bien des cas, l'état
de délabrement de ces variétés, par ailleurs tout à fait absentes de la
lexicographie argotique, est trop avancé pour pouvoir en recueillir quoi que ce
soit. Une enquête sommaire auprès d'informateurs issus des métiers de la
confection ou de la bonneterie n'a fourni, en plus d'un fait marginal d'éty-
mologie populaire25, qu'un emprunt au yidich: (s)chmat(t)es(s) [Jmatss] subst.

chargé d'expurger le sang et les graisses impures des viandes conformes au rituel
israélite" (dans Hirschler 1896, 74), formé sur *porcher verbe trans, "nettoyer (les
viandes) selon le rituel israélite", emprunt au judéo-allemand occidental porschen
de même sens, qui, d'après Klepsch (2004, 392), est lui-même d'origine romane
puisque dérivé de purgare (à ajouter en ce cas à FEW 9, 611b). La répartition de ce
mot, limitée à la Rhénanie et donc aux aires de contact avec le galloroman, paraît
confirmer cette étymologie. L'on aurait donc là un cas intéressant de mot roman
repassé en français après une existence séparée en judéo-allemand où il aurait été
conservé à la faveur d'une spécialisation sémantique proprement juive. Un cognât
de ce verbe, to porge, existe en anglais et a fait l'objet d'un article du peu fiable Gold
(1983,115-117), qui suppose que la spécialisation sémantique remonte à un hypothétique

'judéo-latin'.
24 Deux des plus communs sont, d'après nos observations faites à Paris ces dernières

années, [ge'filts 'fij] g(u)efilte fisch loc. nom. masc. "carpe (ou autre poisson) à la
juive" (avec graphie souvent germanisante), emprunté à yid. WD yül7''Dy> gefilte
fish "poisson farci", et ['mats] matze subst. (généralement masc.) "pain azyme", qui
reflète la forme judéo-allemande, paroxytone, d'hébr. ïfiJÛ masä subst. fém. de même
sens. Les patois de l'Est, là encore (voir aussi supra, n. 19), portent trace de ce
dernier mot à travers son composé synonyme Châten. mascroute subst. masc. "espèce
de pain sans levain, ou biscuit plat et mince, en usage chez les Juifs, pendant le jeûne
pascal" (FEW 16,544b, d'après Vautherin, 1896-1901, III, 245, qui identifie le second
élément comme fr. croûte - nous serions davantage enclins à y voir une adaptation du
type matzebrot *[mats'pro:t] où all. Brot "pain" est réinterprété et adapté par
contamination de fr. croûte).

25 Un témoin parisien d'origine juive polonaise et ayant travaillé un temps dans le com¬
merce du prêt-à-porter, interrogé en 2016, attribue une origine yidich à frm. guelte
subst. fém. "pourcentage qu'un vendeur touche, en plus de son salaire, sur les ventes
qu'il a réalisées" et à l'adjectif dérivé guelté. Le TLF fait dériver guelte d'ail. Geld
"argent", étymon auquel il n'y a aucune raison de préférer le cognât yidich homophone

gelt, l'attestation du TLF en 1859 situant l'entrée de ce mot en français bien



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 147

(généralement masc. pl.) "vêtements ou étoffes de confection; (par méton.)
commerce de biens textiles" emprunté à yid. S7ÜNÖ117 shmate "chiffon" (du
polonais szmata de même sens). Ce mot, qui semble être en passe de 'départi-
cularisation', possède un dérivé, schmatologue "commerçant en confection",
formé plaisamment avec l'élément -logue par analogie avec la série des noms
de professions spécialisées de la médecine (cardiologue, neurologue, etc.).
Pour ces deux mots, la collecte orale n'est venue que confirmer des faits par
ailleurs bien présents à l'écrit26.

Nous avons en revanche localisé un témoin27 connaissant encore cinq
particularismes propres au parler des courtiers en perles et pierres précieuses de

Paris: parmi ces mots, deux sont d'origine yidich. En premier lieu se trouve
schnoreur [JnoKœK]28 subst. masc. "petit commerçant vivant péniblement d'un
négoce laborieux", emprunt fait indépendamment de son cognât de sens
différent signalé ci-dessus dans le français des Israélites du Midi, avec un
développement sémantique propre et réinterprétation de la finale comme le suffixe
français -eur, formateur de noms d'agent. Le second mot est metsia [me'tsia]
subst. fém. "marchandise dont l'acquisition est une bonne affaire; marchandise

de bonne qualité" (ex. : « Laisse tomber, c'est pas une metsia »), emprunté,
avec développement sémantique par métonymie, à yid. metzie "bonne affaire",

avant les vagues d'immigration yidichophone à Paris à la fin du XIXe siècle. Mais,
comme le suppose la survivance de cette étymologie populaire, l'identité phonétique
de guelte ['gelt] avec yid. gelt a certainement contribué à sa vitalité dans le parler de
milieux dans lesquels l'élément juif prédomina longtemps.

26 [JmatEs] est présent dans la littérature francophone depuis environ trente ans, dans
différentes graphies: dans ses premières occurrences, il est souvent glosé comme
yidich, ce qui est plus rare aujourd'hui, l'emprunt s'étant davantage stabilisé en français

(sans que soit pour autant réduit son polymorphisme graphique, ni même
phonique puisqu'il est encore tantôt paroxyton, tantôt oxyton). Il figure dans le titre
d'un colloque tenu à Paris en 2004 (Shmattès, la mémoire par le rebut), colloque dont
les actes publiés (Masson, 2007) évoquent l'étymologie du mot (85-103) et attestent
aussi shmatologue (17).

27 Né en 1925 à Paris, M. Pierre Cohen a entendu jusqu'en 1956 ses parents négociants
en pierres précieuses et perles, tous deux israélites de Smyrne parlant le français,
l'italien et le judéo-espagnol levantin, pratiquer un commerce dont il précise qu'il
était essentiellement exercé dans le 9e arrondissement de Paris par des Arméniens et
des Israélites ottomans plutôt que par des juifs du rite allemand. M. Cohen ajoute que
la profession de courtier indépendant en pierres précieuses et perles est aujourd'hui
éteinte, d'où la disparition de l'argot propre à ce métier, argot dont il nous a

aimablement communiqué ses souvenirs ténus lors d'un entretien conduit le 14 août 2016.

Qu'il en soit ici remercié.
28 Dans le parler du témoin, ce mot est tantôt oxyton selon la norme phonétique fran¬

çaise, tantôt paroxyton comme son étymon, ce qui dénote, comme pour [JmatEs]
(voir n. 24), un emprunt mal fixé.



148 PETER NAHON

lui-même emprunté à hébr. mesia "fait de trouver". Un troisième mot,
schtrop ['JtKop] subst. masc. "marchandise (généralement pierre précieuse
ou perle) de mauvaise qualité, sans valeur", emprunté à néerl. strop "déception;

malchance; piège", est peut-être passé par le yidich (des négociants en
diamant anversois?) ce qui expliquerait l'adaptation en [f-] de néerl. [s-]. En
outre, schtrop est attesté à l'écrit dans deux œuvres littéraires dont l'action se

déroule dans le même milieu socioprofessionnel: chez Georges-Michel (1948,
154): «Cette autre [pierre] est un schtrop, vous ne vous en étiez pas aperçue
[sic]» et chez Rajsfus (2002, 146) en emploi métalinguistique «Plus vulgairement,

un brillant à la couleur incertaine est désigné comme un < schtrop >»29.

Signalons enfin, en dernier lieu de cette liste, un emprunt de l'argot français

ancien au yidich, sans doute le plus ancien de tous, mais que l'on peut
aujourd'hui tenir pour éteint. Considéré autrefois comme un emprunt au
rotwelsch, argot allemand dont la matière lexicale est en grande partie d'origine

hébraïque30, ce mot nous paraît devoir être rattaché au judéo-allemand :

• laffe subst. (genre?) "vie".

Ce mot, déjà attesté en 1728 sous la forme affe (avec déglutination de
l'article /' par mécoupure) et encore présent en argot en 183631, a été identifié par
Dauzat (1911, 305) comme un emprunt au rotwelsch leff "cœur", lui-même
emprunté à hébr. 31? lebh de même sens. Certes, si l'évolution sémantique
par métonymie s'explique d'elle-même, le cœur étant l'organe vital par
excellence, ou par un croisement avec als. Lewe "vie" (type all. Leben), nous
postulons cependant un emprunt direct au judéo-allemand dans lequel leff "vie"

29 Le témoin qualifie schtrop, comme schnoreur et metsia, de «mots polaques», tout
en précisant qu'ils étaient bien employés en français par tous les diamantaires quelle
que soit leur origine, de la même manière que les autres particularismes de ce vestige
de variété : machalla [majal'lal interj. "que c'est beau !", emprunt d'une formule apo-
tropaïque (initialement ar. -àl cLi U ma sa a Uâh") présente dans toutes les langues
des Balkans, dont le judéo-espagnol d'Orient et l'arménien, et esdeldio [esdel'djo]
interj. "(interj. exprimant le ravissement lorsque quelqu'un apporte une marchandise

que l'on attendait)", emprunté à judesp. es del Dio "(litt.) c'est de Dieu; c'est
Dieu qui me l'envoie". C'est sans doute aussi par le fait que nombre de diamantaires
avaient pour langue maternelle le judéo-espagnol que l'on doit expliquer l'adaptation

de yid. [-s] posttonique final en [-a] dans metsia.
30 Sur le rotwelsch, voir Jiitte (1978) et le dictionnaire de Klepsch (2004), qui est riche

en parallèles lexicographiques entre judéo-allemand de Franconie et rotwelsch de la
même aire.

31 Sainéan (1907, 249 et 301), qui ne fait pas remonter le mot plus haut qu'au début du
XVIIIe siècle, ne lui a pas attribué d'étymologie connue.



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 149

est attesté, chez Lokotsch (1927, 104, §1312, s. v. leß), alors que ce sème est

inconnu, d'après Klepsch (2004, 925), en rotwelsch32.

2. Emprunts lexicaux du yidich au français: une variété d'argot
yidich à base lexicale française

Si le yidich, comme ces emprunts tendent à le montrer, a contribué, et de

longue date, à l'argot français33, l'inverse est également vrai.

2.1. Lexicographie en temps de guerre: le relevé de Szajkowski

On dispose d'une source lexicographique sur une variété argotique de

yidich employée par des soldats juifs est-européens dans l'armée française
pendant la guerre de 1939-1940, variété qui a absorbé de nombreux éléments

français modernes. Ce travail est dû à Zosa Szajkowski, érudit polonais, qui,
installé en France dans les années 1930, s'était engagé volontaire dans la

Légion étrangère en 194034. En 1942, alors que, blessé et démobilisé, il est

32 Pour certains, le rotwelsch aurait également fourni à l'argot français ancien le
mot antifle subst. fém. "lieu de culte catholique, église", rattaché, notamment par
Lokotsch (1927,162, §2068, s. v. tecpillâ), au rotwelsch tiffel de même sens, lequel est
probablement d'origine hébraïque car également présent en yidich (voir Klepsch,
2004, 500-501). Wexler (1988,134-135) prétend au contraire que la forme française,
bien qu'attestée pour la première fois en 1628, précède les formes germaniques
connues pourtant depuis le XIVe siècle, selon ses propres sources: ce serait selon
lui un hébraïsme formé en France dans le parler des Juifs au Moyen Âge. Certes, si

l'étymologie d'origine romane héréditaire avancée par Sainéan (1907,182-183) peut
paraître incertaine, comme l'a remarqué Dauzat (1911, 284-285), la proposition de

ce dernier de faire dériver antif(l)e, dont le premier sens est "messe", de l'hellénisme
italien antifona "antienne", étayée par force arguments, est beaucoup plus satisfaisante

que les hypothétiques origines hébraïques, rotwelsch ou yidich. Cette étymolo-
gie, adoptée dans FEW (24,658, antiphona), explique également la présence, signalée

par Lokotsch puis Wexler (1988, 135), de ce mot en Provence, zone de contact
avec l'italien.

33 Mais, quantitativement, beaucoup moins qu'à d'autres langues européennes telles
que l'anglais, l'allemand, le néerlandais ou le russe. Il existe une quantité de travaux
lexicographiques sur ces questions, mais ils font rarement la part entre emprunts faits
en contexte juif et emprunts généralisés à la forme standard de la langue emprunteuse.

Pour l'anglais, voir par exemple Horn (2006,471-480) ; pour le russe, Estraikh
(2006, 62-71); pour le néerlandais, Beem (1974) et Heikens (2002). Le français de

Belgique connaît d'ailleurs un emprunt au néerlandais, tofadj. quai, "bien, bon,
plaisant", qui est lui-même emprunté au yidich où il dérive de l'hébreu D1t3 tobh de même
sens.

34 Sur Szajkowski, personnage remémoré tant pour ses publications savantes sur le

judaïsme français que pour l'habitude qu'il avait prise de dérober les documents



150 PETER NAHON

exfiltré en Angleterre où il travaille comme agent secret américain, faisant
état de ses récents souvenirs de guerre, il publie une notule de deux pages
en yidich intitulée Argo fun yidishe soldatn in Frankrciykh (L'argot des
soldats juifs en France), qui paraît dans la livraison de mai-juin 1942 de la revue
new-yorkaise Yidishe Shprakh3S. Après un rappel des circonstances dans

lesquelles «dix mille engagés volontaires juifs se sont enrôlés dans l'armée
française, dont plus de 90% dans la Légion étrangère», il évoque l'existence
d'un argot yidich chez ces soldats d'origine juive est-européenne dont il faisait
partie, et dont il décide de rapporter «les quelques mots dont il se souvient».
Ce sont, dit-il, «essentiellement des traductions de l'argot militaire français;
d'autre sont d'assez purs mots yidich qui [...] ont acquis des sens de l'argot
français» : il faut comprendre des calques. Il propose ensuite une liste de
quarante et un de ces mots et locutions, avec quelques exemples et propositions
d'étymologie assez fiables. Ce relevé, resté parfaitement inconnu malgré son
intérêt certain, exige d'être exploité, au moins en ce qui concerne les mots
dérivés d'une matière française, en particulier argotique36. C'est ce que nous
nous proposons de faire ici.

2.2. Les emprunts au français dans le yidich des soldats de 1939-1940

Aux mots donnés, dans la graphie hébraïque, par Szajkowski, nous ajoutons

une transcription latine selon la norme d'usage en yidich (YIVO). Les
indications grammaticales, inexistantes dans la source, sont déduites du matériau

lui-même et ajoutées d'autorité. La sémantisation, en français, traduit les

gloses en yidich de Szajkowski, ainsi que l'étymologie, pour laquelle nous
suivons et développons ses propositions.

d'archives sur lesquels il travaillait, on dispose désormais d'une monographie
(Moses Leff, 2015). Szajkowski a également publié quelques-unes de ses recherches,
empreintes de la curiosité du dilettante, sur la langue des Israélites de France.

35 Szajkowski (1942, 89-90).
36 Les mots purement yidich consistent essentiellement en des développements séman¬

tiques dus plutôt au contexte de guerre qu'à l'influence française, comme, par exemple,

"ISP1!* eyer subst. pl., au propre, "œufs", ici "grenades", ou des spécialisations
de sens motivées par la situation : par exemple, arofgeyn verbe, au propre
"descendre", ici "descendre en première ligne du front". Certains sont vraiment
motivés par un usage argotique militaire français, comme tepl, au propre "marmite"

et ici "bombe", par calque de fr. marmite "gros obus ennemi" (déjà en 1914-
1918, d'après le TLF), ou 553 kelef au propre "chien" et ici "adjudant" par calque
de fr. chien de quartier. Enfin, d'autres sont tout à fait originaux, tels jyiïtl/pijb lok-
shenen verbe intrans. "parler italien", conversion de lokshn subst. "pâtes
alimentaires" qui suppose un développement sémantique métonymique initial lokshn
"Italiens" (en vertu du fait que les Italiens sont réputés être des mangeurs de pâtes),
sur le modèle de fr. (argot) macaroni "Italien" (déjà en 1820, d'après le TLF).



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 151

anmerdirn <1T11ÏÏS1N> verbe "causer des ennuis". Emprunté à frm. emmerder avec
réinterprétation de la voyelle initiale comme le préfixe verbal germanique à

nuance inchoative an-.

bekn <lpSQ> verbe "manger". Emprunté à fr. becter / becqueter (verbe à large polysé¬
mie, répandu après 1914 dans le sens de "manger" d'après le TLF).

bobke <17p3îp> subst. "rumeur". Diminutif hypocoristique, avec substitution suf¬

fixale de -ard par -ke, de frm. bobard "faux bruit, fausse nouvelle ou opinion
erronée" («généralement en temps de guerre ou de trouble politique» d'après
le TLF).

fe-me <S7ö"yS> subst. "carte postale à l'usage des soldats, au coût d'affranchissement
réduit". Adaptation de fr. FM, sigle de franchise militaire, mots qui figurent,
comme leur abréviation, sur ce type de papier à lettre.

genzl et genzele <\?I7Vn3yj> subst. fém. "femme". Emprunté à fr. gonz(ess)e,
de même sens (avec nuance péjorative), attesté depuis le XVIe siècle et d'origine
vraisemblablement fourbesque (FEW 22,14a).

godassn <10tUîp> verbe "partir, s'en aller". Verbe construit métaphoriquement sur
frm. godasse "chaussure", avec une évolution sémantique rappelant la locution
frm. tirer ses grègues / tirer ses chausses.

inaptnik <p110DRT'S> subst. masc. ou adj. quai. péj. "inapte à être soldat". Formé de
fr. inapte + suffixe d'agent yidich (d'origine slave) -nik.

kanondl <"771X3Rp> subst. masc. "canon de 75". Emprunté à fr. canon + suffixe hypo¬
coristique affectif yidich -dl exprimant la familiarité du soldat avec cette arme
emblématique.

khuya <X13> subst. masc. "grand frère". Emprunté à fr. khouya, mot d'arabe dia¬
lectal passé en argot des casernes depuis la conquête de l'Algérie dans le sens de

"frère" et, accessoirement, étymon de fr. crouille "(terme injurieux à l'égard des

arabes)"37.

lates <DÎ?0Kl7> subst. fém. pl. "chaussures". Emprunté à fr. (argot) lattes "chaus¬
sures", attesté dans ce sens en 1953 d'après le TLF mais sans doute plus ancien38.

ordinere kapore <71133 yiS7r"71X> loc. nom. "caporal en charge de la cuisine".
Calque phonétique plaisant de fr. caporal d'ordinaire, où ordinaire se retrouve
dans l'emprunt ordinere et caporal remplacé par yid. (et hébr.) 71133 "expiation",
mot courant en yidich dans diverses locutions où il prend les sens de "sacrifice;
punition ; victime"39.

ponye <SP1X3> subst. "argent, monnaie". Emprunt à fr. (argot) pognon de même sens
(Szajkowski écrit poignon, forme désuète).

tuvye <7P31Ü> subst. masc. "médecin, docteur". Prénom hébraïque (fr. Tobie) resé-
mantisé plaisamment par calque phonétique de frm. toubib de même sens.

37 Sur l'étymologie ce mot en français, voir Quinsat (1991,174).
38 Frm. lattes "chaussures plates et sans contreforts" est attesté chez Céline en 1936,

cité par Cellard / Rey (1991,483).
39 Sur ce mot et son très riche sémantisme, voir les considérations de Wexler (1987,195-

196).



152 PETER NAHON

Il faut également ajouter à cette liste yid. XnN argo "argot", que nous ne
trouvons attesté nulle part ailleurs que sous la plume de Szajkowski, mais qui
est évidemment un emprunt à fr. argot. Cependant, rien ne permet de
déterminer s'il a effectivement été employé par les locuteurs de cet argot yidich
in situ ou s'il est dû à la volonté de Szajkowski de nommer a posteriori cette
variété qu'il décrit.

2.3. Analyse du matériau

Relevons quelques procédés morphocréateurs ici à l'œuvre. En premier
lieu, deux calques phonétiques, tuvye et (ordinere) kapore, substituant des mots
hébreux à des formes vernaculaires, procédé courant en yidich et résultant de

la situation de diglossie avec l'hébreu, langue liturgique des locuteurs et

pourvoyeuse d'emprunts. Par ailleurs, la grande majorité des emprunts dénotent
une familiarité des locuteurs avec l'argot français (gonzesse, pognon, bobard,
lattes, emmerder - à l'inclusion de l'élément argotique non indigène khouya,
toubib dont les mots sont intégrés au diasystème yidich : par déplacement de

l'accent (et donc adaptation des syllabes posttoniques, comme dans ponye),
par ajout de suffixes propres à la langue emprunteuse (bobke). C'est précisément

l'usage de suffixes yidich qui permet aussi d'intégrer les mots français
non argotiques (inaptnik, kanondl) en les gratifiant de nuances sémantiques
absentes dans la langue source.

Évoquons en dernier lieu un verbe qui n'est pas emprunté au français mais
formé selon un procédé morphocréateur bien connu dans les langues romanes :

"]TO;iyi7N"D117!L> sholem-alentirn verbe "saluer, dire sholem aleykhem [yid.
salut à toi]". Il s'agit d'un délocutif, soit, ici, un verbe construit sur un énoncé
dans une situation énonciative, en l'occurrence le salut ordinaire yidich Df?U7

D11?!? sholem aleykhem, auquel est ajoutée une flexion verbale. Ce phénomène,

comme chacun sait, a été décrit et nommé pour la première fois par
Benveniste (1966 [1958], 277-285) qui pensait l'avoir identifié dans le verbe
latin salutare "saluer", dont on a par la suite réfuté le caractère délocutif, tout
en étendant le concept de délocutivité à d'autres classes de mots. Ici, c'est bien
un verbe délocutif dans l'acception benvenistienne. Si Szajkowski signale cette
formation, c'est sans doute qu'elle lui paraissait anormale en yidich : on peut
donc postuler qu'elle est un calque de saluer, verbe dont les locuteurs de cette
variété de yidich auraient analysé comme un délocutif pour construire un
verbe similaire dans leur argot.

* * *



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 153

Que ce soit du yidich au français ou du français au yidich40, ces exemples
démontrent que c'est bien souvent l'argot, langue basse par excellence, qui sert
de biais d'introduction à la matière lexicale, créant, comme ici, de curieux
carrefours où se croisent le roman, le germanique et le sémitique. Peut-être est-ce
finalement là la cause de la désaffection scientifique à l'égard de ces cas de

contact, dont nous espérons, dans ces quelques notes, avoir montré l'intérêt.

Paris Peter NAHON

3. Références bibliographiques

ALFC Dondaine, Colette / Dondaine, Lucien, 1972-1991. Atlas linguistique et ethno¬

graphique de la Franche-Comté, 4 vol., Paris, CNRS.

Beem, Hartog, 1974. Vit Mokum en de mediene: Joodse woorden in Nederlandse omge-
ving, Assen, Van Gorcum.

Beider, Alexander, 2014. «Romance Elements in Yiddish», Revue des études juives 173,

41-96.

Ben-Lévi, G. [pseudonyme de Weill, Godchaux], 1846. «La schoule, la synagogue et le
temple», Archives Israélites de France 7, 659-668.

Benveniste, Émile, 1966 [1958]. «Les verbes délocutifs». Problèmes de linguistique
générale [I], Paris, Gallimard, 277-285.

Bourgeois, Henri, 1913. Petite grammaire judéo-allemande à l'usage des personnes qui
désirent s'initier à la langue des Juifs de Russie, Galicie et Roumanie, Paris, Durla-
cher [1 éd. dans RLPC45 (1912), 170-188,243-255 ; 46 (1913), 12-23,99-108,177-83],

Bourgeois, Henri, 1921. «L'argot des juifs alsaciens», Revue Anthropologique 31, 256-
257.

Bruant, Aristide / Bercy, Léon de, 1901. L'argot au XX' siècle - Dictionnaire français-
argot, Paris, Ernest Flammarion.

Bruant, Aristide / Bercy, Léon de, 2009. L'argot au XX' siècle - Édition inversée et rai-
sonnée du dictionnaire français-argot (1901 et 1905) par Denis Delaplace, Paris,
Classiques Garnier («Classiques de l'argot et du jargon»).

40 Que le français a d'ailleurs parfois appelé argot à l'instar de l'allemand, qui a long¬

temps nommé Jargon la langue yidich: voir par exemple l'article de Bourgeois
(1921, 256-257), dans lequel, malgré son titre, il n'est pas question d'argot proprement

dit mais seulement de judéo-alsacien. Frm. jargon adj. quai, "en langue yidich,
qui se rapporte à la langue yidich, yidich" (attesté, par exemple, chez Bourgeois,
1913, 2, qui écrit: «Il n'existait pas, jusqu'ici, de grammaire jargon») est quant à

lui un emprunt à ail. Jargon dans le sens susmentionné. En dernier lieu de cette
nomenclature des glottonymes français du judéo-allemand, mention doit être faite
de tudesque ou judéo-tudesque que nous avons entendu parfois employer avec une
nuance vaguement péjorative en contexte israélite non askenazi.



154 PETER NAHON

Cellard, Jacques / Rey, Alain, 1991. Dictionnaire du français non conventionnel, Paris,
Hachette-Masson.

Céline, Louis-Ferdinand, 1938. L'École des cadavres, Paris, Denoël.

Cohen, Marcel, 1953. «Compte rendu de U. Weinreich, Languages in Contact», BSL
49/2,16-18.

Dauzat, Albert, 1911. «Les emprunts dans l'argot (suite et fin)», RPhFL 25, 284-308.

Dauzat, Albert, 1917. Les argots de métiers franco-provençaux, Paris, Champion.

Delmaire, Danielle, 2011. «Communautés juives du nord de la France et délinquance
sous la Révolution », Archives juives 44/2,44-58.

Esnault, Gaston, 1965. Dictionnaire historique des argots français, Paris, Larousse.

Estraikh, Gennady, 2008. « From Yiddish to Russian : A Story of Linguistic and Cultural
Appropriation», Studia Hebraica 8, 62-71.

Fuks, Leo, 1987. «The Romance Elements in Old Yiddish», in: Katz, Dovid (ed.), Ori¬
gins of the Yiddish Language: Winter Studies in Yiddish, Oxford, Pergamon, vol. I,
23-25.

Georges-Michel, Michel, 1948. La cage à poules, roman de la côte, Paris, Éditions Bau-
dinière.

Gold, David L., 1983. «From Latinicpurgare to British Jewish English porge: A Study
in Jewish Intralinguistics», Jewish Language Review 3,115-117.

Grégoire, abbé Henri, 1968 [1788]. Essai sur la régénération physique, morale et poli¬
tique des Juifs, rééd. Paris, Edhis, 1968.

Heikens, Henk [et al.], 2002. Hebreeuwse en Jiddisje woorden in het Nederlands: spel¬

ling, uitspraak, buiging, herkomst, betekenis, La Haye, Sdu Uitgevers.

Hirschler, Raoul, 1896. «Leçons de choses juives à l'usage de la jeunesse israélite», in:
Annuaire israélite du midi de la France pour l'année religieuse 5657 (du 8 septembre
1896 au 26 septembre 1897), Toulouse, s.n., 67-96.

Horn, Dara, 2006. «The Future of Yiddish—in English: Field Notes from the New Ash-
kenaz», Jewish Quarterly Review 96,471-480.

Hunger, Willy, 1917. Argot - Soldaten-Ausdriicke und volkstümliche Redensarten der
französischen Sprache, Leipzig, Gustav Fock.

Jean-Javal, Lily, 1927. L'Inquiète, Paris, Plon-Nourrit.

Jütte, Robert, 1978. Sprachsoziologische und Lexikologische Untersuchungen zu einer
Sondersprache, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag GMBH.

Klepsch, Alfred, 2004. Westjiddisches Wörterbuch: Auf der Basis dialektologischer
Erhebungen in Mittelfranken, Tübingen, Max Niemeyer.

Loeb, Isidore, 1885. «Un épisode de l'histoire des Juifs de Savoie», Revue des études

juives 10, 32-59.

Lokotsch, Karl, 1927. Etymologisches Wörterbuch der Europäischen (Germanischen,
Romanischen und Slavischen) Wörter orientalischen Ursprungs, Heidelberg, Carl
Winter.

Masson, Céline (ed.), 2007. Shmattès, la mémoire par le rebut: actes du colloque, les 29,
30 et 31 mars 2004 au Musée d'Art et d'Histoire du Judaïsme de Paris, Paris,
Lambert-Lucas.



LES INTERFÉRENCES ENTRE YIDICH ET FRANÇAIS MODERNE 155

Masson, Michel, 2012. «Légendes étymologiques: à propos de quelques mots français
réputés provenir de l'hébreu », in : Baumgarten, Jean / Costa, José / Guillaume, Jean-
Patrick / Kogel, Judith (ed.). En mémoire de Sophie Kessler-Mesguich, Paris, Presses
Sorbonne-Nouvelle.

Moses Leff, Lisa, 2015. The Archive Thief: The Man Who Salvaged French Jewish His¬

tory in the Wake of the Holocaust, Oxford, Oxford University Press.

Noll, Volker, 1991. Die fremdsprachlichen Elemente im französischen Argot (Heidelber¬
ger Beiträge zur Romanistik, 25), Francfort/Berne/New York/Paris, Lang.

Pansier, Pierre, 1924-1927. Histoire de la langue provençale â Avignon du XII' au XIXe
siècle, t. 3, Avignon, Aubanel.

Quinsat, Françoise, 1991. «Emprunts à l'arabe d'Afrique du Nord: mots argotiques,
grossiers, péjoratifs ou familiers», FM 59/2,164-187.

Rajsfus, Maurice, 2002. Paris, 1942. Chroniques d'un survivant, Paris, Noesis.

Rézeau, Pierre, 2015. L'Alsace au fil des mots. Dictionnaire des régionalismes du fran¬
çais en Alsace, Strasbourg, Vent d'Est (lre éd., 2007, Presses univ. de Strasbourg).

Rigaud, Lucien, 1878. Dictionnaire du jargon parisien: l'argot ancien et l'argot moderne,
Paris, Ollendorff.

Rossignol, Gustave-Armand, 1901. Dictionnaire d'argot, argot-français, français-argot,
Paris, Ollendorff.

Sainéan, Lazare, 1907. L'argot ancien, 1455-1850, Paris, Champion.

Sainéan, Lazare, 1912. Les sources de l'argot ancien, t. 2 (Le dix-neuvième siècle), Paris,
Champion.

Sainéan, Lazare, 1920. Le langage parisien au XIXe siècle, Paris, E. de Boccard.

Sainéan, Lazare, 1925. Les Sources Indigènes de l'Etymologie Française. Nouvelles
Perspectives, 1.1, Paris, E. de Boccard.

Szajkowski, Zosa, 1942. «-pnplims BN 1ÜRV7S0 WV flD RnN» [Jewish Soldier's
Slang from France], Yidishe Shprakh 2/3, 89-90.

Vautherin, Auguste, 1896-1901. Glossaire du patois de Châtenois avec vocables des

autres localités du Territoire-de-Belfort et des environs, précédé de notes sur le patois
de la région. Belfort, Imprimerie de E. Devillers (réimpression, Genève, Slatkine
Reprints, 1970).

Vidocq, Eugène, 1829. Mémoires de Vidocq, chef de la police de Sûreté jusqu'en 1827,
t. 3, Paris, Tenon.

Virmaître, Charles, 1890-1900. Supplément au Dictionnaire d'argot fin-de-siècle, Paris,
A. Charles.

Wexler, Paul, 1987. Explorations in Judeo-Slavic Linguistics, Leyde, Brill.
Wexler, Paul, 1988. Three Heirs to a Judeo-Latin Legacy: Judeo-Ibero-Romance, Yid¬

dish, and Rotwelsch, Wiesbaden, Harrassowitz.

Wexler, Paul, 1989. Judeo-Romance Linguistics. A Bibliography, New York/Londres,
Garland.




	Notes lexicologiques sur des interférences entre yidich et français moderne

