
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 49 (1985)

Heft: 195-196

Artikel: La féminité de la main

Autor: Merk, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FÉMINITÉ DE LA MAIN

Un linguiste peut légitimement s'interroger sur la persistance
(chronologique) et l'extension (géographique) du genre féminin dans le
substantif qui désigne la main. Or la réponse à la question posée risque
fort d'entraîner le linguiste hors de son domaine vers les rivages de la
sociologie, de la psychologie et peut-être même de la métaphysique.
Mais qui oserait affirmer que la linguistique n'a pas partie liée avec
tous les domaines de l'activité et de la pensée humaines

Première constatation : Malgré sa terminaison masculine, le lat.
manus est resté féminin à travers le latin vulgaire jusque dans les
langues romanes actuelles (REW 5339 et FEW VI, 1, 285 a-b). Pourtant le
lat. vulg. avait connu des adaptations de la terminaison au genre (quand
il s'agissait d'êtres sexués) : Ap. Probi 169 « nurus non nura », 170

« socrus non socra », 172 « anus non anucla », ainsi que le Gloss, de
Reichenau 96 « anus : vetula ». On dira que manus étant (à première
vue) considéré comme un être non-animé, cette adaptation n'avait pas
paru nécessaire. Mais, même dans des termes désignant des non-animés,
il y a eu adaptation de la terminaison au genre, p. ex. dans certains
emprunts du latin au grec : le fém. gr. ôipYiÂAoç est devenu en lat. le
fém. argilla, le fém. gr. iiuqtoç est devenu en lat. le fém. murta (REW
5801), genre confirmé par les héritiers romans (fr. une argile, la myrte) ;

ou bien inversement, dans d'autres emprunts au grec, le genre latin
s'est adapté à la terminaison grecque : les neutres gr. -Kv^a et oáy\ia sont
devenus les féminins lat. cyma (Nonius) et sagma (Végèce), confirmés
par les héritiers romans (fr. la cime, la somme ; quand, dans ce cas, le
mot français est masc. c'est qu'il est savant : le (saint) chrême <C XÉ?7-0!-10

ou Ze rhume < deCou). Signalons enfin que même pour MANUS il y a

eu des essais d'adaptation très sporadiques et très éphémères. Se
présentaient deux manières de réaliser cette adaptation (comme pour les
emprunts au grec que nous venons de voir) :

1) ou bien le mot devenait mana et gardait son genre féminin ;

c'est ce qui s'est produit quelquefois dans l'espace italo-roman (en
toscan vulg., a. veron., corse) et le gascon maa (v. Zauner, Rom. Forsch.



298 GEORGES MERK

XIV, Die romanischen Namen der Körperteile, pp. 445-7 ; également
Battaglia IX, 703a et le DEI s.v. mano). Peut-être le roumain mina
vient-il d'un lat. vulg. mana, tout au moins d'après Puscariu ; mais
Cioranescu (Dice. Etim. Rumano, 1960, pp. 523-4) réfute cette hypothèse
et admet que sur le pluriel mini s'est formé un singulier analogique
mina. Quoi qu'il en soit, si tentante que fût cette adaptation de la
forme au genre, elle ne s'est guère produite dans le passage du latin
aux langues romanes, et c'est un premier problème.

2) ou bien le mot manus gardait sa terminaison et devenait masculin.

Le latin tardif ou médiéval « clausum manum » (Lex SaZ. Guelf.) et
« largus manus » (AgneZZ.) sont cités par K. S itti, Zur Beurteilung des

sog. Mittellateins (in Arch. Lat. Lex. II, 1885, p. 579). Parmi les langues
romanes on a signalé l'aprov. man tantôt masc, tantôt fém., dans
Boèce, B. de Born, Flamenca, Brev. d'Amor (v. Diez, Gram. Rom. Sprachen,

II, 17, Meyer-Lübke, Rom. Gram. II, 371, Levy, Suppl. Wtb. et
Appel, Chrest.). Un masculin problématique en afr. dans les DiaZ. Greg.
(106, 15) : « estiut sorleuei(es) ses mains el ciel », correction de Foerster,
le manuscrit donnant le masc. sorleueiz (dans l'original latin on lit
« erectis in caelum manibus » : la forme erectis ne marque pas le genre,
ce qui pourrait expliquer le « masc. » sorleueiz Le masculin
paraît aussi dans le rh-rom. des Grisons (REW). Mais là encore, quoi
qu'il en soit, les attestations du genre masculin (que Meyer-Lübke,
Zoc. cit., attribue à l'analogie sur pan(is) et sur pedem) (J) sont si limitées

dans l'espace et dans le temps que cela pose également problème.
En tout cas, toutes les langues romanes modernes (excepté peut-être
l'un ou l'autre dialecte) ont conservé le genre féminin à ce substantif
qui en latin avait la terminaison masculine -us. Il faut croire que le
genre féminin s'imposait à l'esprit de nos ancêtres pour désigner la
MAIN.

Deuxième constatation : Dans toutes les langues indo-européennes
qui ont conservé la différenciation des genres grammaticaux, ainsi que
dans toutes les langues de l'espace géographique appelé le Moyen-
Orient, c'est-à-dire dans les langues dites chamito-sémitiques, le mot

(1) Il semble qu'il y ait eu des contaminations réciproques entre manus et pes :

Walde-Hofman (s.v. pes) cite le fém. sing, peda « trace de pas », glosé par
Festus « vestigium humani pedis ». Pour Salvioni (R.I.L. 42, 1909, p. 839) le
sarde pea « pied » (déjà relevé par M. L. Wagner, ZRPh 32, 732) serait
influencé par le féminin mano et inversement un masc. mano serait dû non
seulement à la terminaison -o, mais aussi à l'influence de piede. Enfin
Zauner (loc. cit.) signale le niçois pen « pied » dont le -n viendrait de man.



LA FÉMINITÉ DE LA MAIN 299

qui désigne la MAIN est féminin. On a vu le latin et les langues romanes,

citons le grec xeip (et \io.qt] qui serait en rapport avec lat. manus),
l'allemand hand (et mund, ce dernier signifiant primitivement la « main
protectrice » dans un emploi juridique, en rapport lui aussi avec lat.
manus), le tchèque (et en général type slave) ruka, l'arabe, l'araméen
et l'hébreu Yad. Deux exceptions dans tout cet ensemble : l'ombrien
manf est masculin et le sanscrit hástah est « secondairement » masculin
(Ernout et Meillet).

On pourrait tenter — et l'on a tenté — une explication purement
linguistique à la féminité de la MAIN. Certains ont cru voir dans

manus un ancien duel. Danielsson (Altitalische Studien, III, 1884,

p. 190), R. v. Planta (Gram, der osk-umbr. Dialekten, II, pp. 53 et 180)
et Pedersen, Vergleich. Gram, der keltischen Sprachen, I, p. 384) ont
vu dans le -u- de manus des traces d'un ancien duel (cf. femur à côté
de fernen et l'adj. pedulis à côté de pedem), à mettre en rapport avec
got. fotus « les pieds » et handus « les mains » (2). Mais quel rapport y
a-t-il entre le duel et le genre féminin Il est étonnant de constater
que dans les langues sémitiques les organes du corps qui sont doubles
sont féminins (p. ex. main, œil, oreille, bras, jambe, etc.). Bien plus :

dans les langues chamito-sémitiques et en védique la désinence du duel
est a, comme souvent pour le féminin (3). Dans ces mêmes langues,
comme aussi en indo-européen, la même désinence qui distingue le fém.
sert aussi à l'expression du collectif (4). Mais, comme dans les anciens
collectifs, il est possible que le genre féminin des parties doubles du

corps n'est pas primitif dans les langues sémitiques. Voici l'opinion de
M. Feghali et de A. Cuny (Du genre grammatical en sémitique, Paris
1924, p. 52) : « La raison pour laquelle les noms des parties doubles du

corps et les noms des objets à notion duelle (comme soulier, semelle,
etc.) sont féminins pourrait être attribuée au fait qu'il s'agit de « singu-

(2) Meillet, Mém. Soc. Ling. Paris, 22, 54, ne croit pas à cette explication par
le duel.

(3) Brockelmann, Précis de Ung. sémitique (trad, en fr. par Marcáis et Cohen),
Paris 1910, ainsi que Cuny, La catégorie du duel dans les langues i-e. et
chamito-sémitiques (Mém. Classe des Lettres de l'Acad. Royale de Belg.
28, I, 1930). La ressemblance — pour ce cas et sur d'autres points — entre
les langues i-e. et les langues sém. a incité certains linguistes à voir une
parenté originelle entre ces deux groupes de langues (v. Cuny, op. cit.,
pp. 52-53).

(4) Le neutre pluriel en a > fém. sing. (fr. feuille, graine). Peut-être que peda
vu plus haut « trace de pas » est un collectif



300 GEORGES MERK

latifs de duel », c'est-à-dire de singuliers faits après coup sur des mots
qui n'étaient d'abord employés qu'au duel ». Mais les auteurs de ces

lignes se corrigent aussitôt en disant : « Malgré tout on ne voit pas
bien quelle serait la nature du lien qui existerait, en indo-européen
comme en sémitique, entre la notion de dualité et le genre féminin ; il
vaut donc mieux penser que le féminin est le substitut d'un ancien
inanimé (neutre) », d'autant plus qu'en sémitique comme ailleurs le
féminin a hérité en grande partie de l'ancien genre inanimé, l'être
féminin, dans les mentalités primitives, étant considéré comme passif,
non-agissant. De toute façon le problème reste entier, puisque le mot
désignant le PIED —¦ qui est féminin en sémitique parce que double —
est masculin dans la plupart des langues indo-européennes.

A la question qui nous préoccupe on a proposé une réponse bien
plus radicale. Beaucoup de linguistes — et non des moindres (Bally,
Hjemslev, Vendryes, Jespersen, etc.) — affirment que le genre
grammatical est un résultat purement accidentel dans le développement des

langues. Les différents arguments de cette thèse ont été le mieux
rassemblés par Ibrahim (Grammatical gender, its origin and development,
Mouton, La Haye-Paris, 1973). La catégorie du genre est secondaire,
alors que sont primaires celles qui concernent les parties du discours
ou les fonctions. La preuve, dit-on, c'est que bien des langues se
passent de la catégorie genre, et même celles qui l'ont conservée ne l'appliquent

pas systématiquement, même pas dans le monde animal et
humain qui est pourtant sexué : un éléphant-femelle, une sentinelle, le
docteur Madame X..., Madame le Ministre, etc. (6). Dans le domaine
de l'inanimé c'est l'arbitraire complet : Ze foie (avec une terminaison
féminine) mais Za foi (avec une terminaison masculine), Ze siège mais
Za chaise, le Français dit Ze soleil et Za lune, alors que l'Allemand fait
l'inverse : die Sonne, der Mond, etc. Le genre grammatical serait « un
luxe linguistique sans relation avec la logique » (Bally, Le langage et
la vie, p. 45). Très bien Mais comment expliquer la persistance du
genre féminin dans le substantif qui désigne la MAIN Nous revenons
au point de départ.

Peut-on trouver une explication par des facteurs extra-linguistiques
Par ex. dans les superstitions, les symbolismes mythologiques

(5) Déjà en latin poeta, nauta, etc., sont masc. Si en fr. la différence de genre
correspond à une différence de sexe dans les couples comme ouvrier/
ouvrière ou tenancier/tenancière, il n'en est plus de même dans les couples
morphologiques cafetier/cafetière ou portier/portière.



LA FÉMINITÉ DE LA MAIN 301

qui ont conduit à la personnification des objets et de certains animaux
Que le soleil soit tantôt masc. tantôt fém. d'une langue à l'autre relèverait

peut-être de la différence qui se manifeste dans la vision du monde
(la « Weltanschauung ») d'une civilisation à l'autre. Le fém. araignée
en français évoque des représentations (réelles ou symboliques) autres
que le masc. du même animal en russe (Bally, Zoc. cit. p. 177). A. Dauzat
de son côté observe une attribution régulière de la plus grande taille
au masculin dans des associations binaires d'objets ou d'animaux : un
plat / une assiette, Ze rat / Za souris ; et H. Bonnard, citant Pichón,
ajoute que la valeur affective du genre féminin ne peut être mise en
doute : le fém. donne à Za souris (masc. en latin) une « gentillesse trottinante

» que nous apprécions chez Mickey Mouse Et Bonnard de
conclure : « Toute justification du genre par le recours à l'animisme est
naturellement suspecte et provisoire, mais il serait abusif de nier
l'animisme comme épiphénomène » (G.L.L.F. III, pp. 2206-2207).

Pour en revenir à la MAIN, on a vu dans son genre féminin les
restes d'une mentalité primitive (peut-être pas si primitive qui
veut que le féminin désigne la servante au service d'un supérieur. (Que
les lectrices de ces lignes veuillent me pardonner cette affirmation qui
de ma part n'est qu'une constatation). Isid. de Seville (Orig. II, 1, 66,

d'après le T.L.L.) a écrit : « manus dicta quod sit totius corporis munus,
ipsa enim cibum ori ministrat, ipsa operatur omnia », la main est au
service du corps entier, elle fait tout Pour Meillet (Linguist, hist, et

linguist, générale, I, 24) la main, organe très actif, est considérée comme
un animé et prend le genre fém. « évidemment parce qu'elle sert à

recevoir des objets » (6). Disons plutôt qu'en général dans les civilisations

anciennes le féminin désigne ce qui est fécond (7). La graine n'est

(6) Il est curieux de constater qu'en sémitique les objets qui sont destinés à
recevoir quelque chose sont tous féminins : bassine, auge, marmite, outre,
boîte, pétrin, coupe, seau. Notons que la majorité de ces mots sont également

féminins en français, et on pourrait y ajouter la poêle, la cocotte, la
casserolle, la bouteille, la caisse/châsse, la poche, l'urne, la saucière, la
soupière, la cafetière, la théière ; lat. olla, capsa, area, amphora, patera/
patella ; grec fl^xii, mjÇiç, axaipV|. etc.

Si pour Meillet la main sert à recevoir, pour d'autres — des philosophes

— elle sert à prendre, c'est l'organe de la préhension, qui, associé à
l'esprit, participe à la compréhension (Jean Brun, La main et l'esprit, PUF,
1963).

(7) La philosophie chinoise repose sur l'opposition entre les deux principes
le yin et le yang : sont yin la réceptivité, la douceur, la féminité, la fécondité

; sont yang la fermeté, la rudesse, l'homme.



302 GEORGES MERK

pas seulement un ancien neutre pluriel collectif devenu fém. sing., elle
est féconde, reproductrice (« prenez-en de la graine »), alors que Ze grain
ne l'est pas : « un grain de sable » (G.L.L.F. III, 2206). C'est sans doute
aussi la raison pour laquelle les termes qui désignent la TERRE sont
généralement féminins aussi bien dans les langues indo-européennes
que dans les langues sémitiques : « Le CIEL (8) d'où vient la pluie
fécondante est masc, la TERRE qui est fécondée fém. » (Meillet, Zoc.

cit. II, 229). C'est peut-être enfin la raison pour laquelle sont féminins
également les noms des ARBRES (sauf quelquefois le terme générique
arbre) : en grec, latin (9), allemand, sémitique, et généralement en slave,
avec, en grec et en latin, le même problème que pour manus, une
terminaison masc. pour un substantif fém. : a'iyeiooç et populus « peuplier »,

qpriYOç et quercus « chêne », etc. (I0). La terre féconde produit des plantes,
les arbres féconds produisent des fruits, la main féconde produit des

objets.

Il semble que la main féminine en tant que fécondée par un
élément masculin se comprend le mieux si l'on considère la dualité
MAIN-ESPRIT : la main mue par l'esprit, la main fécondée par l'esprit.
Elle demeure au service de l'esprit qui n'est autre que l'acte qui la meut
(d'après Jean Brun, La main et l'esprit, pp. 8-9, commentant Aristote).
La main n'est pas l'œuvre de l'homme : « parce qu'elle est une donnée,
avec tout ce qu'implique ce participe passé passif substantivé, elle pose
par conséquent le problème d'un donnant » (ibid. p. 18). Pour l'auteur
de ces lignes, ce « donnant » est évidemment l'esprit : la main fabrique
les objets imaginés et « commandés » par l'esprit, elle exprime par ses

gestes les pensées de l'esprit, elle trahit même par sa seule configura¬

is) Lat. caelum (malgré sa terminaison d'un neutre) est masculin quand il est
divinisé, personnifié : « le ciel est mâle, la terre est femelle » (Ernout-
Meillet, d'après Servius et Ennius) ; le lat. biblique de la Vulgate se sert
souvent du masc. plur. coeli qui est un calque de l'hébreu où le mot a une
terminaison de duel (shamayin, masc). Le mot qui désigne le CIEL est
masculin en grec, dans les langues romanes, en allemand, partiellement
en slave et dans les langues sémitiques.

(9) Le latin avait institué un système particulier : l'arbre, fécond, est féminin,
et son produit, le fruit, est neutre (pirus/pirum), (comnje est neutre aussi
le fruit de la femme, l'enfant, en grec tò téxvov ou en allemand das Kind, ou
en tchèque dite). Les langues romanes ont adopté une autre opposition :

l'arbre est masculin (à cause de sa terminaison en -ms en latin) et le fruit
est féminin (poirier/poire).

(10) Mais si les langues romanes ont donné aux noms d'arbres le genre masc.
il est d'autant plus remarquable que manus/main soient restés fém.



LA FÉMINITÉ DE LA MAIN 303

tion et par ses « lignes » le caractère de l'esprit. Or que constatons-nous
au point de vue linguistique Dans toutes les langues où MAIN est

féminin, le mot ESPRIT est masculin. En latin animus (masc.) est « le

principe supérieur distinct du corps qui préside à l'activité d'un être
vivant » (Gaffiot) ; le mot signifie souvent « volonté, intention,
courage », par opposition à anima (fém.) « qui lui est soumise » (Ernout-
Meillet, citant l'adage « sine animo anima est debilis ») et qui désigne
plutôt le « souffle de la vie », c'est-à-dire la manifestation de animus
(le lat. mens fém. désigne plutôt la « pensée » du domaine purement
intellectuel, non de la volonté qui agit (n). A l'époque impériale, peut-
être sous l'influence du christianisme, animus est de plus en plus
supplanté par spiritus, masculin lui aussi. Au latin animus correspondent

sémantiquement en grec voùç (masc.) « projet, intention, volonté,
désir » (déjà chez Homère) et ihi|xoç (masc.) « principe de vie, volonté,
courage », alors qu'au latin anima correspondent \\>v%r\ (fém.) et Jtveîijia
(neutre). Le français, comme d'autres langues romanes, a hérité du latin
l'opposition esprit (masc.) - âme (fém.), avec, dès l'origine, une connotation

religieuse, chrétienne : l'esprit du Dieu créateur, l'âme créée par ce

Dieu-Esprit (d'après le Livre de la Genèse) ; cette connotation
chrétienne s'est étendue à l'allemand Geist (masc.) « esprit » - Seele (fém.)
« âme », au tchèque duch (masc.) « esprit » - duse (fém.) « âme », à

d'autres langues slaves.

Pour finir, évoquons simplement (sans chercher à l'expliquer)
l'opposition JOUR (masc.) - NUIT (fém.). Dans toutes les langues
indoeuropéennes et en arabe le mot qui désigne la nuit est féminin, alors

que celui qui désigne le jour est très souvent masculin. Primitivement
(d'après Ernout-Meillet et le T.L.L.), lat. dies est seulement masc. (cf.

(11) Le philosophe-psychiatre Jung a repris ces deux termes, dans un contexte
tout autre bien sûr, mais en maintenant les oppositions vues plus haut :

Animus est le subconscient masculin de la femme se traduisant par des
opinions tranchées, des principes rigides, un esprit d'initiative en rapport
avec le Logos grec force, volonté, action, bon sens) ; Anima est le
subconscient féminin de l'homme se traduisant par une affectivité et une
émotivité excessives ; l'homme subjugué par son anima perd sa personnalité

comme le « féminin collectif » (« das Kollektiv-weibliche ») qui suit
la mode ou les modes et se farde au point d'effacer tout trait individuel :

cette personne n'agit plus, « ça » agit en elle. On retrouve l'association
féminin - collectif que nous avions étudiée plus haut, mais évidemment
avec une interprétation toute différente. (D'après P. Roth, Anima und
animus in der Psychologie C. G. Jung's, Basel 1954).

2*



304 GEORGES MERK

Dies-piter et les anciens locatifs meridie, etc.) (12). La racine di- signifie
le « jour, ciel lumineux, force active divine », opposée au thème ahar
(sanscrit), rpao (hom. d'où grec r)|iéoa) qui signifie « la durée d'une
journée ». D'ailleurs Varron et Probus (T.L.L.) avaient déjà bien précisé

que dies masc. signifie « lumière du jour », mais dies fém. « espace
de temps » (cf. en français l'opposition entre Ze jour et Za journée).
Notons enfin que dans les langues romanes, quand la racine di- a
subsisté, elle est masculine (« d'ist di in avant », Serm. de Str.), sauf en
roumain et en sarde et dans l'expression die dominica > ital. domenica
et fr. dimanche (qui en fr. est redevenu masc), mais latin chrétien du
IIe au VIe s. dies dominicus, novissimus dies (Blaise), et esp. port.
domingo (masc), cat. diumengo masc). N'est-il pas surprenant que dans
la péninsule ibérique le jour se dise dia au masculin avec la terminaison
féminine -a due probablement au fait qu'en lat. vulg. les substantifs de

la 5e déclinaison ont été rangés dans la lre (REW et FEW III, 71-73), c'est-
à-dire la situation inverse de celle de manus féminin Ajoutons enfin
que dans la pensée chinoise, de même que Za femme, la nuit est yin et,
de même que l'homme, le jour est yang (13).

Ainsi les cas de MANUS/MANO/MAIN et de DIES/DIA/DI sont
l'illustration de la lutte entre la mentalité des locuteurs et le système
des langues. On ne saurait mieux conclure qu'en citant ces phrases
révélatrices de Meillet : « Le sort du genre grammatical est l'un des

faits qui illustrent le mieux, d'une part, l'action qu'exercent sur le
développement de la langue la mentalité des sujets parlants et leur
degré de civilisation, de l'autre, les résistances qui proviennent du
système de la langue ; les résistances qui résultent des formes fixées
entravent l'action des faits de civilisation qui agissent sur la mentalité
des sujets parlants ou peuvent aller jusqu'à entraîner la langue en un
sens contraire à celui où elle irait normalement ; on y voit et la réalité
de cette action des faits de civilisation, et d'autre part la puissance du
matériel linguistique existant » (Ling. hist, et ling, générale, Paris 1948,

p. 210).

Strasbourg. Georges MERK

(12) D'après les mêmes auteurs, le mot serait devenu aussi féminin parce qu'à
la suite d'accidents phonétiques il avait été rangé dans la 5e déclinaison
dont tous les substantifs sont féminins.

(13) Une miniature byzantine du début du XIe s. représente le prophète Isaïe
entouré de deux figures allégoriques, à droite un jeune enfant souriant qui
signifie l'Aurore, à gauche une femme âgée et triste qui signifie la Nuit.


	La féminité de la main

