
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 41 (1977)

Heft: 161-162

Artikel: Anciens recours au basque dans les littératures romanes

Autor: Guiter, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANCIENS RECOURS AU BASQUE
DANS LES LITTÉRATURES ROMANES

« Une seule chose est certaine : la langue basque est la plus vieille de

toutes celles de l'Europe ; elle s'est perpétuée sur place depuis les temps
préhistoriques et a évolué lentement depuis l'époque où les premiers
habitants du pays, dont Juvénal nous trace un si puissant tableau, s'abritaient
dans les grottes de la montagne, vêtus de peaux de bêtes, armés de pierres
taillées, rudes et incultes, et uniquement occupés à chercher leur nourriture

» (Julien Vinson, Revista Internacional de los Estudios Vascos, 1910,

I, p. 40).
Les travaux effectués depuis plus d'un demi-siècle, aussi bien sur la

toponymie que sur les substrats linguistiques, n'ont pu que confirmer ce qui

pour J. Vinson avait encore un caractère quasi prophétique : avant la

grande expansion indoeuropéenne du deuxième millénaire, des langues de la
famille du basque occupaient l'ensemble de l'Europe occidentale.

Mais, de ce passé indiscutable, nous n'avons pas d'attestations directes,
c'est-à-dire de monuments écrits en basque, parce que ces populations ne
connaissaient pas l'écriture. Des vocables basques ne font leur apparition
qu'au fur et à mesure de contacts avec des nouveaux venus détenteurs d'un

syllabaire ou d'un alphabet.
C'est avec le syllabaire ibérique que nous usons la fameuse inscription

gudua deistea, « la guerre, l'appel », du vase de Liria, tout près de Valence

(Pio Beltran Villagrasa, La labor del Servicio de Investigación Prehistórica

y su Museo en el pasado año 1934, Valencia, 1935, p. 62).

Quelques siècles plus tard, c'est l'alphabet latin qui permet aux inscriptions

aquitaines de nous révéler un certain nombre de mots, cison « homme »,

sembe «fils », beni «nouveau », etc., presque identiques à leurs correspondants

basques actuels (Julien Sacaze, Inscriptions antiques des Pyrénées,

Toulouse, 1892).
Encore quelques siècles plus tard, l'ogam irlandais sera utilisé pour graver

les inscriptions des Basques d'Ecosse (Henri Guiter, La langue des

Revue de linguistique romane. i



2 H. GUITER

Pides, Boletín de la Real Sociedad Vascongada de los Amigos del País, San

Sebastián, 1968, 3, p. 281).
Au cours du Moyen Age, et à partir du IXe siècle, l'onomastique est à

peu près la seule source de renseignements sur le basque. Des noms de

personnes et de lieux apparaissent nombreux dans les documents rédigés en
latin ou, plus tard, en roman.

Parfois, la traduction latine éclaircit le sens d'un terme basque : « cui
vocabulum est Sánete Marie de Izpea, subtus penna, » (1051) ou «que
dicitur a rrusticis A ker Çaltua, nos possumus dicere saltus ircorum » (1074).

Inversement, le manuscrit num. 60 du monastère de San Millán, daté du
milieu du Xe siècle, présente des gloses qui expliquent le sens des mots
latins, les Glosas Emilianenses, et deux d'entre elles sont en basque.

Ces reliques sont évidemment précieuses pour le linguiste ; on ne saurait
dire toutefois qu'elles constituent les éléments d'une littérature.

Le premier texte littéraire basque de quelque extension fut imprimé à

Bordeaux en 1545. Il s'agit d'un recueil poétique de 52 pages, Linguae Vas-

conum Primitiae, dû à Bernart Dechepare, curé de Saint-Michel-le-Vieux.
Quelques lustres plus tard, en 1571, un pasteur protestant, Joanes de Lei-

zarraga, originaire de Briscous, publie à La Rochelle une traduction basque
du Nouveau Testament. Telles sont les premières manifestations, modestes

et tardives, d'une littérature basque.

Cependant, les œuvres littéraires antérieures en langues romanes avaient

parfois emprunté certains éléments basques. L'emprunt était souvent fort
réduit, comme le bildur « peur » dans les Milagros de Nuestra Señora de

Gonzalo de Berceo (première moitié du XIIIe siècle), ou le bay fedea «oui,
ma parole » dans la Comedia Tinelaria de Bartolomé Torres Naharro (1513).

Mais, dans quelques cas, le recours au basque prenait beaucoup plus
d'importance, et il s'agissait d'une ou de plusieurs phrases. Nous pensons
évidemment au texte basque que Rabelais place dans la bouche de Panurge,
ou à la chanson de Perucho dans la Tercera Celestina, mais aussi à certains

passages, réputés mystérieux, du Jeu de Saint Nicolas de Jehan Bodel ou
de l'Enfer de Dante.

Nous nous proposons de revenir d'abord sur les deux premiers de ces

textes, pas seulement pour proposer quelques nouveautés dans leur
traduction, mais surtout pour y étudier la « technique » de transcription du

basque. Cette transcription pose d'ailleurs un réel problème en ce qui
concerne les trois fricatives sourdes z, s, x et les affriquées correspondantes
tz, ts, tx : z est une sifflante dorso-alvéolaire (le s du français) ; s, une sifflante



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTERATURES ROMANES 3

apico-alvéolaire (le s du catalan ou de l'espagnol) qui donne une impression
auditive de chuintement ; x, une chuintante (le ch du français). La situation
se complique encore du fait que de malheureuses interversions peuvent
confondre les affriquées avec les groupes intérieurs zt et st.

Mais, outre cette véritable difficulté, les textes basques du xvie siècle se

signalent par une graphie flottante ou surtout d'invraisemblables coupures
de mots et agglutinations des fragments ainsi libérés.

Le texte basque de Rabelais apparaît.dans l'édition de 1542 (donc trois
ans avant l'ouvrage de Dechepare) au chapitre IX du livre II. Les premières
observations à son sujet sont dues à Julien Vinson (Revue des Études

rabelaisiennes, 3e année, 3e livraison). Elles ont donné lieu, depuis, à plusieurs
autres commentaires, dont le dernier en date nous semble être celui de

Luis Michelena (Textos arcaicos vascos, Madrid, 1964).

Rappelons le sujet. Pantagruel, se promenant aux alentours de Paris en

compagnie de sa suite, voit venir un homme assez mal en point, qui lui
inspire d'emblée une vive sympathie. Aux questions que lui pose Pantagruel,
le nouveau venu, Panurge, répond successivement en allemand, en arabe,

en italien, en anglais, en basque, en hollandais, en espagnol, en danois, en

hébreu, en grec, en breton et en latin, avant de se décider à parler français.
Nous allons superposer, en caractères différents, le texte basque de Rabelais,

sa graphie en basque moderne et sa traduction en français :

Jona andie guaussa goussy etan be harda er remedio

Jaun1 andia2, gauza3 guzietan* bear0 da" erremedio' ;

Grand2 seigneur1, en toutes4 choses3 il est6 besoin5 d'un remède7 ;

beharde versela ysser landa. Anbates otoy y es nausu
bear% da' be(re)w ertze11 laister12 landa13. Ainbatez14 otoiez15 nauzu1' :

de plus13 la tripe11 en a9 aussi10 besoin8 rapidement12. Pour autant14

vous m'avez16 suppliant15 :

ey nessassu gourray proposian ordine den. Nonyssena bayta
egin ezazu1* gure17 proposianw ordine1' dan20. Nun21 izena22 bai23 da21,

faites16 qu'il y ait20 de l'ordre19 dans nos17 propos18. Là où21 le nom22

est24 oui23,

fascheria egabe genh erassi badia sadassu noura assia.

faxeria2i gabe2S, jen2% erazi27 badiazaidazu2a neure2' asea30.

sans25 façon24, vous me28 faites27 venir36 de quoi me29 rassasier30.



4 H. GUITER

Aran hondouan gualde eydassu naydassuna. Estou oussyc
Aren31 ondoan32 galde33 egidazu3* nai35 dazuna3*. Ez37 dut3S utsik3'
Après32 cela31 faites-moi34 comme demande33 ce que vous36 voudrez33
Je38 ne37 vous 41

egunan soury hin er darstura eguy harm. Genicoa plasar vadu.

eguineni0 zurin inardeste12 urai3 egiaran*1. JainkoaiS plazer*' badu".
ferai40 pas vainement39 cette 43 réponse42 en vérité44. S'il47 plait46 à Dieu45.

Nous remarquons d'abord un certain nombre de mots romans introduits
dans le texte basque : gauza, erremedio, proposian, ordine, faxeria, plazer ;

points de repère qui facilitent l'interprétation.
Nous notons de fréquentes confusions de voyelles, surtout aete; l'amuïssement

de consonnes intervocaliques, particulièrement g.
Le plus frappant est sans doute le tronçonnement des mots et le

regroupement anarchique des tronçons. On peut supposer que (le ou) les
informateurs de Rabelais étaient des bilingues illettrés.

Nous voyons, par exemple, guzietan, l'équivalent basque du latin in
omnibus, arbitrairement coupé en deux : que penserions-nous d'un
informateur latin qui, ayant dicté in omnibus, ne réagirait pas en le voyant
écrit inome nibous L'erreur est du même ordre.

De même, bear da est recousu en be harda ; le supin egin a son n final
rattaché à l'auxiliaire d'impératif ezazu ; etc.

Les commentateurs sont généralement d'accord pour les sept premiers
mots. En revanche, le membre de phrase 8-13 n'avait pas été élucidé :

« En todo caso, ysser landa no ha significado aclarado », nous affirme Luis
Michelena.

Or, Panurge nous a déjà dit : «... non vi saprei contare le mie fortune, se

prima il tributato ventre non a la solita refectione »... ; et il nous dira plus-

loin : «pour cette heure, j'ai nécessité urgente de repaître, dents aiguës,

ventre vide, gorge sèche, appétit strident... » Il est donc normal de s'attendre
à une intervention de ertze « intestin », et nous le voyons enchâssé au centre
de versela.

Pas de difficulté ensuite jusqu'au mot 18. Pour le mot 22, nous hésitons
à substituer izanen à un izena si clairement écrit, et à rattacher le petit
membre de phrase ainsi obtenu, nun izanen bai da « où il y en aura », à la

phrase précédente. Ensuite l'accord est à peu près général.
Rabelais devait sans doute être un peu frotté de basque oral, car au

chapitre V de Gargantua intitulé « les propos des bien-ivres », il émaille



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTERATURES ROMANES 5

ceux-ci de locutions latines, et soudain d'une invitation basque : Lagona
edatera « Camarade, à boire ».

La Celestina, œuvre composée par Fernando de Rojas dans la dernière
décade du xve siècle et imprimée en 1499, jouit d'une légitime célébrité.
Moins connues sont les suites et adaptations qu'elle a inspirées à des auteurs
de second ordre, Feliciano de Silva en 1534, et Gaspar Gómez de Tolède

en 1536.

Dans cette « Tercera Celestina » apparaît un palefrenier basque dénommé
Perucho. Il parle castillan avec une syntaxe fortement basquisante, et
sème ses discours de vocables basques : ogia « le pain », mandoa « le mulet »,

ou même de brèves phrases comme zabilz ordu gaitxez « allez à la maie
heure ». Mais en outre, à l'acte XVI, Perucho chante une chanson basque.
Elle a été d'abord commentée par Julio de Urquijo (Revista Internacional
de los Estudios Vascos, 1910, 4, p. 573), et, plus récemment, par Luis Michelena

dans son ouvrage déjà cité.
Nous présentons ce texte de la même façon que le précédent.

Lelo lirelo çarayleroba Yaçoe guia ninçan Aurten erua
Lelo11 il2 Lelo3 ; Zarac* il5 Leloa0. Igaz7 zogias nintzan', aurten10 eroa11.

Lelo1 Lelo3 est mort2 ; Zara4 a tué5 Lelo8. L'an passé7 j'étais9 sage8, cette
année10 (je suis) fou11.

Ay joat ganiraya. Astor usua. Lelo lirelo çarayleroba. Ayt joat
ganiraya.
Ai12 joat13, gabiraiau. Ator15, usoa10. Lelo Lilelo; Zarac il Leloa. Ai joat
gabiraia.
Ah12 va-t-en13, epervier14. Viens15, colombe16.

Aztobicarra Esso amorari Gajona chala y penas naçala
Atz17 obew ekarnals, uso20 amorari21, gaiso22 naizela23, penaz2i naizela25 ;

Porte19 meilleur18 signal17, colombe20 amoureuse21, que je suis23

malheureux22, que je suis25 en peine24 ;

Fator que dala. Lelo lirelo çarayleroba.
letorkedala20. Lelo il Lelo ; Zarac il Leloa.
qu'elle peut venir à moi26.

Dans les six premiers mots J. de Urquijo voit « un simple estribillo por
el estilo del Tra la la », et L. Michelena « un monstruo sin sentido ».

On y reconnaît tout de même le refrain du Canto de Lelo, ou Canto de los

Cántabros, dont J. de Urquijo nous donne reproduction hors-texte dans le



O H. GUITER

même article, et que nous adoptons dans la ligne du texte rectifié. Mais
nous voyons mal pourquoi on le qualifierait de « refrain du genre Tra la la »

ou de « monstre dépourvu de sens ». Francisque Michel et Angel Irigaray
(Poesías populares de los Vascos, San Sebastián, 1963, p. 40) en donnent
une traduction que nous avons reproduite. Il s'agit d'une vieille légende
basque, rappelant celle d'Agamemnon. Pendant que le brave chef Lelo
entreprenait une expédition guerrière, un dénommé Zara séduisit son
épouse Tota. Au retour de Lelo, les deux amants le tuèrent.

Les modifications linguistiques intervenues ne dépassent pas le niveau
de celles que le basque présente lorsqu'on passe d'un parler à un autre parler

(C. C. Uhlenbeck. Contribution à une Phonétique comparative des dialectes

basques, Revista Internacional de los Estudios Vascos, 1909, p. 465 et 1910,

p. 65) ; dans la mesure du possible, nos textes rectifiés se rapprochent de

la norme guipuzcoane, celle du plus central des dialectes basques.
Ce refrain du Canto de Lelo réapparaît à trois reprises, au début, au

milieu et à la fin du fragment.
Les mots 7 et 8 présentent des démembrements et remembrements

analogues à ceux du texte de Rabelais : un g intervocalique du guipuzcoan se

présente au degré zéro. Malgré la cacographie, le sens parait très sûr, en se

fondant, comme le fait remarquer J. de Urquijo, sur l'opposition avec les

mots 10 et 11, qui, eux, ne posent aucun problème.
Les mots 12-14, à peu près répétés un peu plus loin, ont prêté à quelque

discussion. L'interjection ai et gabiraia « l'épervier » sont hors de doute :

dans ce dernier substantif, la graphie v rendant le son b, a été confondue

avec n. Mais la forme verbale joat est moins claire ; seul le t final ne peut
être qu'un pronom allocutif de première personne. J. de Urquijo a traduit :

se me ha ido el gabilán «l'épervier me s'en est allé ». Or ce passé composé
serait aussi rendu en basque par une forme composée telle que joan zait,
ce qui n'est pas le cas. L. Michelena a compris : véteme « va-t-en » (pour
rendre l'allocutif de première personne, le français dirait « fiche-moi le

camp »). Or, l'impératif de deuxième personne est oa, et, avec le pronom
allocutif, oat. On peut penser que le yod final de l'interjection a un segment
graphiquement individualisé devant l'initiale vocalique suivante.

Autre désaccord sur les mots 15 et 16. J. de Urquijo pense que la lecture
astor est pour ator « viens », et il traduit « viens, colombe ». L. Michelena

pense au contraire que astor est pour aztore « autour », et sa version est

« rapide autour » comme apposition à gabiraia ; on peut objecter que ce serait
la seule occasion où le castillan confondrait s et z, alors qu'il a les moyens



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTÉRATURES ROMANES J

de les distinguer. Nous optons d'autant plus volontiers pour la traduction
de J. de Urquijo, qu'elle introduit en 12-16 une opposition du même ordre
qu'en 7-11.

J. de Urquijo a renoncé à traduire 17-19. L. Michelena confesse que. « es
la crux del cantar » ; il se rallierait peut-être à l'admission de aztore suivi
d'un adjectif à préciser : la qualification d' « autour » adressée à l'épervier
serait donc répétée. Nous pensons, quant à nous, que ce long mot est à

partager en trois tronçons, dont le dernier ekama est l'impératif féminin du
verbe ekarri « porter » (le basque n'introduit la catégorie du genre que pour
quelques formes de la deuxième personne familière des verbes transitifs).
L'impératif est au féminin, car il s'adresse au destinataire de 20-21, que
nous traduisons avec J. de Urquijo, « colombe amoureuse ».

Pour le mot 20, L. Michelena ajoute un k final, ce qui en fait un impératif
masculin, solution que nous ne pouvons adopter après notre impératif féminin

; dans le mot 21, il considère ari comme un suffixe de datif ajouté à

l'emprunt roman amore : ce même suffixe sert aussi à former des noms
d'agents.

L'accord est à peu près complet en ce qui concerne 22-25 '• Ie suffixe la,
introducteur de propositions complétives, est justifié tout aussi bien par
notre locution impérative que par l'impératif dont L. Michelena avait senti
le besoin.

Reste le mot 26 dont la lettre initiale a pu être lue /, s, ou j Pour la
forme verbale terminée en ke, il ne peut s'agir que d'un potentiel du verbe
etorri « venir ». Mais à la troisième personne, l'initiale de cette forme serait

régulièrement un d au potentiel simple « elle peut venir », et un / au potentiel

conditionné «elle pourrait venir »... Dans la suite du mot, da est un

pronom allocutif de première personne, et la le suffixe introducteur de

propositions complétives.
Ainsi donc, la transcription de la chanson de Perucho présente des

anomalies du même ordre que celles du discours de Panurge. En particulier,
nous avons dû démembrer les « mots » de nos textes, et remembrer les

fragments ainsi obtenus, pour arriver à une lecture intelligible.
Ce même traitement qu'ont exigé deux passages unanimement reconnus

comme basques, nous nous proposons de l'appliquer à deux fragments,
antérieurs de deux à trois siècles, dont nous avons été seul à indiquer dans

une brève note (« Sur deux passages obscurs de Dante et de Jehan Bodel »,

Revue des Langues Romanes, 1967, p. 179) la possibilité d'interprétation
par le basque.



8 H. GUITER

Au chant XXXI de l'Enfer, Dante et son guide, Virgile, se trouvent sur
la digue qui sépare le huitième cercle du neuvième. De ce dernier, Dante
croit voir s'élever des tours : ce sont des géants enfoncés jusqu'à mi-corps
dans le puits central. Le premier qu'ils aperçoivent est Nemrod sonnant
du cor. A la vue des deux voyageurs, celui-ci s'écrie :

Raphèl may amèch zabì almi (v. 67)

Virgile l'invite durement à se contenter de son cor. Puis il explique à
Dante :

« Questi è Nembròt per lo cui mal coto

Pur un linguaggio nel mondo non s'usa.
Lascianlo stare e non parliamo a voto ;

Che così è a lui ciascun linguaggio
Come'l suo ad altrui, eh'a nullo è noto. »

Virgile estime donc que toute tentative de conversation avec Nemrod est
inutile (« ne parlons pas en vain »), puisque tout langage est pour lui
comme le sien propre à autrui, c'est-à-dire incompréhensible.

Beaucoup de commentateurs de Dante ont reproduit le cri de Nemrod
sans lui chercher une explication quelconque. L'un d'eux concède qu'il se

pourrait que ces mots eussent un sens dans quelque langue, mais non pas

que Dante le sût, ni qu'il en usât volontairement ; affirmation surprenante,
si l'on songe à la très faible probabilité pour que dix syllabes ajoutées au
hasard aient un sens dans une langue inconnue du locuteur

Cependant, sans se risquer à une quelconque interprétation, D'Ovidio
(Studii sulla Divina Commedia, 1901, p. 497) reconnaît « un je ne sais quoi
de sémitique dans les termes composant le vers ».

Fort de cette suggestion, un commentateur ultérieur fait intervenir
l'hébreu pour en tirer « Peuples, quoi donc Vous abandonnez le grand
travail ?» ; et un autre, l'arabe : « Savant jeune homme, débarrasse-moi de

l'eau. » D'autres interprétations ne sont pas plus séduisantes, et tout ceci

ne fait pas très sérieux.
Nous avons pourtant eu le souci d'appliquer à ce vers mystérieux du

xive siècle commençant, la technique qui avait permis de trouver un sens

aux deux passages de la première moitié du xvie siècle.

Raphèl may amèch zabì almi
Errape1, ele2 amaian3, ez* zanb bear0 mi7.
En dessous de l'expression1, dans la fin3 du langage2, point4 n'était5
besoin6 de langue'.



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTERATURES ROMANES 9

En principe, aucun mot basque ne commence par r. Mais L. Michelena
(Fonética Histórica Vasca, 1961, p. 332) nous indique que « l'habitude de
certains écrivains, surtout Leiçarraga, d'écrire certains emprunts sans
voyelle prothétique, ne doit être autre chose qu'une pratique savante, sans
relation avec la langue parlée ». Inversement, l'initiale du mot basque pourra
donner à l'auditeur étranger l'impression d'un r très fortement roulé.

Et puis, il faut bien dire que l'inclusion de cette phrase dans le moule d'un
décasyllabe (comput français) avait sans doute posé quelques problèmes à
Dante (Aldo Menichetti. Rime per l'occhio e ipometrie nella poesia romanze
delle origini, Cultura Neolatina, 1966, XXVI, p. 5). Le dernier mot est à la
rime en effet avec palmi et salmi, dans lesquels les syllabes finales sont
atones ; or le substantif basque mi ne pouvait décidément pas donner

l'impression acoustique d'une syllabe moins accentuée que la précédente.
Dante s'est donc décidé à faire de son « almi » un oxyton, qui ne rime que
pour l'oeil avec palmi et salmi ; du coup, le nombre des syllabes du vers
mystérieux se trouvait strictement limité à dix.

Notre mot 1, errape, est formé de erra, radical correspondant au supin
erran « dire » ; pe est un suffixe local indiquant la position inférieure, en-
dessous du terme auquel il est adjoint : le sens est donc « au-dessous du
niveau de l'expression, quand on n'arrive pas à exprimer ».

Le mot 2, ele, signifie « parole, langage, discours » ; le mot 3, amaian, est
l'inessif de amai « fin » ; l'ensemble de ces deux mots peut se traduire
littéralement « dans la fin du langage », c'est-à-dire « lorsque le langage a cessé

de jouer son rôle ».

Le digraphe final de amech n'est employé en italien que pour rendre
l'occlusive sourde vélaire devant voyelle d'avant ; ici il est en position implosive,

ce qui est totalement étranger à l'italien. Il traduit donc très
vraisemblablement une spirante sourde, et ceci nous amène à voir dans le ech final
la négation basque ez.

Le mot 5, zan, est la troisième personne de l'imparfait du verbe copule ;

il nous est déjà arrivé de devoir restituer un n.
Le mot 6, deux fois rencontré dès le début du texte de Rabelais, bear

« besoin' », présente la variante dialectale biar (en collision homonymique
avec biar « demain»), où l'hiatus explique la fermeture de e eni. Quant au

phonème final, « l'alternance rfl est fréquente » nous dit C. C. Uhlenbeck,

qui commence la liste de ses exemples par usterfustel.

Enfin le mot 7, mi, contraction de mii, est le plus usuellement employé

pour désigner la «langue » en tant qu'organe du corps humain.



IO H. GUITER

Le sens du vers est donc : « Pour ne pas arriver à s'exprimer, lorsque le

langage a cessé de jouer son rôle, il n'était pas besoin d'avoir une langue ».

La plainte du gigantesque damné n'a rien par conséquent, que de fort
naturel ; elle correspond à la glose qu'en fait Virgile dans les vers qui suivent,
et il est probable que, si Dante-personnage fait profession d'en ignorer le

sens, il n'en était pas de même de Dante-auteur.

Nous en arrivons maintenant au texte de Jehan Bodel, sensiblement
antérieur d'un siècle à celui de Dante. Rappelons brièvement la situation.

•Une statue de Saint Nicolas fait recouvrer un trésor volé au roi musulman

d'Afrique, Arabie et autres lieux. A la suite de ce miracle, il se convertit à

la foi chrétienne avec son sénéchal et trois de ses émirs ; un quatrième émir
doit apostasier contraint et forcé. A ce moment-là, la statue du dieu musulman

Tervagant prend la parole pour énoncer les quatre mystérieux
octosyllabes dont nous nous occuperons. C'est là un fait non moins miraculeux

que l'action de Saint Nicolas ; néanmoins il ne semble nullement impressionner

les nouveaux convertis. Tervagant paraît se consoler de la perte
de ses ouailles en mystifiant les assistants.

L'édition d'Alfred Jeanroy (Jean Bodel, trouvère artésien du XIIIe siècle.

Le Jeu de Saint Nicolas, 1925) s'abstient pour ce passage de tout commentaire

et de toute note : tout se passe comme s'il était parfaitement clair.
L'édition d'Albert Henry (Le Jeu de Saint Nicolas de Jehan Bodel, 1965)

reproduit le texte, face à lui-même, sur la page de la traduction ; une note

(p. 275), « à propos de ce jargon de Tervagan », rappelle l'appréciation de

Ch. Foulon (Mélanges G. Cohen, p. 66) « qu'il mérite de figurer en bonne

place, dans une histoire de notre langue dramatique, en précurseur du turc
de Molière et de l'iroquois de Pixérécourt ».

La comparaison ne semble pas très heureuse : on se garde bien de placer
un nom sur la langue employée par Tervagant ; par ailleurs, le sabir de

Molière avait une réelle existence méditerranéenne, et demeure parfaitement
intelligible.

Présentons la brève harangue de Tervagant de la même manière que nos
textes précédents.

Palas aron ozinomas Baske baño tudan donas

Ba1 eia2 zar3 ona1 otzv> nuan°, azpi7 aski°. Baño' dudan10 dona11 ez11

J'avais6 donc1 enterré6 la bonne4 vieille3 langue2, domaine7 suffisant9.
Mais9 le saint11 à qui j'ai affaire10



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTERATURES ROMANES II
Geheamel cla orlay Berec, he, pantaras tay.
zan13 omenkoia11 orlaki16 : Berak10 ere17 pantzara10 ez1' daki20.
n'12était13 pas l'ami de ces lieux14 de cette manière15 : Lui19 ne19 sait20
même pas17 la langue française18.

Les difficultés les plus sensibles sont : au mot 6, l'interprétation nuan de

nom ; au mot 14 amenkoia pour amel cla. Au mot 13, le basque français
offre zen au heu de zan, ce qui rapprocherait le vocalisme de celui de gehe.

Voici ce que veut exprimer Tervagant : il avait renoncé à employer le

basque (la bonne vieille langue), qui pourtant avait autrefois suffi à ses
nécessités d'expression. Nous pouvons supposer qu'il y avait renoncé pour
mieux être compris des populations nouvelles. Sacrifice inutile, car le saint
auquel il a affaire (littéralement : « le saint que j'ai ») ne s'était pas soucié
d'être l'ami des lieux de cette même manière, c'est-à-dire en en connaissant

la langue ; il ne sait même pas le français.
On pourrait objecter que le français est tout aussi étranger que le basque

à un roi d'Afrique et d'Arabie ; mais, par «convention théâtrale, tous les

protagonistes sont censés parler la langue du pays où la pièce est représentée.
En dépit de son inutilité pratique, l'affirmation d'une supériorité linguistique

demeure donc pour Tervagant une mélancolique consolation ; cela

lui permet aussi de mystifier les assistants parce qu'il s'exprime en basque.

Il ne semble guère possible de dénier le caractère basque aux deux
textes médiévaux, alors qu'on l'a admis pour les deux textes renaissants ;

il est vrai que la Tercera Celestina parle de vizcaíno à plusieurs reprises. Les

rajustements pratiqués sur les quatre fragments sont du même ordre, et
les sens obtenus s'adaptent parfaitement aux éléments du contexte.

A quelles préoccupations ont obéi les auteurs romans en introduisant
quelques phrases de basque dans leurs œuvres Elles paraissent bien
différentes chez les écrivains renaissants et chez les médiévaux.

Chez Rabelais, le basque s'interpose au beau milieu de discours en une
douzaine de langues différentes ; il n'apporte pas de notation particulière.
Les compagnons de Pantagruel ne réagissent que devant des langues
classiques : « A cette heure ai-je bien entendu, car c'est langue hébraïque bien

rhétoriquement prononcée ». « Quoi dit Carpalim, laquais de Pantagruel,
c'est grec, je l'ai entendu ».

Rabelais n'attend donc pas du basque d'autres effets que de l'arabe, du

danois ou du breton : éblouir le lecteur par l'étendue et l'éclectisme des



12 H. GUITER

connaissances exposées, bien que l'on soit en droit de croire qu'en réalité
elles étaient fort sommaires dans plusieurs domaines. C'est une manifestation

de la griserie de savoir tellement propre à la Renaissance.
Chez l'auteur espagnol, le basque joue un rôle original, et l'on pourrait

penser qu'il vise à apporter de la couleur locale, à authentifier le personnage
de Perucho dont l'espagnol hésitant devait amuser le spectateur. C'est
certainement le but essentiel. Néanmoins, l'interlocuteur de Perucho ne

manque pas d'exprimer à plusieurs reprises que, lui aussi, comprend le

basque : « Je t'ai bien compris ; tu as dit que j'aille à la maie heure »...

« astoa veut dire âne, ce dont je le traitais, et lui, pour me rendre la pareille,
me dit mandoa, ce qui en roman signifie mulet ».

Ainsi donc nous retrouvons un certain souci de faire étalage d'érudition,
et nous ne nous en étonnons pas puisque nous avons encore affaire à un
Renaissant.

Avec les auteurs médiévaux, la situation est très différente. Ils se gardent
bien de manifester qu'ils emploient une langue peu connue : au xxe siècle,

on admet encore qu'ils s'étaient contentés d'« enfiler des syllabes qui
n'eussent pas de sens et ne constituassent pas des mots d'aucune langue »

(D'Ovidio, Op. cit). Il n'apparaît donc pas chez eux la petite vanité d'étaler
un savoir hors du commun.

Les raisons de leur choix doivent être cherchées dans la nature des

personnages qui usent de l'étrange langage.
L'un de ces personnages est Nemrod, sur lequel nous renseigne la Genèse :

«un homme puissant sur la terre (X, 8)... le commencement de son empire
fut Babel (X, io)... Toute la terre avait une seule langue et les mêmes mots
(XI, i) ». Cette langue unique pouvait être celle qu'avait élaborée Adam :

« Et l'homme donna des noms à tous les animaux domestiques, aux oiseaux
du ciel et à tous les animaux des champs (II, 20) » ; la langue en laquelle
Adam s'entretenait avec Dieu, et Ève... avec le serpent.

L'autre personnage est Tervagant, dieu d'une religion non-chrétienne,
c'est-à-dire démon pour l'homme du Moyen Age. De quelle langue se

servirait normalement ce démon, sinon de celle de l'aurore du Monde, celle

qu'il a justement déjà employée avec Ève
Voici donc deux personnages qui, pour des raisons bien naturelles, vont

s'exprimer dans la langue du début du Monde. Mais quelle était cette
langue

Le sens de la parenté des dialectes romans, et de leur divergence à partir
du latin, était suffisant (Colette Dumont-Demaizière, Charles de Bovelles.



RECOURS AU BASQUE DANS LES LITTERATURES ROMANES I3

La différence des langues vulgaires et la variété de la langue française, Amiens,
1972) pour éviter de confier ce rôle à une langue romane : on aurait eu
conscience d'une invraisemblance et d'un anachronisme. Les notions linguistiques

étaient même suffisantes pour faire éliminer le latin, le grec, l'arabe,
l'hébreu, ou toutes autres langues anciennes des familles indo-européenne
ou sémitique.

En revanche, il s'est trouvé jusqu'au xvine siècle des auteurs pour affirmer

que le basque était la langue du Paradis Terrestre (par exemple, Juan
de Perocheguy. Origen y antigüedad de la-lengua bascongada.... en que se

hace ver que dicha lengua fué la primera que se habló en el mundo... Barcelone,
1731). S'il est impossible de démontrer l'exactitude de cette thèse, il est

non moins impossible d'en démontrer la fausseté

Il est donc naturel que des hommes du XIIIe siècle, l'un du début, l'autre
de la fin, aient eu l'idée de recourir au basque pour le mettre sur les lèvres
de Nemrod ou de Tervagant, et c'est une remarquable intuition de voir en

lui « la bonne vieille langue », antérieure non seulement à la romanisation,
mais aussi à des alluvions linguistiques précédentes.

Henri Guiter.


	Anciens recours au basque dans les littératures romanes

