
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 38 (1974)

Heft: 149-152

Artikel: Le noir et le blanc : la classification raciale dans les parlers créoles de
l'Océan Indien

Autor: Chaudenson, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE NOIR ET LE BLANC :

LA CLASSIFICATION RACIALE
DANS LES PARLERS CRÉOLES

DE L'OCÉAN INDIEN

Le but de cette brève étude est de décrire le système de classification
raciale en usage dans trois parlers créoles d'origine française de l'océan

Indien : mauricien, seychellois et réunionnais. Le point de départ de cette

analyse a été la constatation que dans ces parlers créoles, « noir » dénote,

comme l'adjectif français d'où il est issu, « la couleur la plus obscure
produite par l'absence ou l'absorption complète des rayons lumineux » (« blanc »

se définissant par opposition à « noir »). Cependant, à la différence de ce que
l'on observe en français standard, l'usage de ces termes avec une valeur

purement denotative, se limite à la description d'un objet ou d'un animal,
sans être susceptible d'être étendu à celle de la couleur de la peau d'un
individu. Il nous a donc paru intéressant d'essayer de définir pour chacun des

parlers non seulement le vocabulaire de la description de ces termes extrêmes
de la classification raciale, mais également celui qui permet de caractériser
les degrés intermédiaires du métissage.

i. Le système mauricien.

i.i. L'île Maurice l. Ancienne île de France, occupée dès 1721 par les

Français, devenue anglaise en 1814, puis territoire indépendant en 1963,
elle compte aujourd'hui 880 000 habitants dont la majorité est d'origine
indienne. La « population générale » (dénomination officielle locale de la
population non indo-mauricienne et non sino-mauricienne) groupe
essentiellement les descendants des anciens colons français (parfois nommés

1. Nous donnerons dans chaque cas quelques brèves indications sur le pays et
sa population.

Afin de simplifier la notation nous avons utilisé u pour noter <u car les créoles
de la zone ne possèdent pas w.



76 R. CHAUDENSON

« Franco-Mauriciens ») et ceux des esclaves ou travailleurs immigrés
(malgaches, africains). La population indo-mauricienne comprend à la fois des

descendants d'anciens esclaves ou travailleurs libres indiens et d'engagés ou
« coolies » immigrés en masse au xixe siècle en vue du développement de la
culture de la canne à sucre, après l'abolition de l'esclavage.

1.2. La classification raciale.

1.2.1. La quasi-totalité des Mauriciens « blancs » est constituée par les

descendants des anciens colons français. Ils jouent dans l'activité économique

de l'île un rôle considérable que les changements politiques récents

n'ont pas réduitl. Cette population pratique une stricte endogamie et les

mariages interraciaux sont très rares (on peut à la rigueur évoquer la possibilité

de l'union d'un Blanc et d'une Noire ou Métisse ; l'inverse est impensable).

Le mot bla sert à désigner tout individu de race blanche, de quelque
condition sociale qu'il soit. Le Blanc est naturellement considéré comme
supérieur au Noir et il existe peu de dénominations ou comparaisons
injurieuses pour le Blanc ; à peine peut-on noter : ra bla « rat blanc » ou bla
komä la lèp « blanc comme la lèpre ». Il y a sans doute dans cette dernière

expression une allusion aux taches de dépigmentation qui, dans certains cas,

peuvent blanchir presque intégralement un Noir ; insulter un Blanc ne peut
donc se faire que par assimilation au « Noir » blanchi. On note par ailleurs

que le « Blanc pauvre » est souvent qualifié de façon injurieuse à l'aide de

tours qui servent à désigner un Métis clair : fer bla « fer blanc » ou plus
vraisemblablement « faire blanc » ; celui qui « fait le blanc » sans l'être, po
graté « peau grattée » (cf. supra Uà la lèp). bla fès nwar « blanc à fesse noire »,

sans doute blanc d'apparence mais dont les caractères génétiques noirs sont

présents quoique cachés.

1.2.2. Les non-Blancs qui forment la quasi-totalité de la population ne
constituent pas un ensemble homogène puisque se retrouvent dans ce groupe
une majorité d'Indo-Mauriciens 2 et les « Créoles » (Noirs ou métis). Quoique
les premiers aient une couleur de peau souvent foncée, ils ne présentent pas,
étant le plus souvent des Dravidiens, le type négroïde (ils ont les cheveux
lisses et le nez droit ou aquilin). Cependant d'autres Indiens sont presque
blancs et sont parfois, de ce fait, considérés par la population non indienne

î. Us ont néanmoins provoqué une émigration importante et il y a beaucoup
plus de Mauriciens blancs hors de Maurice (Rhodésie, Afrique du Sud, Australie)

que dans l'île.
2. Plus de 65 % de la population totale selon le recensement de 1962 : 50,5 %

d'Indiens non musulmans malbar et 16,2 % de musulmans mizilmà ou laskar.



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CREOLES 77

comme des métis de Blancs et d'Indiens (c'est en particulier le cas de ceux

qui parlent le maharatti et qu'on nomme bômbay). La population
indomauricienne ne présente donc pas de caractères phénotypiques définis et
trouve son principe d'unité sur le plan culturel. En dépit du rôle joué par
les Indo-Mauriciens sur le plan politique, à condition sociale équivalente il
vaut mieux être « créole » qu'indien *. Il semble cependant que le mépris qui
s'attache à l'Indien soit plus socio-économique que racial ; en effet la masse

laborieuse et pauvre de l'île est constituée par les travailleurs agricoles
indiens qui forment la couche sociale la plus défavorisée 2.

L'endogamie assez stricte des groupes indiens non musulmans et musulmans

fait que c'est surtout dans la « population générale » qu'apparaissent
les divers degrés du métissage. Le mot kréòl désigne donc tout individu qui
n'est ni Blanc, ni Indo-Mauricien, ni Sino-Mauricien 3. Cette dénomination,
relativement neutre, peut s'appliquer soit à des Mauriciens de type très

nettement africain, soit à des individus dont le phénotype est blanc. En
effet le critère généalogique l'emporte toujours sur l'appartenance phénoty-
pique et l'on voit souvent désigner comme « Créoles » des gens qui sont des

Blancs aux yeux d'un observateur non prévenu 4. S'il s'agit donc de qualifier
la couleur de peau d'un tel individu, on ne dira pas qu'il est bla mais klèr. bla

caractérise donc une appartenance généalogique et peut qualifier des indivi-

i. Ce mépris du «Créole» pour l'Indien est déjà signalé au xixe siècle par
Baissac : «Nous n'aurions pas tout dit sur le noircréole... si nous nesignalions son
antipathie, faite de dédain et de rancune, pour la population indienne qui lui a
enlevé, pouce par pouce, presque toute sa place sur le sol natal. Un homme
venait d'être tué par une charrette emportée : Na pas ène doumoune, ène malbar
(« Ce n'est pas un homme, c'est un malabar ») répondait sans plus de détails, un
créole à un curieux qui s'informait. Dans leur langue, ène malbar, c'est un homme
mou et venie, sans force physique et sans ressort moral. Ene nation tripe, tel est
leur jugement sommaire sur toute la race », Baissac, 1880, xliv-xlv.

2. Un des exemples qui peut le mieux illustrer la stratification socio-raciale
est celui des clubs sportifs où l'on distingue trois niveaux : les clubs de Blancs
(type : « Dodo-club ») dont tous les membres sont Blancs ; les clubs réservés aux
« gens de couleur », comme le Racing, où sont admis des Métis et éventuellement
des Indiens baptisés et appartenant aux classes sociales aisées (on peut faire
parfois des entorses à ces règles en faveur d'un joueur exceptionnellement doué) ;

les clubs ouverts à tous mais où l'on ne rencontre guère les individus qui se
rattachent aux catégories précédentes (type Fire Brigade).

3. Les Chinois formaient en 1962 3,4 % de la population de l'île, les Métis Chinois

peu nombreux sont nommés kréòl sinwa.
4. Il faut cependant admettre que le métissage apparaît parfois à des signes

qui ne sont pas perceptibles pour un observateur européen mais qui sont évidents
pour un Mauricien.



78 R. CHAUDENSON

dus au teint mat, de type latin, alors que klèr qualifie le phénotype et ne peut
être appliqué qu'à des métis l. La dénotation « objective » de la couleur
sombre de la peau se fait à l'aide de brè, tandis que nwar est toujours senti

comme péjoratif ; se le voir appliquer entraîne inévitablement une chute dans

cette échelle idéale du métissage qui du noir monte vers le blanc. Cette
situation explique l'échec des tentatives faites il y a quelques années pour
exploiter localement certaines formules du Black Power (blak is byotiful,
nwar èn zóli kulèr...). Exclu de la simple dénotation, nwar apparaît en
revanche dans une foule de comparaisons ou d'expressions pittoresques ou

injurieuses :

nwar kómà sarbö

— kaka pul
— fèr nwar
— aswar

nwar kómà zäblö

— marmit

noir comme le charbon

karay
èn zulù
èn bui tamari

da mare nwar

la fiente de poule
la nuit
le soir

un « jambelon » (fruit)
une marmite
une marmite
un zoulou

une boule de tamarin dans une
nuit très obscure.

A l'intérieur du groupe « créole », sans qu'il existe un système de désignations

rigoureuses des degrés de métissage, tous les termes qui dénotent le

type africain sont péjoratifs : (par ordre décroissant de fréquence) mazàbik,

zulù, kaf (« cafre »), kréòl ti zórèy, ti zorèy, kréól ti seve (« créole à petits
cheveux ») ; certaines expressions sont uniquement injurieuses : robo, tyolo. Les

caractères physiques qui se rapprochent de ceux du type négroïde sont considérés

comme inférieurs sur le plan esthétique (aspect des cheveux, forme des

lèvres et du nez). Ils font l'objet de nombreuses désignations pittoresques et
malveillantes : sêvê resor «cheveux en ' ressort '

», ti sévé « petits cheveux »,

sévé mazàbik, sévé dipwav « cheveux en grains de poivre », sévé disik «

cheveux en grains de sucre », sévé rulé « cheveux ' roulés ' » ; grò lalèv « grosses
lèvres », grò lalèv banan, grò lalèv brêzèl « grosses lèvres en forme d'aubergine

», lalèv pàdà ; néné krazê « nez épaté », néné plat...

I. Parmi les Mauriciens blancs, il y a en effet deux types humains différents,
l'un « nordique » (blonds ou roux), l'autre « latin » (cheveux bruns, peau mate).



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CREOLES 79

Si la barrière entre le « Blanc » et le « Créole » est rendue infranchissable

par la généalogie quels que soient les caractères phénotypiques d'un individu,
il n'existe pas de critères permettant en revanche de distinguer le Métis du

Noir. Il semble alors que le clivage social est déterminant alors que la
signalisation de l'appartenance raciale devient moins nette. On distingue en effet,

parmi les Créoles, ceux qu'on nomme les « gens de couleur » dimun kulèr.
dimun kuler s'oppose naturellement à mazàbik, mais également à kréòl en

dénotant à la fois des caractères de négritude moins nets et une situation
sociale plus élevée 1. Ces deux caractères vont d'ailleurs souvent de pair. Le
métis clair fait l'objet de qualifications malveillantes que nous avons déjà
mentionnées (1.2.1.). On peut donc résumer ainsi les diverses désignations
en faisant apparaître le statut «objectif» de l'individu (colonne 1), l'idéal
auquel il vise (C. 2), les désignations péjoratives dont il est l'objet (C. 3).

I 2 3

blâ
Blanc

a) riche, aisé
6) pauvre (rare)

blâ fès nwar

dimun kulèr
Métis clair

Condition aisée
klèr adj.

blâ
Idéal inaccessible

bla maro
fèr blâ
milat 2

frotyèr
mélâz

kréòl
« Créole » ; métis sombre ;

noir
brè ad]. « noir »

dimun kulèr
klèr adj.

mazàbik, zulù
kaf, ti zórèy
nwar adj.

1.2.3. Les emplois de blà et nwar hors de la classification raciale.

blà n'apparaît guère que dans le tour fèr l bla « faire le Blanc » qui, vu la

1. Baissac signale à cet égard un proverbe intéressant : « Bon dié, té fere bourrique

pour noirs, milet pour zens couler, couvai pour blancs : Dieu a fait l'âne
pour les noirs, le mulet pour les hommes de couleur, le cheval pour les blancs »,

1880, xv.
2. Ces injures sont utilisées à l'égard des Métis surtout par les individus du

groupe inférieur ; un Blanc offensera plus gravement un Métis en le traitant de
« Noir ».



80 R. CHAUDENSON

situation locale, signifie moins « se faire passer pour blanc » que « se conduire

comme un Blanc » (c'est-à-dire dépenser et vivre largement, faire étalage de

sa richesse...).

nwar en revanche figure dans des tours plus nombreux :

— fèr grâ nwar : « être insolent, vantard... ».

— vyé nwar surtout dans fèr vyé nwar « se faire passer pour plus averti
qu'on ne l'est » (en particulier d'un garçon qui « fait l'homme »).

¦— mô nwar « mon petit, mon ami... » le tour est amical ; on en use surtout
entre Créoles mais des Blancs peuvent également l'utiliser entre eux.

2. Le système seychellois.

2.1. L'archipel des Seychelles.

Colonie de la Couronne Britannique, les Seychelles sont peuplées d'une
cinquantaine de mille habitants qui parlent un créole d'origine française
voisin de celui de l'île Maurice. Ces îles, occupées par les Français à partir de

1770 devinrent anglaises comme l'île de France en 1814. La population se

distingue cependant de celle des Mascareignes par son caractère nettement
africain. Ce trait s'explique à la fois par les arrivées importantes d'esclaves

africains libérés aux Seychelles dans le courant du xixe siècle et par l'absence

presque totale d'immigration indienne.

2.2. La classification raciale.

2.2.1. Les Blancs.
Le groupe blanc seychellois est moins strictement défini et limité que

celui de l'île Maurice. Parmi les « Blancs » bla, on distingue en effet les
« Blancs riches » grä blä de ceux qui se caractérisent à la fois par leur pauvreté
et leur rusticité et qu'on désigne de divers noms : blâ ruyé, bla ó vä, ban zas ó

vä, grä brilé, blä brilé. Le sens de ces expressions n'est pas toujours clair
(« Blancs rouilles », « Blancs au vent », « Grand brûlé », « Blancs brûlés »

mais elles ont presque toujours une connotation nettement péjorative. Les
dernières en particulier soulignent le caractère rustique de ceux auxquels
elles s'appliquent. On constate d'ailleurs que comme à l'île Maurice une
confusion s'établit dans les dénominations entre le Blanc pauvre et le Métis
clair.

blä ruyé ou blä mal pêt (« Blanc rouillé » 1, « mal blanchi ») et même parfois

1. L'origine de cette expression se trouve peut-être dans le fait qu'en
seychellois, les Métis sont nommés ruz « rouge » ; cf. infra.



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CRÉOLES 8l

milat « mulâtre » peuvent désigner aussi bien des « Blancs pauvres de la

campagne » que des « Métis très clairs ». L'endogamie au sein du groupe
blanc est très nette quoique moins stricte qu'à l'île Maurice ; les mariages
mixtes, certes rares, ne sont pas totalement exclus surtout s'il s'agit d'un
Blanc et d'une Métisse.

2.2.2.' Les non-Blancs. Les Indiens sont peu nombreux et leur rôle réduit
(on les nomme malbar ou aya s'ils sont hindouistes, laskar s'ils sont musulmans)

La plus grande partie de la population est donc formée par des Métis

et des Noirs. La différence avec la classification raciale mauricienne est

sur ce point nette car kréòl qui en mauricien ne peut jamais désigner un Blanc

peut en créole seychellois s'appliquer à tout individu né dans l'archipel quelle

que soit la couleur de sa peau. On doit même noter que selon certains

témoignages on hésitera à l'employer pour désigner un Noir de type africain très

caractérisé. En revanche, comme à Maurice, on n'usera jamais de blä pour
qualifier un Métis même parfaitement blanc de peau, on dira alors Mer ou
blä klèr. Pour un Métis de couleur plus sombre, on dira * fôsé « il est de couleur
foncée » ou i brè « id. » nwar qui peut être utilisé pour tout objet ou animal de

couleur noire a toujours une valeur nettement péjorative quand on en use

pour décrire un individu. Les comparaisons malveillantes sont nombreuses

et parfois proches de celles qu'offre le mauricien : nwar kómà èn fö marmit
« noir comme un fond de marmite », fèr nwar «... comme la nuit », ...pèr-
kal «... comme la percale », è zulù «... comme un zoulou ».

De façon peut-être un peu moins nette qu'en mauricien, les caractères

physiques négroïdes sont désignés de façon méprisante car le noir est « la
mauvaise couleur » : sévé krépi « cheveux crépus », ti sévé « petits cheveux »,

sévé la grèn dipwav « cheveux en grains de poivre », tèt póbà « Noir aux
cheveux crépus » 1, grò lalèv « lèvres épaisses », ma flora « femme aux traits
négroïdes » ; grò nënë « nez épaté », katum, katum nënë « id. ». De même tous
les termes qui servent à désigner le type africain sont péjoratifs : mazàbik,
mozäbik est le plus courant mais on use aussi de kaf « cafre ».

Le «Métis» (deBlanc et de Noir) est dit ruz«rouge». L'origine de la
dénomination tient sans doute à ce que certains métis ont en effet les cheveux

roux et la peau claire quoique leurs traits soient manifestement négroïdes 2.

i. pôbâ désigne en créole seychellois un « bocal ». Il est curieux de noter qu'aux
Antilies, on nomme «¦ blanc poban » un Blanc pauvre.

2. L'emploi de ce terme est ancien ; kaf ruz existe également en réunionnais
avec le même sens, mais l'expression est beaucoup moins commune à la Réunion
qu'aux Seychelles. Les documents d'archives du xvine siècle présentent souvent,

Revue de linguistique romane. 6



82 R. CHAUDENSON

On peut tenter de classer de la façon suivante les diverses désignations
des Métis en seychellois :

QUALIFICATIFS NEUTRES QUALIFICATIFS PÉJORATIFS

/ klèr blâ ruyé
| blâ klèr blâ mal pèt
1 milat
\ po bigarad

ruz
kréòl \ ruzö

1

ruz sék
ruz fér mal

1 fosé
nwar

mazàbik

2.2.3. Autres emplois de blä et nwar.
fèr le blä ou fèr komä blä a en seychellois un sens un peu différent de celui

de l'expression mauricienne correspondante (cf. 1.2.3.) '• ehe signifie en effet
« se conduire en maître » car bla désigne le « patron » ou le « propriétaire ».

Ainsi un ouvrier agricole use de ce terme pour nommer le propriétaire de

l'exploitation sur laquelle il travaille. Il peut de ce fait arriver que le mot
soit employé pour désigner un Métis ou même un Noir. Cet emploi que nous
retrouverons à la Réunion est étranger au mauricien.

La valeur strictement sociale du terme se retrouve pour nwar qui
signifie parfois « serviteur, domestique » sans référence précise et directe à

la couleur de peau de l'individu ainsi désigné.

Il en est de même pour mônwar « mon ami, mon cher », appellation amicale

sans relation avec l'appartenance raciale de l'interlocuteur et dont on

peut user à l'égard d'un Blanc.

fer grä nwar signifie, comme en mauricien, « se faire valoir, se vanter ».

3. Le système réunionnais.

3.1. L'île de la Réunion.

A la différence des autres Mascareignes et des Seychelles, l'ancienne île
Bourbon est restée terre française après la défaite napoléonienne.

à propos d'esclaves, les qualifications «rouge» ou «noir rouge». C'est ce type de
métis qui paraît être nommé « chabin » en haïtien ; cf. Pompilus Pradel, 1961, 146.



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CRÉOLES 83'

Département français depuis 1946, elle compte 475 000 habitants d'origines

ethniques diverses (européenne, malgache, africaine, indienne). Les

traits les plus caractéristiques de cette population sont l'importance numérique

du peuplement blanc qui jamais au cours de l'histoire de l'île n'a
représenté moins du cinquième de l'ensemble et la présence d'un métissage
ancien et profond lié aux nombreuses unions mixtes des premiers temps de

la colonisation.

3.2. La classification raciale.

3.2.1. Les Blancs.
Le trait le plus original de la stratification sociale réunionnaise est la

présence de Blancs à tous niveaux socio-économiques. Les Blancs pauvres, les

« petits Blancs » distinguent par exemple nettement le système réunionnais
de celui de l'île Maurice où cette catégorie sociale n'existe pas et où tout
Blanc, même si ses moyens d'existence sont relativement limités, jouit en

tout cas d'un statut social élevé. Au contraire les « petits Blancs » réunionnais

sont l'objet du mépris de la population de couleur et le créole abonde en

expressions péjoratives qui servent à les désigner :yab, yab susut, litan, pip,
pip lé ó, pip la só, yul, pat zòn, blä fer blä. Ces épithètes malveillantes dont
l'origine et le sens ne sont pas toujours faciles à déterminer font allusion à

divers caractères de ce groupe social : les « petits Blancs » résident plutôt
dans « les régions hautes de l'île » lé 0 (pip lé ó, mais aussi litòn de bwa par
exemple) où ils vivent de cultures et de cueillettes (yab susut le « chouchou »)

sechium edule, pousse en abondance dans certaines régions à fort peuplement

blanc comme le Cirque de Salazie ou la Plaine des Grègues ; sasèr d tag
« chasseur de tangs », le « tang », ericaneus setosus, est un petit animal des

bois dont les Créoles sont friands). La couleur de la peau est naturellement
le trait essentiel : pip la s ó « la chaux », pat zòn « pieds jaunes » (peut-être

parce qu'ils marchent le plus souvent sans chaussures) ; blä fer bial'expression

n'est pas courante et de sens malaisé à établir car elle semble tantôt
désigner un Blanc métissé (c'est le sens du terme en mauricien) tantôt
s'opposer, sans doute par étymologie populaire, à un tour comme blä marmit
qui désignerait alors le Métis (le « fer-blanc », blanc, s'opposant alors à la
« marmite » noircie par la fumée du foyer). Il est en tout cas net que ces

Blancs ne peuvent être confondus avec les Blancs riches et que lorsque l'on
évoque ban blä « les Blancs» ce n'est jamais des «petits Blancs» qu'on parle,
mais toujours de la classe possédante des « Blancs riches » grò blà, qui domine
la société de plantation. Il en résulte donc une structure différente des



84 R. CHAUDENSON

champs sémantiques dans la société de plantation et dans la société

paysanne. Nous trouvons là l'opposition que signale J. Benoist qui fait
apparaître la différence dans les clivages interethniques (1974, 72). Dans la
société de plantation, la frontière interethnique entre le Blanc et le Noir est
à peu près infranchissable et recoupe presque parfaitement le clivage social ;

les « Blancs » (individus de race blanche, maîtres, propriétaires...) s'opposent

aux Noirs entre lesquels les distinctions ethniques ne sont pas pertinentes.
Dans la société paysanne où le groupe blanc est bien loin de dominer
économiquement et où les barrières interethniques sont moins rigides, les Blancs

(en général pauvres) s'intègrent à un ensemble qu'on désigne sous le nom de

kréòl et qui comprend aussi bien les Métis et les Noirs de type africain. Les

Blancs ne sont d'ailleurs pas appelés blä mais reçoivent toutes les dénominations

précédemment signalées (cf. supra). Cet ensemble se distingue en
revanche des « Indiens » malbar comme nous allons le voir par la suite.

3.2.2. Les non-Blancs.

Le groupe le plus individualisé est formé par les Indiens qui, selon les

estimations, forment de 15 à 20 % de la population totale. La quasi-totalité
d'entre eux est constituée par des Chrétiens ou des Hindouistes qu'on nomme
malbar. Ce terme, volontiers péjoratif, tend à être remplacé au sein de cette
communauté par tamul. Les Musulmans, peu nombreux, sont dits zarab. Les

individus dont le phénotype est manifestement africain sont appelés kaf
(« cafre » ; fém. kafrin « cafrine ») ; ces termes sont péjoratifs quoique, dans

certains contextes, ils puissent être utilisés comme hypocoristiques.
kréòl peut, comme en seychellois, désigner un Blanc ou un Noir né dans le

pays. On ne peut cependant user du mot pour désigner un Indien ou un Chinois

qui par opposition à kréòl sont qualifiés de kôtnasyô («contre nation »

Pour exprimer les diverses nuances de la couleur de la peau du blanc au
noir, on utilise, à l'exclusion de blä et de nwar, dans le premier cas klèr, dans

le second brè. ê bug byè brè signifie « un homme très noir » alors que d'un
« individu à la peau blanche » on dira ë bug byë klèr (étant entendu qu'il ne

s'agit pas d'un Blanc), nwar est toujours employé avec une valeur péjorative ;

ainsi kózé ä nwar signifie «parler un créole grossier» (« causer en Noir» ; kréòl

kaf désigne également ce même niveau de langue). L'adjectif nwar apparaît
dans plusieurs comparaisons malveillantes qui soulignent les caractères de

négritude : nwar kòm ë zulù « noir comme un Zoulou », nwar kòm ë ki d mar-
mit « noir comme un fond de marmite ». A la Réunion aussi, le noir est la
« mauvaise couleur » móvé kulèr et dans une famille on se réjouit toujours de



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CRÉOLES 85

la venue au monde d'un enfant dont la peau est plus claire que celle de ses

frères et sœurs (les caprices de la génétique font que la chose est très
commune). Les caractères physiques négroïdes font l'objet de désignations
péjoratives, en particulier les cheveux : sévé gré d pwav « cheveux en grains de

poivre », bròs kókó « brosse de coco » (faite d'une demi-enveloppe de noix de

coco aux poils courts et durs), tèt kônyé, sévé kônyé « tête, cheveux crépus ».

Il n'existe cependant pas de termes permettant de définir de façon précise
le degré de métissage et même pourrait-on dire le métissage lui-même. Le

métis de Blanc et d'Africain est parfois nommé kaf ruz mais cette expression,

quoique fréquente dans les documents anciens, est devenue peu courante.

(C'est sans doute sur son modèle qu'on a forgé le tour kaf blé (mot à mot
« cafre bleu ») qui sert à qualifier un individu dont la peau est très noire).
batar, le plus souvent péjoratif et relativement peu fréquent, est toujours
suivi d'un déterminant (sans cela il désigne un enfant naturel) : batar sinwa
« Chinois métissé (de Noir) » ; batar kaf « Cafre métissé (d'Indien) ». (Il s'agit
donc en général là de métissages différents du métissage essentiel qui est

celui du Blanc et du Noir). blä marmit ou blä fer blä sont des expressions peu
courantes et de sens fluctuant (cf. supra 3.2.1.). On ne relève guère qu'une
série de tours toujours malveillants et pittoresques qui soulignent de façon

vague et métaphorique la couleur plus ou moins sombre de la peau : ló tomare
« eau de tamarin » (boisson de couleur brune préparée à l'aide des fruits du

tamarinier) ; lô kafê « eau de café » ; po d kabô « peau de cabot » (poisson noir)
pò d budë « peau de boudin » ; tay kanar « fiente de canard »...

3.3. Autres emplois de blä et de nwar.

Ils sont très voisins de ceux que nous avons pu relever en créole

seychellois :

blä « Patron, propriétaire » ; le terme peut également être utilisé sans

qu'il y ait de rapport de subordination entre les interlocuteurs, il signifie
alors « Monsieur » : mö blä (c'est l'équivalent depatrô).

fer le blä « se faire valoir, faire l'important ».

nwar « Domestique, serviteur (en particulier attaché au service d'une

personne). *

munwar, monwar « Mon cher, mon petit, mon vieux ». Peut être utilisé

pour s'adresser aussi bien à un Blanc qu'à un Noir, (mö kaf id.).
nwar apparaît aussi bien dans quelques proverbes ou expressions :

paroi ë nwar, ku d pèt ë syë « Parole de Noir, pet de chien ». ë nwar ë syè dé

kuzë zèrmë « Un Noir, un chien, deux cousins germains » ;



ÖD R. CHAUDENSON

kryé kòm ë nwar a leset « crier comme un Noir à l'échelle » (pousser des cris
de douleur ou de terreur ; sans doute parce que l'on attachait les esclaves sur
une échelle pour les fouetter).

4. Conclusions.

La comparaison des trois systèmes permet de formuler quelques conclusions.

4.1. blä et nwar.

Dans tous les systèmes s'affirme la règle d'inégalité que présentent la
plupart des classifications raciales de populations métissées. Le blanc est,
partout et toujours, supérieur au noir et toutes les désignations de la négritude
sont péjoratives. Ce que l'on pourrait appeler le « complexe de l'Oncle Tom »

dont l'origine est évidemment économique, se manifeste tant sur le plan
socio-ethnique que linguistique. Le schéma primitif du rapport de production

« colonial » place au premier plan le problème linguistique puisque
l'instrument de travail social fondamental est le langage 1. Le racisme naît de

l'ordre (jubeo) et se conserve et se conforte dans l'ordre (ordino). Le
commandement c'est-à-dire le verbe institutionnalise la supériorité du Blanc

sur le Noir, de celui qui possède le langage sur celui qui ne le possède pas ou
le possède mal et peu. Le rapport du maître et de l'esclave trouve son
fondement et sa légitimation dans cette « infériorité » institutionnelle du Noir

par rapport au Blanc et Montesquieu n'aurait pas dû l'omettre dans son

célèbre développement de l'Esprit des Lois sur le « droit que nous avons eu

de rendre les nègres esclaves » 2. Au point de vue socio-linguistique la
manifestation principale de ce complexe de l'Oncle Tom est la conscience

de l'indignité du créole face au français qui constitue le prolongement naturel

de la reconnaissance de la supériorité raciale du Blanc et de la supériorité

sociale du maître. Le créolophone retrouve inévitablement face au
Blanc francophone le mutisme primitif de ses lointains ancêtres silencieux et
dociles devant la Parole.

Cette situation a d'évidentes conséquences sur la structuration du champ
sémantique du blanc et du noir et explique que les termes, en première ana-

1 Parmi les esclaves débarqués dans le pays depuis quelque temps celui dont
la valeur marchande est la plus grande n'est pas le plus robuste ou le mieux
constitué, mais celui qui est «francisé». Il témoigne par làde son insertion dans
le système social.

2. On peut remarquer que dans les anciens documents de l'île Bourbon l'opposition

s'établit d'abord entre Blancs et Noirs ; le mot « esclaves » apparaît
nettement après le début de la colonisation.



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CRÉOLES 87

lyse, identiques aux lexemes français dont ils sont issus, s'en distinguent en

fait d'une façon très nette. Tous les parlers représentent en effet la même

impossibilité de pure et simple dénotation de la couleur de la peau d'un individu

par les adjectifs blä et nwar qui sont parfaitement aptes, pourtant, à

cette fonction s'il s'agit d'un animal ou d'un objet. Les causes ne sont d'ailleurs

pas identiques dans les deux cas.

blä dénote en effet non la couleur de l'épiderme mais l'appartenance à un

groupe socio-ethnique plus ou moins strictement défini selon les cas. C'est à

Maurice qu'il l'est le plus nettement ; il est réduit, exclusivement endogame
et limité par les critères généalogiques. La frontière interethnique du blanc
et du noir est donc infranchissable. La chose est si vraie qu'on peut même

alors, en français mauricien, user (rarement) de l'adjectif « blanc » pour
qualifier un métis dans la mesure où il détermine un substantif qui en limite
strictement le sens. On pourra donc dire éventuellement « une petite femme
de couleur bien blanche » une métisse très claire), mais on ne dira jamais
de cette même personne qu'elle est « blanche ». Dans ce cas, on usera plus
souvent de « bien claire » et le tour signalé a une valeur stylistique dans la
mesure où il souligne par l'usage du haut degré l'opposition entre le nom et

l'adjectif ; l'exception génétique est soulignée par la rareté du par'upo-
noïan l. A la Réunion, les faits sont plus complexes. Le métissage ancien et
étendu, la coexistence d'une société de plantation dans laquelle le groupe
blanc jouit d'un statut social comparable à celui des Blancs mauriciens et
d'une société paysanne où figure une importante proportion de Blancs de

condition modeste ou même misérable fait voisiner deux systèmes différents
(cf. 3.2.I.). Il en résulte que bla a perdu dans une large mesure sa valeur de

dénotation raciale. En effet, tous les Blancs pauvres de la société paysanne
sont comme nous l'avons vu désignés par un ensemble de termes souvent
péjoratifs à l'exclusion de blä à moins qu'on ne qualifie blä par un déterminant

qui aboutisse à le nier en tant que tel comme bla fèr blä ou blä la ter

par opposition à bö blä « vrai Blanc ». D'autre part, corollairement, blä a pris,
en réunionnais comme en seychellois, un sens plus social que racial : blä
« Patron, propriétaire ; Monsieur (hors de toute relation de subordination) ».

Ce changement sémantique est naturellement ignoré du mauricien pour
lequel l'identité entre classification raciale et sociale est totale. Nous avons

pu entendre à la Réunion l'histoire d'un Noir enrichi qui s'était offert le

I. Désignation pédante mais commode du trope qui consiste à associer deux
termes apparemment incompatibles.



88 R. CHAUDENSON

luxe d'un domestique blanc ce qui donnait lieu au dialogue suivant ; le

maître (noir) au domestique (blanc) : óté ti nwar « Hola, boy » (mot à mot
« petit noir ») ; réponse du domestique : kósa vi vé mö blä « Que voulez-vous
Patron » (mot à mot « mon blanc »). Nous ne pouvons garantir que l'histoire

soit authentique quoiqu'elle nous ait été donnée comme telle ; elle est

en tout cas parfaitement plausible dans le contexte réunionnais.
L'évolution de nwar présente des caractères en partie voisins. Comme nous

l'avons vu, l'usage du mot « Noirs » pour désigner les esclaves est antérieur à

l'emploi de ce dernier terme 1 et durant toute la période de l'esclavage on a

souvent confondu sous l'appellation générale de « Noirs » les travailleurs
africains, indiens ou malgaches en précisant parfois « Noirs de Mozambique,
de l'Inde, de Madagascar ». L'association constante de la négritude et de la
servitude a amené à rejeter « noir » comme moyen de simple dénotation de la
première, brë s'est substitué à lui dans cet usage, nwar étant connoté à la fois

par les concepts de dépendance sociale, d'infériorité esthétique et raciale et

d'incapacité linguistique. Constatons au passage que des revendications au
droit d'existence à une culture créole aux proclamations agressives de l'éphémère

Black Power mauricien, on retrouve les composantes majeures du
« complexe de l'Oncle Tom ». Dans le système mauricien, et pour les raisons

précédemment évoquées, nwar est resté limité au racial, les connotations
étant naturellement défavorables (infériorités de tous ordres) alors que blä

gardait celles de la richesse et du prestige. A la Réunion, également éliminé
du champ de la description objective, nwar a pris, comme blä, une valeur
sociale qu'ignore le mauricien : nwar «serviteur, domestique » (seychellois id.).

Tous les systèmes présentent cependant une particularité commune qui
est constituée par l'emploi de « mon Noir » (munwar, mo nwar, mö nwar) au

sens de « mon ami, mon cher, mon vieux ». Cet emploi est vraisemblablement

ancien puisque tous les créoles l'offrent. Le terme peut être employé

quel que soit le groupe ethnique des interlocuteurs (certains témoins mauriciens

doutent cependant qu'un « Créole » puisse l'utiliser pour s'adresser à

un Blanc). On doit sans doute évoquer les nombreux mariages mixtes des

premiers temps de la colonisation de Bourbon dans lesquels les femmes

étaient des Métisses ou des Noires. Plus important peut-être encore est le

rôle des nénèn bonnes d'enfants) noires qui étaient sans doute tentées de

nommer « mon noir », dans un mouvement de tendre possession, l'enfant dont

i. Le mot «esclave» n'apparaît dans les documents qu'en 1690 (Barassin,
Bourbon des Origines jusqu'en 1714, p. 200).



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CREOLES 89

elles avaient la charge. A la Réunion, on dit de la même façon mö kaf
«mon Cafre») et nous avons pu entendre des nénèn appeler l'enfant dont

elles s'occupaient mö kaf blä ou même mö kaf ròz Dans certains contextes

kafrin peut aussi traduire la tendresse ou le désir. La double potentialité
affective de ces termes (injures et /ou mots amicaux ou tendres) peut
évidemment rappeler des emplois voisins de mots comme « cochon » ou
« salaud » qui sont susceptibles de la même dualité d'usage. Nous hésitons à

aller au-delà et à évoquer une fixation erotique sur le noir dont l'origine se

trouverait dans la substitution de l'image de la « nénaine » à celle de la mère

et à un stade ultérieur dans la libération du sexe du maître/Blanc à l'égard
de l'esci ave /Noir.

4.2. Les degrés du métissage.

La classification raciale des créoles de l'océan Indien paraît extrêmement
différente de celles que présentent (ou qu'ont pu présenter) des parlers antillais.

Nous songeons en particulier ici à la description que donne pour l'haïtien

du xviue siècle Moreau de Saint-Méry. Selon cet auteur en effet on ne

distinguait pas moins de 13 catégories du blanc au noir : sang-mêlé, quarteronne,

mamelouc, métif, quarteron... Certes tous les termes ne se sont pas
maintenus en haïtien moderne mais Pradel Pompilus en cite tout de même

un bon nombre (carteronne, chabine, griffe, grimaud, marabou, sacatra ;

cf. Pompilus Pradel, 1961, 146-148). Or, dans les créoles de l'océan Indien,
si l'on écarte les dénominations injurieuses, rares sont les mots qui servent à

désigner les Métis :

Mauricien : kréòl, dimun kuler.

Seychellois : kréòl, ruz.
Réunionnais : kréòl.

Encore faut-il noter que kréòl qui se retrouve dans les trois cas n'a pas

partout le même sens et peut désigner des Blancs dans les deux derniers cas :

MAURICIEN SEYCHELLOIS RÉUNIONNAIS

Blanc
Métis +

+

+
+

+ /-1
+
+
+

Indien

1. Selon certains témoins on ne peut nommer kréòl un individu de type africain

tiop accentué ; c'est un « sauvage » sa konè.



90 R. CHAUDENSON

Deux faits apparaissent nettement :

4.2.1. « Créole » n'a le sens restreint de « Métis ou Noir » qu'en mauricien ;

en réunionnais comme en seychellois le mot désigne également les Blancs nés

dans le pays. Nous avons pu démontrer à propos du terme réunionnais que
contrairement à une affirmation fréquente, il ne s'agit pas d'une extension
du sens primitif du mot (Chaudenson, 1974, 609-611). A Maurice, comme

aux Antilles d'ailleurs, le refus d'inclure dans une même catégorie les Blancs
et les Noirs a conduit à restreindre la signification du lexeme (en mauricien,
les Métis et les Noirs à l'exclusion des Blancs ; aux Antilles, les Blancs à

l'exclusion des Noirs).

4.2.2. Comme les descriptions précédentes le faisaient pressentir il apparaît

que les Indiens sont exclus de l'ensemble « créole ». Cette exclusion est

flagrante à l'île Maurice où la tension est vive à l'intérieur du groupe non
blanc entre Indiens et Créoles ; elle est moins évidente mais cependant très
réelle à la Réunion. Celle exclusion s'accompagne dans tous les cas d'un
mépris vigoureux du Créole pour l'Indien à qui l'imagination populaire prête
les pires défauts (lâcheté, paresse, mensonge, luxure...). Cette réaction est

d'autant plus vive à Maurice que les Créoles ont le sentiment d'avoir été

dépouillés de leur pays par les Indiens devenus numériquement majoritaires
(cf. n. 1, p. 77). Dans tous les cas on peut supposer que les Indiens dont l'arrivée
massive a été tardive se sont trouvés placés en dehors d'un système de

classification raciale déjà constitué et auquel ils se sont relativement peu intégrés.
A la Réunion où le processus de déculturation indienne est beaucoup plus
avancé et où les Indiens sont très nettement minoritaires, ce clivage, quoique
réel, est moins net et la barrière entre les groupes ethniques moins stricte.

La comparaison des désignations injurieuses des Métis est également
éclairante : (tableau ci-contre).

Il apparaît que le mauricien dispose d'une gamme très étendue de termes

pour désigner les Métis clairs qu'un témoin sans expérience risquerait de

prendre pour des Blancs ; il semble qu'il y ait là non seulement la manifestation

du mépris du Blanc pour le Métis, mais peut-être plus encore un soin

jaloux de récupération par le groupe créole de ceux de ses membres que
tenterait l'impossible évasion par le haut Arrêtée dans son ascension sociale

par l'infranchissable barrière qui la sépare des Blancs, la classe moyenne
créole vise à établir vers le bas une autre barrière socio-ethnique qui la

sépare des Noirs et dont témoigne l'autre ensemble de termes injurieux qui
peut servir à qualifier aussi bien les Noirs que, d'une façon plus générale,

ceux qu'on considère comme plus noirs que soi.



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CREOLES CI

MAURICIEN SEYCHELLOIS RÉUNIONNAIS

frôtyér
mîlat
fér blâ

blâ fès nwar
bla maro
pó graté

mélâz

mozâbik
zulù
kaf

kréòl ti zóréy
robó
tyóló

blâ ruyé
bla mal pit

milat
pó bigarad

ruzö
ruz sék

ruz fér mal

mozâbik

bla fer blä
blä marmît

ló kafé
pó d bude
pó d kabó
tay kanar

kafNoir

Le système mauricien, sur ce point encore, nous semble présenter les signes
d'une tension interraciale beaucoup plus grande que les systèmes seychellois

ou réunionnais, ce dernier étant sans doute celui où les désignations du

métissage sont les plus floues ce qui est naturel puisque la société réunionnaise

est celle où les barrières interethniques sont les moins strictes. On peut
même dire qu'en réunionnais il n'y a pas de terme permettant de dénoter

purement et simplement le métis. « Créole » ne peut être admis comme tel
puisque, comme nous l'avons vu, il peut à la Réunion désigner un Blanc. De

ce fait toutes les désignations injurieuses des Métis sont métaphoriques et se

fondent sur le phénotype. Il y a là une différence importante avec la
classification haïtienne par exemple. On y trouve en effet un ensemble de termes
dénotant de façon précise et, pourrait-on dire, objective, les degrés du métissage

; on constate d'autre part que ces termes sont, au moins en synchronie,
arbitraires. Le système mauricien offre quelques désignations métaphoriques
du phénotype (pó graté) mais la plupart des expressions soulignent le mélange
racial lui-même (frôtyér, mélâz, katorz kara, bla fés nwar, bla maro, milat). A
la Réunion, toutes les désignations sont métaphoriques et se fondent sur le

phénotype. On peut en conclure qu'en fait il n'y a donc pas de classification
réelle car en fait tout Métis doit organiser son propre système à partir et

autour de l'image qu'il se donne à lui-même de lui-même. On a souvent



92 R. CHAUDENSON

l'impression que pour bon nombre de Métis, surtout clairs, la limite du blanc

et du noir passe par soi et qu'est noir celui qu'on juge plus noir que soi. On

peut sur ce point esquisser un parallèle entre la perception de la classification

raciale et celle que les individus ont de leur niveau de langue. Chacun

tend en effet à faire norme son propre niveau et son incapacité à différencier
les niveaux de langue supérieurs au sien se double d'une conscience aiguë
des divergences qui existent avec les niveaux inférieurs. Il serait à cet égard
intéressant d'étudier systématiquement les désignations métaphoriques du

métissage et de la négritude pour voir comment elles s'ordonnent selon les

individus et en particulier en fonction de l'image que le locuteur a de lui-
même. Il en résulte que nous ne sommes pas sûrs que les diverses expressions

que nous avons pu recueillir correspondent selon les témoins à des réalités

identiques.

4.3. Classification raciale et classification sociale.

Dans la typologie des systèmes de classification, ceux des créoles de

l'océan Indien sont à rapprocher du type brésilien sans cependant se

confondre avec lui. Le système brésilien est caractérisé par quelques traits
majeurs (Crépeau 1973) :

1) La classification par le critère de descendance tend à disparaître devant
celle qui se fonde sur le phénotype : « Dans les conflits, la règle de descendance

reviendrait à la surface et le phénotype passerait au second plan. Cela

peut signifier que la règle de descendance opère encore au niveau du
subconscient mais que, dans le système conscient de la classification sociale, le

phénotype et les facteurs sociaux l'ont délogée » (Crépeau, 1973, 35).

2) Le Blanc reste naturellement supérieur au Noir et « à statut socio-

économique égal il vaut mieux être Blanc que Noir... Le phénotype devient
le facteur déterminant de la stratification » (Crépeau, 1973, 35). Ce préjugé
racial n'empêche cependant pas que l'argent « blanchisse » selon la célèbre

formule : « Negro rico è branco e branco pobre è negro ».

Le premier trait ne vaut pas pour le mauricien où, comme nous l'avons vu,
la règle de descendance reste fondamentale. Pour le second caractère
(phénotype et situation sociale) on constate qu'en mauricien comme en seychellois

les mêmes termes servent à désigner à la fois les Blancs pauvres et les

Métis clairs :

Mauricien : fer blä, blä fès nwar, pó graté.

Seychellois : blä ruyé, milat, blä mal pët.
Il semble donc que ce ne soit pas les caractères phénotypiques du Métis



LE NOIR ET LE BLANC DANS LES PARLERS CRÉOLES 93

clair qui amènent une telle confusion puisque, nous l'avons vu, blä ne dénote

pas le phénotype. Il s'agit plutôt d'un refus d'accorder le statut racial de

Blanc à un individu qui n'en possède pas le statut social. L'opposition qui
s'établit en revanche entre dimun kulèr (Métis clair et/ou aisé) et kréòl (Métis
sombre et/ou pauvre) témoigne d'un désir symbolique de réduire la distance

qui sépare le Noir du Blanc par la création d'une catégorie supplémentaire
intermédiaire. Les nouveaux groupes sont caractérisés par les combinaisons
suivantes des critères phénotypiques et socio-économiques :

dimun kulèr kréòl

Riche + +
.— — + +
+ — + —

Sombre ' + +

L' « homme de couleur » par sa position sociale se trouve donc être moins
noir que le « Créole » qui aurait la même couleur de peau. L'argent blanchit
mais à un degré moindre qu'au Brésil car le mouvement ascendant se trouve
très strictement limité par la limite du groupe blanc. Tout « Créole » peut
donc devenir un « homme de couleur » par l'ascension sociale, mais jamais il
ne franchira, même dans le cas où il serait effectivement blanc par son

phénotype, la frontière du groupe créole (au sens large). En revanche, un Blanc
dont le statut social se dégrade risque de se voir assimilé, au moins par
malveillance, aux Métis (cf. supra). On peut donc dire que dans une très large
mesure la classification sociale correspond à la classification raciale :

BLANC
HOMME

DE COULEUR
CRÉOLE

Noir

— +
ou

+ —

+

+

A la Réunion et aux Seychelles la présence de Blancs aux divers niveaux
sociaux crée une situation différente. Dans la société de plantation, la classe

des Blancs propriétaires a une situation assez voisine de celle du groupe blanc



94 R- CHAUDENSON

mauricien puisqu'elle cumule les statuts social et racial supérieurs 1 ; les

familles de statut socio-économique moins élevé, souvent apparentées aux
propriétaires, fournissent souvent les cadres de gestion des propriétés. En
revanche, les « Blancs pauvres » sont soit de petits propriétaires, soit des

« colons » sur de grandes propriétés, les deux statuts n'étant d'ailleurs pas

incompatibles et beaucoup d'entre eux cultivant à la fois en colonage et

pour leur compte (les colons sont plus nombreux dans les propriétés du Nord,
les petits propriétaires se trouvant surtout dans la région sud de l'île). Il en

résulte que cette «société paysanne» (J.Benoist, 1974) où classe et race ne se

confondent pas « déborde » sur la société de plantation et que c'est sa
classification raciale et sociale plus complexe et aux frontières moins strictes qui
tend à apparaître comme celle de l'ensemble de la société réunionnaise.

4.4. Conclusion générale.

Il apparaît donc au terme de cette brève étude que les systèmes de

classification raciale mauricien et réunionnais sont différents et que celui du

seychellois tend à se rapprocher de celui du réunionnais. Un des éléments

d'explication majeurs tient sans doute aux rapports qui s'établissent entre
ces classifications et les structures économiques et sociales des diverses îles.

Il faut cependant prendre garde que ces éléments dans leur forme contemporaine

ne permettent pas d'éclaircir tous les faits et qu'il faut tenir compte
de facteurs historiques puisque les structures linguistiques et plus généralement

idéologiques ne témoignent pas sur le champ des modifications qui
affectent les systèmes socio-économiques. *

R. Chaudenson.

BIBLIOGRAPHIE

Benoist (J.). — Structure et changement de la société rurale réunionnaise. (Rap¬

port de recherche dactylographié), 1974.
Baissac (C). — Étude sur le patois créole mauricien. Nancy, 1880.

Chaudenson (R.). — Le lexique du parler créole de la Réunion. Paris, 1974.
Crépeau (P.). — Classifications raciales populaires et métissage : essai d'anthro¬

pologie cognitive. Centre de recherches caraïbes, 1973.
Pompilus Pradel. — La langue française en Haïti. Paris, 1961.

1. Quelques grands propriétaires cependant n'appartiennent pas au groupe
racial blanc (Métis ou Indiens). Ces cas sont cependant exceptionnels.


	Le noir et le blanc : la classification raciale dans les parlers créoles de l'Océan Indien

